سلسلة المعارف الإسلاميّة





أئمة أهل البيت









في رحاب سيرة أنمّة أهل البيت ﷺ اسم الكتاب: في رحاب سيرة أئمة أهل البيت عليه الله الله المعادد: مركز نون للتأليف والترجمة. نصر جمعية المعارف الإسلامية الثقافية. تاريخ الطبع: 2014 م. 1435هـ.



#### سلسلة المعارف الإسلاميّة

# في رحاب سيرة أنمّة أهل البيت

إعداد

وَكُوْدُ مِنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ



### → الـفـمـرس

|      | 15    | المقدّمة                                        |
|------|-------|-------------------------------------------------|
| lo e | 19(1) | الدرس الأوّل: الإمام عليّ بن أبي طالب عَلِيِّهِ |
|      | 21    | الإمام عليّ عَلَيْتَا لِللَّهِ في سطور          |
|      | 23    | 1- من الولادة إلى بعثة نبي الإسلام عليه السلام  |
| 3    | 24    | الإمام علي عَلِيَّ في غار حراء                  |
|      | 25    | 2- من البعثة إلى هجرته الله المدينة             |
|      | 27    | التضحية الكبيرة                                 |
|      | 28    | 3- من هجرة الرسول إلى وفاته 🍔                   |
|      | 37(2) | الدرس الثاني: الإمام عليّ بن أبي طالب عَلِيَّة  |
|      | 39    | وفاة الرسول ﷺ وقضية الخلافة                     |
|      | 40    | دور أمير المؤمنين عَلِيَّا في زمن الخلفاء       |
| _    | 43    | من الخلافة إلى الشهادة                          |
|      | 45    | معالم حكومة الإمام علي عَلَيْتَكِيُّ            |
|      | 47    | القتال في ثلاث جبهات                            |
|      | 53    | الدرس الثالث: الإمام الحسن بن عليَّ عَلِيَّ     |
|      | 55    | الامام الحسن بن على عَلَيْ فَا سطور             |

| _ |   |
|---|---|
| t | j |

| 58 | شخصية الإمام الحسن عَلِيُّكُمُّ في سطور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 58 | جهاد الإمام الحسن عَلَيْتَ فِي قبل الإمامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 59 | صلح الإمام الحسن عَالِيَّ اللهِ المعام الحسن عَالِيًّ اللهِ المعام الحسن عَالِيًّ اللهِ اللهِ المعام |
| 63 | رأي الإمام حول دوافع الصلح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 64 | معاهدة الصلح وأهداف الإمام عُلْيَتُكُمُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 67 | أسباب الصلح في الروايات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 71 | الدرس الرابع: الإمام الحسين بن عليُّ عَلِيًّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 73 | الإمام الحسين بن عليّ عَلِيَّا ﴿ في سطور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 75 | مراحل حياة الإمام عُلْلِتَكُلِيُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 76 | الخصائص القياديّة للإمام الحسين عَلَيْتُ لِمِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 77 | ملامح عصر الإمام الحسين عَلِينَ اللهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 78 | 1- مواجهة معاوية ورفض البيعة ليزيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 79 | 2- جمع الأمّة الإسلامية على الحقّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 79 | 3- فضح جرائم معاوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 80 | عاشوراء مرحلة الجهاد والشهادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 85 | الدرس الخامس: الإمام عليُّ بن الحسين عَلِيَّةٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 87 | الإمام عليّ بن الحسين عَلِيَّا لِللَّهِ في سطور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 90 | المحطات الرئيسة في حياة الإمام السجاد عَلَيْتُلاِّ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 90 | المحطة الأولى: في كربلاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 92 | المحطة الثانية: في الكوفة والشام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 94 | المحطة الثالثة: في المدينة المنوّرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 97 | المرحلة المنعطف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

|          | 103   | الدرس السادس: الإمام محمَّد بن عليَّ الباقر عَلِيَّ |
|----------|-------|-----------------------------------------------------|
|          | 105   | الإمام محمد بن عليّ الباقر عَلَيَّكُمْ في سطور      |
|          | 107   | الظروف السياسية المحيطة                             |
|          | 108   | المقام العلمي للإمام الباقر عَلِيَتُلا              |
|          | 109   | العوامل المؤثّرة في المرحلة                         |
|          | 110   | المواجهة والمنهج الإصلاحي                           |
|          | 121   | الدرس السابع: الإمام جعفر بن محمَّد الصادق عَلِيَّ  |
|          | 123   | الإمام جعفر بن محمّد الصادق عَلَيْتَ ﴿ فِي سطور     |
| ョ        | 125   | الظروف المحيطة                                      |
| فهر      | 126   | قبس من علمه ومناقبه                                 |
| 3        | 128   | الجامعة الجعفرية الكبرى                             |
|          | 129   | تصحيح منهج الاجتهاد                                 |
|          | 129   | الأولى: رفض منهج الاجتهاد السائد                    |
|          | 130   | الثانية: منهج التعامل مع الشريعة والفقه             |
|          | 133   | الثالثة: التدوين                                    |
|          | 133   | الرابعة: مرجعيّة الكتاب والسنة                      |
|          | 134   | سعة جامعة الإمام الصادق عَلَيْتَكِيرٌ               |
| 7        | 136   | الإمام الصادق عَلِيَّةً والمنصور                    |
| <b>•</b> | 143 🕺 | الدرس الثامن: الإمام موسى بن جعفر الكاظم عَلِيِّ    |
|          | 145   | الإمام موسى بن جعفر الكاظم عَلِيِّكِ في سطور        |
|          | 147   | الظروف العامّة                                      |
|          | 148   | أولويّات المواجهة                                   |

| سيرة       |
|------------|
| <u>ئ</u> ۇ |
| يَّط       |
|            |
|            |

| 149 | 1- بيان حقّ الإمام عَلايتً لِإِذْ بالخلافة         |
|-----|----------------------------------------------------|
| 150 | 2- النفوذ إلى السلطة والتأثير من داخلها            |
| 151 | 3-مواجهة السلطة وفضح ظلمها                         |
| 152 | أسباب سجن الإمام عَلَيْتُلا أَ                     |
| 152 | 1- حقد هارون على كلّ شخصيّة بارزة                  |
| 152 | 2- بغضه للعلويين                                   |
| 152 | 3- الوشاية به عَلَيْتُلارُّ                        |
| 159 | الدرس التاسع: الإمام عليّ بن موسى الرضا عَلِيَّ    |
| 161 | الإمام عليّ بن موسى الرضا عَلَيْتَ في سطور         |
| 163 | الإمام عَلَيْتُلِمُ في عصر هارون الرشيد            |
| 164 | الإمام عَلَيْتُ في عصر الأمين                      |
| 164 | الإمام عَلَيْتُلِمُ في عصر المأمون                 |
| 165 | ولاية العهد: أهدافها، أسبابها ونتائجها             |
| 165 | 1–التهدئة للأوضاع الداخليّة                        |
| 166 | 2- سلب القداسة والمظلومية عن الثورة                |
| 166 | 3- إضفاء المشروعيّة على الخلافة العباسيّة          |
| 167 | الإكراه على البيعة                                 |
| 168 | 1- إعلان التهديد                                   |
| 168 | 2- عدم التدخّل في الشؤون السياسيّة                 |
| 169 | نتائج ولاية العهد                                  |
| 169 | 1- اعتراف المأمون بأحقيّة أهل البيت المُتَيِّلِيُّ |
| 170 | 2- توظيف الإعلام لصالح الإمام عَلَيْتُا ﴿          |
|     |                                                    |

| 170                 | 3- حريّة الإمام عَلَيَّكُم في المناظرة              |
|---------------------|-----------------------------------------------------|
| 171                 | 4- نشر فضائل أهل البيت عَلَيْتَ إِلْهُ ومقاماتهم    |
| 171                 | 5– حقن دماء المسلمين                                |
| 175                 | الدرس العاشر: الإمام محمّد بن عليّ الجواد عَلِيِّة  |
| 177                 | الإمام محمّد بن عليّ الجواد عَلِيَّا ﴿ فِي سطور     |
| 180                 | خطّة المأمون                                        |
| 182                 | مواجهة الإمام الجواد عَلَيْتُلِيرٌ                  |
| الِيَّنَا لِمُّ 189 | الدرس الحادي العاشر: الإمام عليّ بن محمّد الهادي ً  |
| 191                 | الإمام عليّ بن محمّد الهادي عَلَيْتَا في سطور       |
| 194                 | قبس من علومه عَلَيْتُلِمْ                           |
| 195                 | ملامح عصر الإمام الهادي عَلَيْتُلاَ                 |
| 195                 | 1 ـ الحالة السياسية العامّة                         |
| 197                 | 2 ـ الحالة الثقافية                                 |
| 197                 | 3 ـ الحالة الاقتصادية                               |
| 198                 | 4 - العباسيون والإمام الهادي عَلَيْتَلِيرٌ          |
| 198                 | 5 ـ اضطهاد أتباع أهل البيت عَلَيْتِكِلْا            |
|                     |                                                     |
| 200                 | متطلّبات عصر الإمام الهادي عَلِيّتَ إِنْ            |
| 202                 | الجانب التنظيميّ                                    |
| 203                 | استشهاد الإمام الهادي عَلَيْتُلاِدٌ                 |
| 209                 | الدرس الثاني عشر: الإمام الحسن بن عليّ العسكريُّ عَ |
|                     | الإمام الحسن بن عليّ العسكريّ عَلَيَّ الْهِ سطور    |
|                     | 171                                                 |

| 214. | الإمام العسكري عَلَيْتُ والتمهيد للإمام المهدي اللهِ السهدي اللهِ المهدي اللهِ المهدي اللهِ اللهِ الم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                       |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| 214  | 1- النصّ على الإمام وتعريف شيعته به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                       |
| 215  | 2- التأكيد على الصبر وانتظار الفرج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                       |
| 215  | 3-التحذير من الشكّ والضعف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                       |
| 215  | 4- التمهيد العمليّ للغيبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                       |
| 216  | 5– مدرسة الفقهاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 3                     |
| 217  | شهادة الإمام العسكريّ عَلَيْتُكُمُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ָּבְיֵה <sup>ਜੂ</sup> |
|      | الدرس الثالث عشر: الإمام محمد بن الحسن المهدي ﴿(1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | أئمة أهل              |
| 221. | عقيدتنا في المهدي والمهدوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <u> </u>              |
| 223  | الإمام محمد بن الحسن المهديّ عَلَيْتُلاِّ في سطور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | .j.                   |
| 225  | الإيمان بالمهدي عَلَيْتُ تجسيد لحاجة فطرية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                       |
| 225  | حتمية الإيمان بالمنقذ بين الديانات السماوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                       |
| 227  | حتمية ظهور المصلح في المدارس الفكرية المختلفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                       |
| 227. | عقيدة الإمامية بالمهدي الله المهدي ال |                       |
| 229  | آداب العلاقة بالإمام المهدي ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                       |
|      | الدرس الرابع عشر: الإمام محمد بن الحسن المهدي ﴿ (2)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                       |
| 239. | الغيبة الصغرى 260 - 329 هـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                       |
| 241. | الإمامة والغيبة الصغرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 10                    |
| 242. | السفراء الأربعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>♦</b>              |
| 243. | أسباب الغيبة الصغرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                       |
| 243  | أولاً: الحفاظ على شخص الإمام ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                       |
| 244  | ثانياً: تهيئة الأُمَّة للغيبة الكبرى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                       |

| :           |   |
|-------------|---|
| 3<br>3<br>( | 3 |
| 4           | 9 |
| = :         | 5 |
| 2           | 4 |

| 279 | وقائع قبيل الظهور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 279 | أ- الحركات العسكريّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |
| 280 | ب- أحداث محدَّدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
| 281 | ج- كوارث وأحداث طبيعيَّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         |
| 281 | إعلان الظهور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| (6) | الدرس الثامن عشر: الإمام الحجّة محمد بن الحسن المهديّ أ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | سيرة    |
| 287 | طول عمر الإمام 🖑                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | رة أئمة |
| 289 | طول العمر أمر ممكن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ية أهل  |
| 289 | نماذج من التاريخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ±.<br>→ |
| 290 | أ- نوح عَلَيْتَكُورُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | :j      |
| 290 | ب- الخضر عَلَيْتُلاِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |
| 292 | النتيجة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| (7) | الدرس التاسع عشر: الإمام الحجّة محمد بن الحسن المهديّ أ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| 297 | الدعاء والارتباط بصاحب الأمر ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         |
| 300 | من أدعية الغيبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| 302 | الزيارة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| 303 | الاستغاثة به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| 303 | البيعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 12      |
| 304 | أوقات تجديد البيعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | •       |
| 305 | التبرّؤ من أعدائه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
| 306 | القيام عند ذكر القائم رضي القائم المستعمل القائم المستعمل |         |
| 307 | احياء أم ه يين الناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |

| الصواب                                                | الخطأ                                    | الصفحة |
|-------------------------------------------------------|------------------------------------------|--------|
| الآية 33                                              | في الهامش (3): سورة التوبة، الآية: 32    | 184    |
| الآية: 3                                              | في الهامش (2): سورة العنكبوت، الآية: 2   | 254    |
| الآية: 65                                             | في الهامش (4): سورة المائدة، الآية: 56   | 254    |
| فَٱننَظِرُوٓا إِنِّي مَعَكُمُ مِّرِبَ ٱلْمُنتَظِرِينَ | نص الآية ضمن فقرة 2                      | 256    |
| الآية: 25                                             | في الهامش (2): سورة الكهف، الآية: 24     | 291    |
| الآية: 15                                             | في الهامش (3): سورة آل عمران، الآية: 185 | 291    |

### المقدّمة

وورد ذمّ عدم معرفتهم على حيث روي عن رسول الله في قال: «من ماتٌ لا يُعرف إمامَهُ ماتَ ميتةً جاهلية»(3).

ومن أهم خصائص أهل البيت الم أنهم أفضل الخلق وأكملهم وأزكاهم وأطهرهم، وقد ذكرت أوصافهم في القرآن الكريم وفي عشرات الروايات، نذكر أهمها:

الطهارة والعصمة: قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذِّهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ

<sup>(1)</sup> الشيخ الصدوق، الأمالي، ص 561، ح 9.

<sup>(2)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 53، ص 142.

<sup>(3)</sup> الشيح الكليني، الكافي، ج 2، ص 20، 62.

ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرُهُ تَطْهُّ يرًا ﴾(١). وروى عن النبي في قال: «أنا وعلى والحسن والحسين وتسعة من ولد الحسين مطهّرون معصومون»(2). وعن الإمام على عَلَيْتَلِيرٌ قال: «إنَّما أمَّر الله عزَّ وجل بطاعة الرسول لأنَّه معصومٌ مطهر، لا يأمُّر بمعصيته. وإنما أمر بطاعة أولى الأمر لأنهم معصومون مطهرون، لا يأمُرون بمعصيته»<sup>(3)</sup>.

وهم عدلُ القرآن: «عن رسول الله ﷺ: إنَّى تاركُ فيكم ما إن تمسَّكتُم به لن تضلوا بعدى، أحدُهما أعظمُ من الآخر: كتابُ الله حبلُ ممدودٌ من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، ولن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض، فانظروا كيف تخلفوني فيهما»<sup>(4)</sup>.

وخزنة علم الله وتراجمه وحيه: «عن الإمام الباقر عَلَيْتَالِهُ قال: «نحن خزان علم الله، ونحنُ تراجمَهُ وحي الله (5). وفي عدّة روايات أنهم ورثة علم الأنبياء عَلَيَّكُلاٍّ.

وهم أفضل الخلق: «أنا وأهل بيتي صفوة الله وخيرته من خلقه»(6). ومعدن الرسالة: روى عن رسول الله عن «نحنُ أهلُ بيت شجرة النبوّة، ومعدن الرسالة، (7)ليس أحدٌ من الخلائق يفضل أهل بيتى غيرى

وأبواب الله: روى عن رسول الله ﷺ: «نحنَ باب الله الذي يُؤتى منه، بنا يهتدى المهتدون»(8). وأركان العالم وأمان أهل الأرض: وعنه النبي ﴿ وَالنَّجُومُ أَمَانُ لأَهِلَ السماء، وأهلُ بيتي أمانٌ لأهل الأرض، فإذا ذُهبَ أهلُ بيتي جاء أهل الأرض من

<sup>(1)</sup> سورة الأحزاب، الآية:33.

<sup>(2)</sup> الشيخ الصدوق، عيون أخبار الرضا علي ، ج1، ص 64، ح 30.

<sup>(3)</sup> الشيخ الصدوق، الخصال، ص 139، ح 158.

<sup>(4)</sup> الترمذي، سنن الترمذي، ج 5، ص 663، 3788.

<sup>(5)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 1، ص 192، ح3.

<sup>(6)</sup> الشهيد التستري، إحقاق الحق، ج 9، ص 483.

<sup>(7)</sup> م. ن، ص 378.

<sup>(8)</sup> الشيخ الصدوق، فضائل الشيعة، ج 50، ص 7.

ولقد تحدّثت الروايات الواردة عن النبي وعترته الطاهرة عن فضل حبهم، وأنه كحب رسول الله في ، وحتّ الناس على حبهم، وأنهم خلفاء الله ، وأوصياء نبيه وفي مودتهم وولايتهم صراط النجاة وطريق الحق، روي عن الإمام الرضا في الأئمة خُلفاء الله عزّ وجلّ في أرضه "(2) وعن النبي في النبي وعن النبي وعلى بن أبي طالب سيّدُ الوصيين، وإنّ أوصيائي بعدي اثنا عشر، أوّلهم على بن أبي طالب وآخرهم القائم" (3).

وورد الحثّ على تحبيبهم إلى الناس، فروي عن الإمام الصادق عَلَيْتُلاُ: «رحم الله عبداً حبّبنا إلى الناس ولم يُبغّضنا إليهم» (4). وعن الإمام علي عَلَيْتُلاُ: «من أحبّ الله أحبّ النبي، ومن أحبّ النبي أحبّنا، ومن أحبّنا أحبّ شيعتنا» (5).

ويسر مركز نون أن يقدم هذا الكتاب في سيرة أئمة أهل البيت المنافي عسى أن يعزّز المعرفة بهم والولاء بالطاعة والولاية لهم.

والحمد لله رب العالمين

وَكُوْنُ مِنْ كُونِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

المقدمة

<sup>(1)</sup> القندوزي، ينابيع المودة، ج 1، ص 71، ح 2.

<sup>(2)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 1، ص 193، ح1.

<sup>(3)</sup> الشيخ الصدوق، كمال الدين، ص 280، 292.

<sup>(4)</sup> الكافي، ج 68، ص 229، ح 293.

<sup>(5)</sup> الكوفى، فرات بن إبراهيم ، تفسير فرات الكوفى: ص 121، ح 146.



## الإمام عليّ بن أبي طالب عليّ (١)





- 1. أن يتبيّن الطالب مراحل حياة الإمام على عَلَيْتُ لللهِ.
  - 2. أن يميّز خصوصيّات مرحلة الإمام على عَلَيْتَلِيِّ.
- أن يتعرّف إلى إنجازات الإمام على عَلَيْتُلا في عهد
   الخلفاء وأيّام حكمه.

#### الإمام عليّ ﷺ في سطور

الولادة: ولد بمكّة في البيت الحرام، يوم الجمعة، 13 من شهر رجب، بعد عام الفيل بثلاثين سنة.

الشهادة: استشهد ليلة إحدى وعشرين من شهر رمضان سنة 40هـ، وهو ابن ثلاث وستين سنة، قتله عبد الرحمن بن ملجم.

مدة الإمامة: توفّي النبيّ الأكرم في 28 صفر سنة 11هـ، ومنذ تلك اللحظة صار عليّ عليّ إمام زمانه حتّى استشهد في 21 من شهر رمضان سنة 40هـ، فتكون مدّة إمامته 29 سنة ونصفاً، كانت سنين صعبة وحسّاسة جداً كان همّه الأساس فيها الحفاظ على هذا الدين كما نزل على الرسول الكريم مرّة بالموعظة وأخرى بالصبر وثالثة بالحرب.

أثقابه: سيّد الأوصياء، قائد الغرّ المحجّلين، الصدِّيق الأكبر، الفاروق الأعظم، قسيم الجنَّة والنار، الوصيّ، أمير المؤمنين.

كنيته: أبو الحسن.

مدفنه: النجف الأشرف.



#### تمهيد:

يمكن أن نقسم حياة الإمام علي عَلَيْ البالغة 63 عاماً إلى المراحل الخمس التالية:

- 1. من الولادة إلى بعثة نبي الإسلام.
- 2. ومن البعثة إلى هجرته الله المدينة.
- - 5. فترة خلافته عَلَيْتَلِمْ .

#### 1. من الولادة إلى بعثة نبي الإسلام ﷺ:

لم يكن عمره في هذه المرحلة يتجاوز العشرة أعوام، حيث لم يبلغ الرسول أكثر من ثلاثين عاماً حينما ولد الإمام، والرسول قد بُعث في الأربعين، إذن لم يكن لعلى عَلَيْ عند البعثة أكثر من عشرة أعوام.

في أحضان النبي الله على على على خلال هذه المرحلة وهي الفترة الحساسة لتكوين شخصيته وتربيته روحياً ومعنوياً في بيت الرسول محمّد وفي ظل تربيته. وقد كتب المؤرّخون المسلمون حول ذلك: وفي إحدى السنوات أصابت قريشاً أزمة

قال رسول الله على عليه بعد أن أخذ علياً من أبيه: اخترت من اختار الله لي عليكم علياً (2). وقد أشار علي عليه في الخطبة القاصعة إلى هذه الفترة وقال: «وقد علمتم موضعي من رسول الله بالقرابة القريبة والمنزلة الخصيصة. وضعني في حجره وأنا ولد يضمني إلى صدره، ويكنفني في فراشه ويمسني جسده، ويشمني عرفه. وكان يمضغ الشيء ثم يلقمنيه...، ولقد كنت أتبعه اتباع الفصيل أثر أمّه، يرفع لى في كلّ يوم من أخلاقه علماً، ويأمرني بالاقتداء به»(3).

#### الإمام علي علي الله في غار حراء (4):

كان رسول الله على أن يُبعث. يجاور في غار حراء من كلّ سنة شهراً...(5). وقد دلّت الروايات على أنّ رسول الله كان يأخذ عليّاً معه إلى غار حراء. وحينما هبط ملك الوحي على النبي لأوّل مرّة وكرّمه بالرسالة كان علي بجانبه في ذلك الغار. وقد قال الإمام علي على النبي هي حول ذلك في الخطبة القاصعة: «ولقد كان يجاور في كلّ سنة بحراء فأراه ولا يراه غيري...ولقد سمعت رنّة الشيطان حين

<sup>(1)</sup> يراجع: ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج 2، ص 58؛ ابن هشام السيرة النبوية، ج 1، ص 262؛ الطبري، تاريخ الطبري: ج 2، ص 213؛ ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج 13، ص 119.

<sup>(2)</sup> أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطالبيين: ص 15.

<sup>(3)</sup> صبحى الصالح نهج البلاغة، ، الخطبة: 192.

<sup>(4)</sup> حراء جبل يقع في شمال مكة، وغار حراء يقع في قمته.

<sup>(5)</sup> ابن هشام، السيرة النبوية، ج 1، ص252.

نزل الوحي عليه فقلت: يا رسول الله ما هذه الرنّة؟ فقال: هذا الشيطان قد أيس من عبادته، إنّك تسمع ما أسمع، وترى ما أرى، إلاّ أنّك لست بنبي ولكنّك لوزير وإنّك لعلى خير (١).

#### 2- من البعثة إلى هجرته الله المدينة:

استغرقت هذه الفترة ثلاثة عشر عاما. وتشتمل هذه الفترة الزمنية على مجموعة كبيرة من الأعمال العظيمة والبارزة التي قدّمها الإمام عَلَيَ في سبيل ازدهار ورفعة الإسلام.

أوّل من أسلم: إنّ أولى مفاخر الإمام علي عَلَيْ في هذه المرحلة هي سبقه في الإسلام وتقدّمه، أو بعبارة أصحّ تجاهره بالإسلام القديم، لأنّه عَلَيْ كان موحّداً من نعومة أظفاره ولم يتلوّث بالوثنية بتاتاً (2) حتى يكون إسلامه عبارة عن الرجوع عن عبادة الأصنام كما هو الحال عند بقية الناس. وقد صرّح نبي الإسلام وقبل الكل بتقدّم علي عَلَيْ وسبقه، قال هو يُلِي أصحابه: «أوّلكم وروداً علي الحوض أوّلكم إسلاماً علي بن أبي طالب» (3). ويقول الإمام عَلَيْ : «ولم يجمع بيت واحد يومئذ في الإسلام غير رسول الله وخديجة وأنا ثالثهما أرى نور الوحي والرسالة وأشمّ ريح النبوة» (4).

وحيّ رسول الله وخليفته: استمرّت الدعوة السريّة مدّة ثلاث سنوات، وكان الرسول يدعو فقط وفي لقاءات خاصة الشخصيات التي كان يشعر بأنها مستعدّة للإسلام. وبعد تلك الثلاثة أعوام هبط ملك الوحي وأبلغ أمر الله تعالى بأن يبدأ

<sup>(1)</sup> نهج البلاغة، الخطبة: 192.

<sup>(2)</sup> الموفق الخوارزمي، المناقب، ص 18.

<sup>(3)</sup> يراجع: ابن عبد الله، الاستيعاب: ج 3، ص 28؛ ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج 13، ص 119؛ الحاكم النيسابوري، المستدرك على الصحيحين، ج 3، ص 17.

<sup>(4)</sup> نهج البلاغة، الخطبة 192.

الرسول دعوته العامة من خلال دعوته أهله وعشيرته، وهكذا كان أمر الله: ﴿ وَأَندِرُ عَشِرَتَكَ الْأَقْرِبِينَ ﴿ وَالْفَرْبِينَ وَالْمُوْمِنِينَ ﴿ وَالْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَالْمُؤْمِنِينَ ﴾ (أ). فأمر النبي علياً عَلَياً عَلَيْ بأن يعد وليمة غداء ويدعو خمسة وأربعين وجيها من وجهاء بني هاشم إليها وأن يعد طعاماً من اللحم مع اللبن... وبعد حضورهم في الموعد المحدد وتناول طعامهم افتتح النبي كلمته قائلاً: ﴿إِنّي والله ما أعلم وَلا شَاباً في العرب جاء قومه بأفضل ممّا جئتكم به، إنّي قد جئتكم بخير الدنيا والآخرة، وقد أمرني الله أن أدعوكم إليه فأيكم يؤازرني على هذا الأمر على أن يكون أخي ووصييّ وخليفتي فيكم؟ قال هذه الكلمة ووقف قليلاً ليرى من يُجيب دعوته، وفي هذه الفترة ساد الحضور صمت عميق ممزوج بالحيرة والدهشة ناكسين رؤوسهم، وفجأة كسر علي عَلي الله أكون وزيرك عليه، ثمّ مدّ يده للرسول الطراً إلى الرسول، وقال: أنا يا رسول الله أكون وزيرك عليه، ثمّ مدّ يده للرسول الكون ذلك عهداً للتضحيات.

وفي هذه الأثناء أمر الرسول علياً بالجلوس وأعاد ما قاله هي مرة أُخرى، وأعاد علي علي المناه عن استعداده مرة أُخرى، وأمره الرسول بالجلوس أيضاً، وفي المرة الثالثة أيضاً لم يقم كما في السابق أحد سوى علي علي المناه في السابق أحد سوى علي علي المناه المناه المناه عن عمايته عن هدف رسول الله المقدس، وفي هذه اللحظات ضرب بيده على يد على وقال في حقّه وبحضور وجهاء بني هاشم المقولة الشهيرة: «هذا على أخى ووصيى وخليفتى فيكم»(ق).



<sup>(2)</sup> يراجع: ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج 13، ص 234و 235.

<sup>(3)</sup> الطبري، تاريخ الطبري، ج 2، ص 217؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج 2، ص 63؛ ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج 13، ص 211.

#### التضحية الكبيرة:

اجتمع المشركون سنة أربع عشرة من البعثة في دار الندوة وقرروا قتل النبي في ولكن لم يكن قتل رسول الله بالأمر البسيط، ولهذا قرروا أن يعدوا من كل قبيلة رجلاً شابًا حتى يهجموا على محمد في هجمة رجل واحد ويقطعوه إرباً إرباً في فراشه، وفي هذه الحالة لن يكون القاتل واحداً ولن يستطيع بنو هاشم الأخذ بثاره، لأنهم يعجزون عن محاربة جميع القبائل ويرتضون لا محالة بقبول الفدية وتنتهي المسألة. اختارت قريش لتنفيذ خطّتها الليلة الأولى من ربيع الأوّل. وقد ذكر الله تعالى فيما بعد جميع خططهم الثلاث وقال: ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيُشِّ تُوكَ أَوْ يَقُتُلُوكَ أَوْ يُغُرِجُوكٌ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللّهُ خَيْرُ ٱلمُكَورِينَ ﴾ (١).

وإثر قرار قريش هذا أطلع ملك الوحي رسول الله على خطّة المشركين المشؤومة، وأبلغه أمر الله بأن اترك مكة واتّجه نحو يثرب. وهنا كان على النبي أن يُضلّلهم ويُخفي أثره حتى يُمكنه الخروج من مكة، ولأجل ذلك كانت هناك حاجة إلى شخصية مضحّية تبيت في فراشه في، كي يتصوّر المهاجمون أنّه في ما زال هناك، وبالتالي يركّزون على البيت ويغفلون عن الطرق ومراقبتها، ولم تكن هذه الشخصية سوى على البيت ويغفلون عن الطرق ومراقبتها، ولم تكن هذه الشخصية سوى على على وقال: «امض على قراشي ونم في مضجعي والتف في بردي الحضرمي ليروا أنّي لم أخرج، فأطاع على ما أمر به، وحاصر جلاوزة قريش ومرتزقتهم بيت رسول الله وداهموه بسيوف مسلولة، فنهض عليٌ من الفراش(2).

وقد خلّد القرآن المجيد تضحية على عليك العظيمة هذه في التاريخ وقدمه

<sup>(1)</sup> سورة الأنفال، الآية: 30.

<sup>(2)</sup> ابن هشام، السيرة النبوية، ج 2، ص 124 - 128؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج 2، ص 102، 1399هـ. ق. بيروت، دار دار صادر؛ الشيخ المفيد الإرشاد، ص 30؛ الحاكم النيشابوري المستدرك على الصحيحين، اج 3، ص 4، بيروت، دار المعرفة؛ الطبري، تاريخ الأمم والملوك، ج 2، ص 244، بيروت، دار القاموس الحديث.

ضمن آية على أنّه من الذين يضحّون بأنفسهم في سبيل الله: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشُرِى نَفْسَهُ ٱبْتِغَ اللّهُ مَنْ الذين يضحّون بأنفسهم في سبيل الله: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشُرِى نَفْسَهُ ٱبْتِغَ اللّهُ مَنْ مَنْ اللّهُ وَاللّهُ رَءُ وَفُّ بِٱلْعِبَادِ ﴾ (١). قال المفسّرون: قد نزلت هذه الآية حول التضحية العظيمة لعلى عَلَيْتُ لِللّهُ المبيت (٤).

وقد احتج نفس الإمام علي في الشورى السداسية التي تشكّلت بأمر عمر لاختيار الخليفة بهذه الفضيلة الكبيرة على أصحاب الشورى وقال: «نشدتكم بالله هل فيكم أحد اضطجع على فراش رسول حين أراد أن يسير إلى المدينة ووقاه بنفسه من المشركين حين أرادوا قتله غيرى؟ قالوا: لا «(3).

#### 3- من هجرة الرسول إلى وفاته على :

أ- علي عَلَىٰ أخو رسول الله: لمّا دخل النبي المدينة قرر أن يُبرم عقد الأُخوة بين المهاجرين والأنصار من المسلمين، فقام يوماً في جموع المسلمين وقال: «تآخوا في الله أخوين أخوين» ثمّ تصافح المسلمون بعدها مصافحة الأخوّة. وبعد أن حصل كل واحد على أخيه من الحاضرين جاء علي عَلَيْ وكان قد بقي وحده إلى رسول الله والدموع تفيض من عينيه وقال: «ما آخيت بيني وبين أحد» قال الله والدموع تفيض من عينيه وقال: «ما آخيت بيني وبين أحد» قال الله والدموع تفيض من عينيه وقال: «ما آخيت بيني وبين أحد» قال

ب- جهاد علي عَلَيْ : تخلّت حياة علي عَلَيْ منذ هجرة الرسول وحتى وفاته على المدينة في الغزوات وجبهات الحرب. وقد كان لنبى الإسلام بعد هجرته إلى المدينة سبع وعشرون غزوة (6) مع المشركين

<sup>(1)</sup> سورة البقرة، الآية: 207.

<sup>(2)</sup> شرح نهج البلاغة، تحقيق أبو الفضل إبراهيم، ج 1، ص 262، 1378هـ.ق؛ حسن المظفر، دلائل الصدق، ج 2، ص 80.

<sup>(3)</sup> الشيخ الصدوق، الخصال، تحقيق الغفاري، ج 2، ص 560، 1403هـ.ق؛ الشيخ الطبرسي، الاحتجاج، ج 1، ص 75، المرتضوية، النجف، 1350هـ.ق.

<sup>(4)</sup> الحاكم النيسابوري، المستدرك على الصحيحين، ج 13، ص 14.

<sup>(5)</sup> ابن عبد الله، الاسيتعاب في معرفة الأصحاب، ج 3، ص 35.

<sup>(6)</sup> يصطلح مؤرّخو السيرة على إطلاق الغزوة على تلك الحروب التي خاضها الجيش الإسلامي، تحت إمرة الرسول ـ في.

واليهود والمتمرّدين، وقد شارك عليّ عليّ في ست وعشرين منها، ولم يشارك في غزوة تبوك للظروف الحرجة والحسّاسة التي كانت تُنذر بتدبير مؤامرة من قبل المنافقين عند غياب رسول الله عن مركز الحكومة الإسلامية، وبقي فيها بأمر من الرسول وعلى سبيل المثال نعرض دور علي عليّ في ثلاث ساحات من ساحات الجهاد الكبيرة في زمن رسول الله على:

ج - في غزوة بدر: كانت غزوة بدر أوّل حرب بين المسلمين والمشركين بكل ما تعنيه كلمة الحرب من معنى، ولهذا السبب كانت تعد أوّل اختبار عسكري بين الجيشين. ومن هذه الناحية كان الانتصار فيها هامّاً للغاية. وقد اندلعت هذه الحرب في العام الثاني من الهجرة. وكان قد علم رسول الله بأنّ هناك قافلة تجارية لقريش يترأسها أبوسفيان عدو الإسلام القديم آتية من الشام تريد مكة، وحيث إنّها تمر من طريق على مقربة من المدينة انطلق رسول الله ومعه 313 نفراً من المهاجرين والأنصار باتجاه بدر.

ولمّا علم أبو سفيان بالأمر أبعد القافلة بسرعة عن منطقة الخطر من خلال سلوكه طريقاً جانبياً يقع على ضفاف البحر الأحمر، وتزامناً مع ذلك طلب التعزيزات من قادة قريش في مكة. وعلى أثر استنجاده بقريش انطلق نحو 950 إلى 1000 نفر من محاربيها باتجاه المدينة، ووقعت الحرب في 17 رمضان كانت قوى الشرك ثلاث أضعاف قوى الإسلام، وانتهت الحرب بهزيمة ساحقة لجيش المشركين لدرجة انّه قد أُسر سبعون منهم، وكان قد هلك أكثر من نصف المقتولين بضربات سيف علي عَلَي عَلَي هذه الحرب. وقد ذكر المرحوم الشيخ 100 المفيد ثلاثة وثلاثين شخصاً من قتلى المشركين في غزوة بدر وكتب: «وقد أثبتت وراقة العامّة والخاصّة معاً أسماء الذين تولّى أمير المؤمنين قتلهم ببدر من المشركين سوى من اختلف فيه وأشرك هو فيه غيره» (١).

<sup>(1)</sup> الشيخ المفيد، الإرشاد، ص 39.

د- الشجاعة الفريدة في غزوة أحد: أصيبت قريش أثر هزيمتها في بدر بإحباط نفسى شديد، ولأجل تعويض هذه الخسارة والهزيمة الكبيرة والأخذ بثأر قتلاها قرروا أن يهاجموا المدينة بقوّات مجهّزة كبيرة. ونقل رجال رسول الله وعيونه في قريش قرارها حول هذا الموضوع، فشكّل في الجنة عسكرية لمواجهة العدو، واقترح بعض من المسلمين أنَّه من الأفضل للجيش الإسلامي أن يواجه العدو خارج المدينة. وانطلق رسول الله الله الله عنا الله المدينة متجها نحو شمالها، وتخلف عنهم خلال المسير ثلاثمائة رجل من أتباع عبد الله بن أبيّ المنافق الشهير أثر تثبيطه وتحريضه لهم فتنزّل عدد القوات الإسلامية إلى سبعمائة مقاتل، وفي صباح اليوم السابع من شوال من السنة الثالثة للهجرة اصطف الجيشان متقابلين في وادى جبل أحد. وقبل اندلاع الحرب درس نبي الإسلام [وبإلقاء نظرة عسكرية] ساحة الحرب وتفحّصها، وقد أثار انتباهه منفذ كان من الممكن أن ينفذ منه العدو ويهاجم المسلمين من الخلف، ولذلك وجّه شخصا يُدعى عبد الله بن جبير مع خمسين رامياً وأقرهم على تل حتى يمنعوا

وعلى أية حال هُ زم جيش قريش وأراد مقاتل فرقة عبد الله بن جبير مغادرة موقعهم بمجرّد مشاهدتهم لهذا المشهد بدافع جمع الغنائم، فذكرهم عبد الله بأمر الرسول فلم يعبأوا به، وانحدر منهم ما يزيد عن 40 من التل لجمع الغنائم، 30 وبقى عبد الله بن جبير مع ما يقل عن عشرة مقاتلين هناك. وفي هذه الأثناء كان خالد بن الوليد مع مجموعة من الفرسان يترصّدون للمسلمين، وحيث قد رأى ما هم عليه هاجمهم، وبعد القضاء عليهم واصل هجومه على المسلمين من الخط الخلفي، فتغيّرت معادلة الحرب كلية واختل تناسق وانسجام المسلمين العسكرى والقتالي،

الاختراق المحتمل من ذلك المنفذ، وأمر الله بأن لا يُترك ذلك المنفذ الحسّاس

بأى حال من الأحوال سواء انتصر المسلمون أم انهزموا.

وانهزم المسلمون، واستشهد حوالي سبعين مقاتلا من بينهم: حمزة بن عبد المطلب ومصعب بن عمير، وكتب ابن الأثير في تاريخه: «... أبصر النبي جماعة من المشركين، فقال لعلي: احمل عليهم ففرقهم وقتل فيهم، ثمّ أبصر جماعة أُخرى فقال له: احمل عليهم، فحمل عليهم وفرقهم وقتل فيهم، فقال جبرائيل: يا رسول الله هذه المواساة، فقال رسول الله هذه المعالمة، فقال جبرائيل: وأنا منكما، قال فسمعوا صوتاً يقول: «لا سيف إلا ذو الفقار ولا فتى إلا علي»(أ).

و- في غزوة الأحزاب (الخندق): كانت غزوة الأحزاب كما يبدو من اسمها حرباً اتّحدت فيها جميع القبائل والأحزاب المتعدّدة المعادية للإسلام للقضاء على الإسلام الفتي. وقد عدّ بعض المؤرّخين جيش الكفر في هذه الغزوة بأنّه تجاوز العشرة آلاف مقاتل في حين لم يتعدّ عدد المسلمين الثلاثة آلاف. وعندما أعلم رسول الله بانطلاق قريش شكّل الجنة عسكرية، وقد اقترح فيها سلمان بأن يُحفر خندق عند منافذ المدينة ليمنع نفوذ العدو إليها، فقبل الرسول هذا الاقتراح وحفر الخندق بجهود المسلمين خلال عدّة أيام، ذلك الخندق الذي بلغ عرضه حدّاً يعجز فرسان العدو عن العبور قفزاً من خلاله، وبلغ عمقه درجةً إذا دخله أحد لم يمكنه الخروج منه بسهولة.

وصل جيش الشرك بتعاون من اليهود وكانوا يتصوّرون أنهم سيواجهون المسلمين في أطراف المدينة كما في السابق، ولكن لم يجدوا لهم أثراً خارج المدينة هذه المرة. وواصل الجيش تقدّمه فوصل إلى بوابة المدينة، وقد أثارت رؤية خندق عميق عريض حول منافذ المدينة دهشتهم، لأنّه لم يسبق للعرب ان استخدمته في حروبها، فاضطروا إلى محاصرة المدينة من وراء الخندق، ووفقاً لبعض الروايات استمرّ حصار المدينة حوالي الشهر، لذلك لم ير قادة الجيش بداً من إرسال محاربيهم

<sup>(1)</sup> ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج 2، ص 154.

ومن هنا حاول خمسة أبطال من جيش الأحزاب استعراض قوّتهم بخيولهم حول الخندق واخترقوه من خلال منفذ ضيّق وصاروا إلى جانبه الآخر وطلبوا المبارزة من أقرانهم. وبعد أن عبروا الخندق رفع «عمرو» صوته بنداء هل من مبارز؟ وحينما لم ينهض أحد من المسلمين لمواجهته، تجرّأ أكثر واستهزأ بعقائد المسلمين وقال: تقولون إنّ من يُقتل منكم في الجنة ومن يُقتل منّا في النار، فهل من أحد أُرسله إلى الجنة أو يُرسلني إلى النار؟ ثم "أنشد أشعاراً كان منها:

ولقد بُححت من النداء لجمعكم هل من مبارز

الأقوياء والشجعان لاختراق الخندق وبشكل ينكسر فيه حاجز الحرب المعلقة،

وكان كلّما يرتفع نداء «عمرو» للمبارزة كان عليُّ عَلَيْ هـو الوحيد الذي يقوم ويستأذن الرسول ليذهب إلى ساحة القتال، غير أنّه هـ لم يكن يوافق. وقد تكرّرت هـ نه الحالة ثلاث مرّات، وفي المرّة الأخيرة التي استأذن علي عَليَ فيها قال له رسول الله هـ : «إنّه عمرو بن عبد ود» فقال علي: «وأنا علي» (1). وفي النهاية وافق نبي الإسلام وأعطاه سيفه وألبسه عمامته، وما أن انطلق عليُّ عَليَ إلى ساحة القتال، قال رسول الله هـ : «برز الإسلام كلّه إلى الشرك كله» (2).

انطلق عليّ عليّ عليّ الجلا نحو عمرو، وقال حينما واجهه: «إنّك كنت تقول في الجاهلية لا يدعوني أحد إلى واحدة من ثلاث إلّا قبلتها» قال: أجل، قال علي الجاهلية لا يدعوني أحد إلى واحدة من ثلاث إلّا قبلتها» قال: أجل، قال علي الله وتُسلم لله ربّ العالمين». قال: يا ابن أخي أخّر هذا عني؛ قال: «فأخرى ترجع إلى بلادك، فإن يكن محمد صادقاً كنت أسعد الناس، وإن غير ذلك كان الذي تريد» قال: هذا ما لا تتحدّث به نساء قريش أبداً، وقد نذرت ما نذرت وحرّمت الدهن؛ قال: فالثالثة، «البراز» فضحك عمرو وقال: إنّ هذه الخصلة ما كنت أظنّ ان أحداً من العرب يرومني عليها، إنّي

<sup>(1)</sup> ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج 13، ص 284.

<sup>(2)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 20، ص 215.

لأكره ان أقتل مثلك وكان أبوك لي نديماً، فارجع فأنت غلام حَدَث... قال علي علي الله الأكره ان أقتل مثلك وكان أبوك لي نديماً، فارجع فأنت غلام حَدَث... قال علي عضب عمرو من قول علي، ونزل عن فرسه بكبرياء، وعقلها، وتقات لا قتالاً شديداً، فأنزل عمرو ضربة قاصمة على رأس علي، فدفعها بترسه، فصار نصفين، وجرُح رأسه علي الله علي الفرصة وضربه ضربة قوية، فألقاه صريعاً، وكانت الغبرة المثارة تمنع من رؤية القتال فسمع التكبير ودبّ الفرح في قلوب المسلمين (1).

<sup>(1)</sup> الواقدي، المغازي، ج 2، ص 471. وقد ذكرت أحداث قتال علي المصيري مع عمرو بن عبد ود مضافاً إلى المصادر السابقة في الكتب التالية مع اختلاف يسير: العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 20، ص 203. 206. الشيخ الصدوق، الخصال، ص 560؛ ابن هشام، السيرة النبوية، ج 3، ص 236؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج 2، ص 181؛ الشيخ المفيد، الإرشاد، ص 54 - 64.

<sup>(2)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 20، ص 216.



- دامت إمامة الإمام علي 29 عَلَيْتُلا سنة ونصفاً.
- عاش عَلَيْ في أحضان النبي على على يديه روحياً ومعنوياً.
- كان أوّل من أعلن إسلامه عَلَيْكُ بين يدي الرسول على ، وأوّل من صلّى خلفه.
- هـو الوحيد الـذي آزر الرسول ولبّي نداءه، حين دعا عشيرته الأقربين، ولم يكن يتجاوز عمـره 14 سنة، وعندها أعلن الرسول أنّه عليك خليفته ووصيّه من بعده.
  - آخاه الرسول الشيئولم يؤاخ غيره.
- شارك عَلَيْ خلال حياته مع النبي النبي المغزوات ومعارك كثيرة، أبرزها غزوة بدر وأحد والأحزاب.
- الغزوة الوحيدة التي لم يشارك فيها عَلَيْ في زحف النبي هي غزوة تبوك؛ لأنّ النبي الله المدينة، وقال له: «ألا ترضى يا علي أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى؟».

٢- تحدث عن الموقف الذي قال فيه النبي الشاب الموقف الذي قال فيه النبي الموقف علي الموقف الدي قال فيه النبي الموقف ا

٣- تحدث عن غزوة الأحزاب.

#### ضع علامة صحّ √ أو خطأ × في المكان المناسب:

1- وُلد الإمام علي عَلَيْكُلاً في 25 ربيع الأول.

2- دامت إمامة الإمام على 29 عَلَيْتَ لِللهِ سنة ونصف السنة.

3- دفن الإمام علي عَلَيْ إِللهِ في النجف الأشرف.

4- الغزوة الوحيدة التي لم يشارك فيها الإمام علي عَلَيْكَ في زمن الرسول هي غزوة «تبوك».

5- الرجل الذي بارزه الإمام الإمام علي سَلِيَّ في يوم الخنق هو «عمرو بن العاص».

الإمام عليّ بن أبي طالب 🕬 (1)



### الإمام عليٌ ﴿ فِي غزوة ذات السلاسل

من مقامات الإمام عليّ عَلَيْ المشهورة في غزوة وادي الرمل، ويقال: إنها تسمّى غزوة السلسلة، أنّه خرج ومعه لواء النبيّ بعد أن خرج غيره إليهم ورجع عنه م خائباً، ثمّ خرج صاحبه وعاد بما عاد به الأوّل، فمضى الإمام عَلَيْ حتّى وافى القوم بسحَر، وصلّى بأصحابه صلاة الغداة وصفهم صفوفاً واتّكاً على سيفه مقبلاً على العدوّ وقال: «يا هؤلاء أنا رسول رسول الله في أن تقولوا: لا إله إلّا الله محمّد رسول الله في والّا ضربتكم بالسبف».

فقالوا له: ارجع كما رجع صاحباك.

قال على المعلى المعلى

فاضطرب القوم وواقعهم فانهزموا وظفر المسلمون وحازوا الغنائم، فروت أمّ سلمة قالت: كان النبيّ في قائلاً في بيتي إذ انتبه فزعاً من منامه فقلت: الله جارك.

قال علياً علياً قادم». «صدقت الله جاري، ولكن هذا جبرئيل يخبرني أنّ عليّاً قادم».

ثمّ خرج إلى الناس فأمرهم أن يستقبلوا عليّاً، وقام المسلمون صفّين مع رسول الله فقال له الله فقمّا بصر به عليّ ترجّل عن فرسه وأهوى إلى قدميه يقبّلهما، فقال له النبيّ في الركب، فإنّ الله ورسوله عنك راضيان».

فبكى عَلَيْ فرحاً وانصرف إلى منزله(١). وقد ذكر بعض أصحاب السير أنّ في هذه الغزوة نزل على النبيّ هُو الْعَدِينتِ ضَبْحًا ﴾ إلى آخر الآيات(١).

<sup>(1)</sup> الشيخ المفيد، كتاب الارشاد، ج1، ص113 – 116.

<sup>(2)</sup> القمى، على بن إبراهيم ، تفسير القمى، ج2، ص434. والطبرسى، مجمع البيان، ج5، ص528.



# الإمام عليّ بن أبي طالب عليّ (2)





- 1. أن يتعرّف الطالب إلى دور الإمام علي عَلَيْتُ فِي مرحلة الخلفاء.
- أن يتعرَّف الطالب إلى ظروف تسلّم الإمام علي عَلْيَ اللهِ اللهِ علي عَلْيَ اللهِ اللهِ اللهِ علياً.
  - 3. أن يعرف الملامح العامة لدولة الإمام على عَلَيْتَ لِإِدْ.
    - 4. أن يحلِّل أسباب ونتائج معارك الإمام على عَلَيْتُلْمِرُّ الثلاث.

كان الإمام علي على الشخصيات البارزة في التاريخ الإسلامي. ولم يكن في العالم الإسلامي شخص يبلغ مستوى الإمام علي على في الفضل والتقوى والرؤية العالمة الفقهية والقضائية والجهاد في سبيل الله تعالى وفي كافة الصفات الإنسانية العالمية غير رسول الله في. وبسبب هذه الجدارة رُشِّح عَلَى من قبل رسول الله وبأمره تعالى في مناسبات عديدة لقيادة المسلمين وخلافة رسول الله في، وأهمها هو ما حدث في الغدير. ومن هنا كان من المتوقع أنه سيتولّى الإمام علي عَلَى الخلافة وقيادة المسلمين غير أنه لم يحدث ذلك من الناحية العملية، بعد رسول الله في وأقصي علي عَلَى الساحة السياسية ومركز القرار في قيادة المجتمع الإسلامي.

وانطلاقاً من أنّ السلطة والمنصب ليسا هدفاً في القيادات الإلهية، فإنّ الإمام علىاً علياً علياً علياً علياً علياً علياً علياً على قد مع تأكيده على على تسلم مقاليد الخلافة، مع تأكيده على حقّه. وقد أشار الإمام علي كثير من المناسبات إلى صبره على انحراف الخلافة الإسلامية عن خطّها الصحيح بدافع الحفاظ على الإسلام، ومنها ما قاله في بداية تسلم عثمان السلطة: «لقد علمتم أنّي أحقّ الناس بها من غيري، ووالله لأسلمن ما سلمت أمور المسلمين، ولم يكن فيها جور إلّا على خاصة»(1).

<sup>(1)</sup> نهج البلاغة، الخطبة: 74.

ويذكر الإمام على على الشهرة الشهشة هذا المفترق الصعب والحسّاس والخيارين المصيريّين وسبب اختياره للخيار الثاني بهذا النحو: «فَسَدَلْتُ دُونَها وَالخيارين المصيريّين وسبب اختياره للخيار الثاني بهذا النحو: «فَسَدَلْتُ دُونَها ثَوْباً، وَطَوَيْتُ عَنْها كَشَحاً، وطَفقْتُ أرتَئي بَين أن أصولَ بيد جَدّاء، أو أصْبرَ على طَخية عمياء، يَهْرَمُ فيها الْكَبير وَيشيبُ فيها الصّغير، ويَكْدَحُ فيها مؤمنٌ حَتّى يَلقى ربّهُ، فَرَأَيْتُ أنَّ الصَّبرَ على هاتا أحجى، فصبرتُ وفي العَيْنِ قَدى وَفي الحَلْقِ شَجى، أَرى تُراثى نَهباً "(أ).

### دور أمير المؤمنين الله في زمن الخلفاء

تركّزت نشاطات الإمام في هذه الفترة على الأمور التالية:

1- الإجابة عن شبهات وتساؤلات علماء الأديان العالمية لا سيما اليهود والنصارى منهم الذين كانوا يتوافدون إلى المدينة للبحث والاستقصاء حول دين النبي بعد وفاته وما كانوا يجدون من يجيب عن تساؤلاتهم سوى الإمام علي الذي بدت معرفته بالتوراة والإنجيل واضحة من خلال كلامه معهم. ولولا أنّ علياً ملاً هذا الفراغ لكان المجتمع الإسلامي يغطّ في انتكاسة كبيرة. وعندما كان الإمام يُقدّم أجوبة مفحمة عن جميع الشبهات والتساؤلات كان الفرح والإعجاب الكبير يغمران الجالس خليفة في مكان رسول الله وياسلام التحكم الشرعي للمواضيع المستحدثة - والتي لم يكن لها سابقة في الإسلام - أو للقضايا المعقّدة والغامضة بحيث يعجز القضاة عن الحكم فيها. وتُشكّل هذه النقطة جانباً هاماً من حياة الإمام، فلو لم تكن هناك شخصية كالإمام علي الرسول الكريم وأعرفها بأصول القضاء والتحكيم لظلّت هناك قضايا كثيرة عالتة من صدر الإسلام بلا حلول.

<sup>(1)</sup> نهج البلاغة، الخطبة: 3.

8- كان الإمام مستشاراً هاما في معالجة كثير من المشاكل السياسية والعلمية والاجتماعية في زمن الخليفة الثاني. وسنشير إلى مثال واحد من مجموع المرّات العديدة التي استعان الخليفة الثاني فيها بفكر الإمام في القضايا السياسية. وقع ت في السنة الرابعة عشرة من الهجرة حرب طاحنة بين جيش الإسلام وجيش الفرس في القادسية، وانتهت بانتصار المسلمين وقتل «رستم فرّخ زاد» القائد العام للقوات الفارسية مع مجموعة من المقاتلين، وانضم بهذا الانتصار جميع أرجاء العراق إلى لواء الإسلام واستولى المسلمون على المدائن التي كانت مركزاً للملوك الساسانيين وتراجع قادة الجيش الفارسي إلى داخل أراضيهم. وخشي المستشارون والعسكريون الفرس من أن يزحف الجيش الإسلامي إلى داخل أراضيهم من الهجوم الخطير أعد «يزدجرد» ملك فارس جيشاً قوامه مائة وخمسون ألف مقاتل بقيادة «فيروزان» حتى يصد أي هجوم مفاجئ، وإذا ساعدت الظروف يبدأ هو بالهجوم. وكتب سعد بن أبي وقاص القائد العام للقوات الإسلامية رسالة إلى عمر يُطلعه فيها على احتشاد العدو واستعداده واقترح مباغتة العدو بالحرب لإرعابه.

دخل الخليفة المسجد واستدعى كبار الصحابة، وأطلعهم على ما ينويه من ترك

المدينة والانطلاق نحومكان بين البصرة والكوفة ليقود الجيش من هناك، فقام طلحة في هذه الأثناء وشجّع الخليفة على ذلك وقال كلاما تفوح منه رائحة التملق جيدا، ثمّ قام عثمان بعد ذلك ولم يكتف بحثّ الخليفة على الانطلاق فقط، بل أضاف أن اكتب إلى جيش الشام واليمن بأن ينطلقوا جميعا ويلحقوا بك حتى يمكنك من مواجهة العدو بهذا الجيش الكبير. وحينئذ قام أمير المؤمنين عَلَيْتُلارُ وقال: «إن هذا الأمر لم يكن نصره ولا خذلانه بكثرة ولا قلة وهو دين الله الذي أظهره وجنده الذي أعده وأمده حتى ما يبلغ وطلع حيثما طلع ونحن على موعود من الله والله منجز وعده وناصر جنده، ومكان القيِّم بالأمر مكان النظام من الخرز يجمعه ويضمُّه، فإذا انقطع النظام تفرُّق الخرز وذهب ثمُّ لم يجتمع بحذافيره أبدا، والعرب اليوم وإن كانوا قليلا فهم كثيرون بالإسلام عزيزون بالاجتماع، فكن قطبا واستدر الرحى بالعرب وأصلهم دونك نار الحرب، فإنَّك إن شخصت من هذه الأرض انتقضت عليك العرب من أطرافها وأقطارها حتى يكون ما تدع وراءك من العورات أهم إليك ممّا بين يديك.

إنَّ الأعاجِم إن ينظروا إليك غدا يقولوا: هذا أصل العرب، فإذا قطعتموه استرحتم، فيكون ذلك أشد لكلبهم عليك وطمعهم فيك. فأمّا ما ذكرت من مسير القوم إلى قتال المسلمين، فإنَّ الله سبحانه هو أكره لمسيرهم منك، وهو أقدر على تغيير ما يكره، وأمّا ما ذكرت من عددهم، فإنا لم نكن نقاتل فيما مضى بالكثرة، وإنما كنا نقاتل بالنصر والمعونة (١). استجاب عمر لكلام الإمام بعد سماعه ولم يذهب(2). ونظرا لهذه المعالجة والحلول قال عمر: أعوذ بالله من مشكلة ليس لها أبو الحسن (3).

<sup>(1)</sup> نهج البلاغة، الخطبة: 146.

<sup>(2)</sup> ابن الأثير، الكامل في التاريخ:، ج3، ص 8. الطبرى: تاريخ الأمم والملوك، ج 4، ص 273؛ ابن كثير، البداية والنهاية: ج 7، ص107.

<sup>(3)</sup> راجع لمزيد من الاطلاع: ابن حجر، الإصابة في تمييز الصحابة، ج2، ص 509؛ ابن عبد البر، الاستيعاب في معرفة الأصحاب، ج 3، ص 39.

#### من الخلافة إلى الشهادة

كيف بويع أمير المؤمنين على ؟: أثار عثمان غضب الناس جرّاء فساده المالي والإداري وتصرّف عير الشرعي في أموال المسلمين، وهكذا تنصيب بني أميّة وأقربائه غير المؤهّلين في مناصب عالية، وتسليطهم على مقدرات الأمة وبالتالي تنحية الشخصيات الجديرة والمؤهّلة من المهاجرين والأنصار. وحيث إنّه لـم يستجب لاعتراضات ومطالب المسلمين المتكرّرة والمشروعة فيما يتعلق بتنحية عمّاله وولاته الفاسدين، ثارت الثورة على حكومته وانتهت بقتله، ثمّ بايع الناس علياً خليفة للمسلمين.

إنّ أحد نماذج فساد حكومة عثمان هو إعادة الحكم بن أبي العاص وابنه مروان الندي طرده النبي إلى الطائف - إلى المدينة، وهذا ممّا لم يجرأ حتى أبو بكر وعمر على فعله في خلافتهما، وزوّج مروان ابنته وولاه مسؤولية ديـ وان الخلافة، ما أثار غضب الناس. وحوصر بيت عثمان مدة تسعة وأربعين يوماً من قبل الثوريين (1). وكلّما حاول عثمان الخضوع واللين كان مروان يثير غضب الناس أكثر. وفي النهاية داهم بعض الثائرين بيت عثمان وأردوه قتيلاً. وقد اتّفق المؤرخون على أنّ عثمان قتل في سنة 35 هجرية ولكنّهم اختلفوا في يوم ذلك (2). وفي الوقت ذاته إنّ المتيقن به فصل أربعة أو خمسة أيّام بين مقتل عثمان وبيعة الناس للإمام علي عليه (3).

وكان الناس في هذه المدة يعيشون حالة من الفوضي والضياع، وخلالها كان

<sup>(1)</sup> المسعودي، مروج الذهب، ج 2، ص 346.

<sup>(2)</sup> يرى اليعقوبي أن قتل عثمان تمّ في 18 ذي الحجة سنة 35 (تاريخ اليعقوبي، ج 2، ص 165) غير أنّ المسعودي يقول انّه قتل لثلاثة أيام بقين من ذي الحجة (مروج الذهب، ج 2، ص 346).

<sup>(3)</sup> كتب اليعقوبي: استخلف علي يوم الثلاثاء لسبع ليال بقين من ذي الحجة سنة 35) وعليه تكون المدة الفاصلة خمسة أيام غير ان المسعودي يقول: (بايع الناس علياً يوم قتل عثمان ثمّ يقول في صفحة أخرى: «انّه بويع بعد أربعة أيام من قتل عثمان بيعة عامة» مروج الذهب، ج 2، ص 349 – 350. ويرى ابن الأثير ان مقتل عثمان تمّ بتاريخ 18 ذي الحجّة وانّ البيعة لعلي تمت في 25 من ذلك الشهر (الكامل في التاريخ، ج3، ص 719و194). ويصرح في الصفحة 192 بأنّ أهل المدينة قد عاشوا بعد مقتل عثمان خمسة أيام من الضياع وكانت المدينة تدار من قبل شخص يدعى غافقي بن حرب.

أصحاب الثورة يراجعون الإمام غير أنَّه كثيراً ما كان يُبعد نفسه عن الأنظار، وحيث إنهم كانوا يطالبونه بقبول بيعتهم وهوما يزال يرى الظروف غير مناسبة لقبول الخلافة وأنّ الحجّة لم تتم عليه بهذا الاقتراح قال: «دعوني والتمسوا غيري فإنا مستقبلون أمرا له وجوه وألوان لا تقوم له القلوب ولا تثبت عليه العقول، وإن الآفاق قد أغامت والحجِّة قد تنكرت، واعلموا أنَّي وإن أجبتكم ركبت بكم ما أعلم، ولم أصغ إلى قول القائل وعتب العاتب، وإن تركتموني فأنا كأحدكم ولعلى أسمعكم وأطوعكم لمن وليتموه أمركم، وأنا لكم وزيراً خيرٌ لكم منَّى أميراً «<sup>(1)</sup>. وحيث قد كثر توافد المسلمين على الإمام عَالِيَّكِيِّ وازدحامهم عليه واكتظت داره بهم وازداد إصرارهم عليه، تنفيسا عن عناء الاضطهاد السابق وشوقا إلى العدالة، شعر بالمسؤولية ولم يربدًا من قبول البيعة. وقد ذكر الإمام عَلَيْتُلا شغف الناس وإقبالهم وإصرارهم على بيعته في عدّة مواضع من نهج البلاغة والتي منها:

«فتداكوا على تداك الإبل الهيم يوم وردها، وقد أرسلها راعيها وخلعت مثانيها حتى ظننت أنَّهم قاتلي أو بعضهم قاتل بعض ولدي»<sup>(2)</sup>.

ويقول في موضع آخر: «وبسطتم يدي فكففتها، ومددتموها فقبضتها، ثم تداككتم على تداك الإبل الهيم على حياضها يوم ورودها حتى انقطعت النعل، وسقط البرداء، ووُطئ الضعيف، وبلغ من سيرور الناس ببيعتهم إيّاي أن ابتهج بها الصغير وهدج إليها الكبير، وتحامل نحوها العليل»<sup>(3)</sup>.

وقد تحدّث الإمام في خطبة أخرى عن إقبال الناس عليه بحرارة وسرور وعن أسباب قبول الخلافة قائلا: «... فما راعني إلا والناس كعرف الضبع إلى ينثالون



<sup>(1)</sup> نهج البلاغة، الخطبة: 92.

<sup>(2)</sup> م. ن، الخطبة: 54.

<sup>(3)</sup> م. ن، الخطبة: 229.

45

علي من كل جانب حتى لقد وطئ الحسنان(۱)، وشق عطفاي مجتمعين حولي كربيضة الغنم، فلمّا نهضت بالأمر نكثت طائفة ومرقت أُخرى وقسط آخرون، كربيضة الغنم، فلمّا نهضت بالأمر نكثت طائفة ومرقت أُخرى وقسط آخرون، كأنّهم لم يسمعوا كلام الله سبحانه يقول: ﴿ تِلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ بَعَعَلُهَ اللَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوّاً فِي ٱلْمَارِّ وَلَا فَسَاذًا وَٱلْمَنْقِينَ ﴾. بلى والله لقد سمعوها ووعوها، ولكنّهم حليت الدنيا في أعينهم وراقهم زبرجها، أما والذي فلق الحبّة وبرأ النسمة لولا حضور الحاضر وقيام الحجّة بوجود الناصر، وما أخذ الله على العلماء أن لا يقارّوا على كظّة ظالم ولا سغب مظلوم، لألقيت حبلها على غاربها ولسقيت آخرها بكأس ولها، ولألفيتم دنياكم هذه أزهد عندى من عفطة عنن (2).

#### معالم حكومة الإمام علي السلالا

على الرغم من أنّ أمير المؤمنين عَلَيْتُ قد واجه عقبات في أيّام خلافته إلاّ انّه استطاع بلا شك أن يطرح نموذ جاً ناجحاً للحكومة وفق تعاليم الإسلام ومعاييره والتي نذكر بعضها بإيجاز:

- 1- أشار الإمام على عَلَيْ إلى أنّ فلسفة قبوله للخلافة هي لأجل إجراء العدالة الاجتماعية في المجتمع على كافة المستويات لا سيما الاقتصادية، والاستفادة من الإمكانات العامة، ومكافحة الفوارق الطبقية الكبيرة في المجتمع.
- 2- إنّ رؤية الإمام علي عَلَيْ للحكم تتلخّص في أنّ الحكم والمنصب ليس إلّا وسيلة لخدمة الناس وإحقاق الحقّ ودحض الباطل، لا أنّه طعمة تدرّ الأرباح. وقد التزم الإمام بهذا المنهج إلى أبعد الحدود، حتّى تراه يجتنب عن إعطاء المهام الحسّاسة كالولاية وبيت المال إلى المتعطّشين للسلطة كطلحة والزبير وأمثالهما.
- 3- لقد عاش الإمام أمير المؤمنين عَلَيْكُ عند تصديه للخلافة غاية الزهد

<sup>(1)</sup> نصى كلام الإمام هو (وطئ الحسنان) الذي قد يعني: الحسن والحسين، ولكن قد فسّر البعض الحسن بالابهام. راجع، ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة:،ج 1، ص 200.

<sup>(2)</sup> نهج البلاغة، الخطبة: 3.

46

خصائصه الذاتية وسيرة حكمه.

4- إنّ المعيار الذي أكّد عليه الإمام عَلَيْ في انتخاب الولاة والعمّال، هو أن تكون لهـ م سوابق في الإسلام، وتقـوى، وكفاءة في إدارة سـدّة الحكم، والتزام بقيم الإسلام وغيرها من المعايير. والشيء الذي لـم يخطر ببال الإمام أبداً هو القرابة والعشيرة، كما يتضح ذلك حينما نصب (51) شخصاً كولاة وممثلين عنـه في الولايات والإمارات المختلفة، فتجد فيهم مـن المهاجرين والأنصار، وأهـل اليمن، والهاشمي وغير الهاشمي، والعراقي والحجازي، الشاب والكهل، ولا تجـد في هـذه القائمة أثراً لأسماء الحسن والحسين ومحمد ابن الحنفية وعبـد الله بن جعفر (زوج زينب عَيْهَا). وعلى الرغم من أنّ الإمام عين كان يجعل عليهم عيوناً لمراقبة تحركاتهم، ومن أبرز تلك النماذج كتاب تقريع بعثه الإمام عين الى وليمة إلى عثمان بن حنيف الأنصاري عامله على البصرة وقد بلغه أنّه دعي إلى وليمة قوم من أهلها فمضى إليها(١٠).

5- لـم يكن الإمام يعتقد - وخلافاً لمعظم الزعماء والرؤساء - بأنّ الغاية تُبرّر الوسيلة، ولم يتوصّل إلى أهدافه المقدّسة النبيلة بوسائل غير مشروعة قطّ، كما يظهر من جوابه لمّا عوتب على التسوية في العطاء وتصييره الناس أسوة فيه من غير تفضيل أصحاب السابقات والشرف: «أتأمروني أن أطلب النصر بالجور فيمن ولّيت عليه؟، والله لا أطور به ما سمر سمير، وما أمّ نجم في السماء نجماً لا ولو كان المال لي لسوّيت بينهم، فكيف وإنّما المال مال الله؟»(2).

تجماء وتو

<sup>(1)</sup> نهج البلاغة، الكتاب: 45.

<sup>(2)</sup>م. ن، 126.

#### القتال في ثلاث جبهات

حمّلت خلافة الإمام عَلَيْ وقيادته - التي ساد فيها العدل وإحياء المبادئ والقيم الإسلامية الأصيلة - جماعتها عبأ ثقيلاً ما أدّى إلى تشكيل خطً معارض لحكومته، وانتهت هذه المعارضات إلى حدوث ثلاث حروب مع الناكثين والقاسطين والمارقين سنمرّ على كلِّ منها مروراً سريعاً.

قتال الناكثين: وقد كان سبب هذه الحرب مع الناكثين (ناقضي العهد) هو أنّ طلحة والزبير اللّذين بايعا الإمام علياً قد طلبا منه أن يوليهما أعمال البصرة والكوفة، ولكن الإمام رفض ذلك، فتركا المدينة سرّاً والتجا إلى مكة وجيسًا جيشاً بأموال بيت المال المختلس من قبل بني أُمية وانطلقا نحو البصرة واستوليا عليها. فتحرّك الإمام علي علي المدينة لمعالجة أمر الناكثين، فحدثت حرب طاحنة قرب البصرة انتهت بانتصار الإمام علي وهزيمة الناكثين، وهذه هي حرب الجمل التي لها مساحة كبيرة في التاريخ، والتي اندلعت سنة 36 هجرية.

قتال القاسطين: كان معاوية قد أعد ومنذ فترة سبقت خلافة الإمام علي علي الشام ولم مقدمات الخلافة لنفسه في الشام، وما إن تسلم الإمام الخلافة عزله عن الشام ولم يرض أن يقره عليها لحظة واحدة. وكان حصيلة هذا النزاع أن تقاتل جيش العراق وجيش الشام في أرض تُدعى صفين وكان الانتصار لجيش الإمام علي علي لولا خديمة معاوية برفع المصاحف التي أحدثت تمرداً في جيش الإمام. وفي النتيجة وبعد الضغط الكبير على الإمام علي علي من قبل جيشه رضخ لتحكيم أبي موسى الأشعري وعمرو بن العاص لكي ينظرا في مصالح الإسلام والمسلمين. وقد كان الضغط على أمير المؤمنين لأجل قبوله بالتحكيم كبيراً إلى حد أنه لو لم يقبل به لأودى ذلك إلى موته ولواجه المسلمون أزمة كبيرة. وبعد أن حان موعد إعلان رأي الحكمين خدع عمرو بن العاص أبا موسى وهو ما أدى إلى إفشاء خطة معاوية الشنيعة

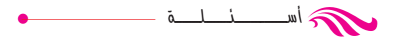
بين الجميع، وبعد ذلك خرج بعض من المسلمين الذين كانوا في صف الإمام عليه وانتقدوه لقبوله التحكيم الذي فرضوه هم أنفسهم عليه. وقد حدث قتال القاسطين عام 37 هجرية.

قتال المارقين: والمارقون هم أُولئك الذين أجبروا علياً على قبول التحكيم، وندموا بعد عدة أيام على ذلك، وطلبوا منه أن ينقض العهد من جهته، غير أنّ الإمام على ذلك الشخص الذي ينقض عهده، ولهذا خرجوا على الإمام ووقفوا ضده وقاتلوه في النهروان وقد عُرفوا بالخوارج لذلك. وانتصر الإمام في هذه الحرب، غير أنّ الأحقاد ظلّت دفينة في النفوس. اندلعت هذه الحرب في سنة 38، وعلى رأي بعض المؤرّخين في سنة 38 هجرية.

الشهادة: وأخيراً تضرّج الإمام عَلَيْ بدمه على يد أحد المارقين وهو عبد الرحمن بن ملجم المرادي في التاسع عشر من رمضان المبارك عام 40 للهجرة أي بعد أربع سنوات وبضعة أشهر من حكومته عَلَيْ .

## خلاصة الس

- قدّم الإمام علي عَلَيْ حفظ أمور المسلمين على تسلّم مقاليد الخلافة مع تأكيده على حقه. وقد أشار في كثير من المناسبات إلى صبره على انحراف الخلافة الإسلامية كما يظهر من كلامه في الخطبة الشقشقيّة.
  - تركّزت نشاطات الإمام عَلَيَّكُ في زمن الخلفاء على أمور منها:
  - 1- الإجابة عن شبهات وتساؤلات علماء الأديان العالمية كاليهود والنصارى.
    - 2- كان المستشار الوحيد والمعتمد الذي يعالج المشاكل السياسية وغيرها خاصة لدى أبى بكر وعمر ما أدى إلى حفظ الأمة من الضياع.
- بُويع عَلَيْتُ هُ من قبل الناس بعد أن أثار عثمان غضبهم جرّاء فساده المالي والإداري، وتصرّفه غير الشرعيّ في أموال المسلمين.
  - أشار عَليتًا إلى أن فلسفة قبوله للخلافة هي لأجل إجراء العدالة الاجتماعية.
    - تتلخص رؤيته عَلَيْتُلا للحكم في أن الحكم ليس إلا وسيلة لخدمة الناس.
      - عاش عُلايتُ عند تصديه للخلافة غاية الزهد والبساطة في الحياة.
      - المعيار الذي اعتمده في تنصيب الولاة هو التقوى والكفاءة والالتزام.
- قاتل الناكثين (طلحة والزبير وعائشة) والقاسطين (معاوية...) والمارقين (الخوارج).



- 1- هل أظهر الإمام على عَلِيتُهُ أحقيته في الخلافة؟ أعط شاهداً.
  - 2- ما هي أهم اهتمامات الإمام عَلَيْتُلِيُّ في زمن الخلفاء؟
    - 3- كيف بُويع الإمام عَلَيْتَ لِإِذْ ؟ ومتى؟

### ضع علامة صحّ √ أو خطأ × في المكان المناسب:

- 1- لم يكن للإمام علي عَلَيَّكُمْ أي نشاط في زمن الخلفاء الثلاثة.
  - 2- قاتل الإمام عَلَيْتُلِمُ القاسطين وهم الذين عرفوا بالخوارج.
    - 3- قتل الإمام عَلَيْتُا على يد عمرو بن ود العامري.
- 4- كان أبو بكر وعمر يراجعان الإمام عَلَيْكُ في القضايا السياسية والدينية.
- 5- الضربة التي أدّت إلى استشهاده كانت في التاسع عشر من رمضان.

مرّت الإمامة منذ وفاة الرسول في صفر سنة 11 هجرية وإلى وفاة الإمام الحسن العسكري علي في ربيع الأوّل سنة 260هـ بأربع مراحل تقريباً، وكانت كلّ مرحلة من هذه المراحل تمتاز من حيث مواقف الأئمة تجاه السلطات الحاكمة بسمة معيّنة وهي:

- أ- مرحلة الصبر والمداراة مع هذه السلطات، وتشتمل هذه المرحلة على جميع الخمس وعشرين سنة الممتدة من عام وفاة الرسول الكريم 11 هجرية إلى بداية خلافة أمير المؤمنين الظاهرية سنة 35 هجرية.
- ب- مرحلة تسلم الإمام للسلطة وهي تشمل تلك الأربع سنوات والتسعة أشهر من خلافة أمير المؤمنين، وبعضاً من الشهور من خلافة الإمام الحسن عليت . وهذه المرحلة بالرغم من قصر مدّتها، وحدوث الاضطرابات والأزمات التي كان يثيرها أعداء الإسلام لهذين العظيمين عليت فهي من أكثر سني الحكومة الإسلامية ازدهاراً.
- ج- مرحلة المحاولة البناءة القصيرة الأمد لتشكيل الحكومة الإسلامية، وتشمل فترة العشرين عاماً الممتدة من عقد صلح الإمام الحسن على في سنة 41هـ إلى شهادة الإمام الحسين سنة 61هـ. وبعد الصلح بدأت عملياً نشاطات الشيعة النصف سرية مع خطط ترمي إلى إعادة السلطة لأهل البيت علي في الفرصة المناسبة. ولم تكن هذه الفرصة بعيدة وفقاً للحسابات المعتادة،
- د- المرحلة الرابعة هي متابعة هذا المنهاج في برامج طويلة الأمد. وقد استمرّت قرابة قرنين من الزمن توالت فيها الانتصارات والانتكاسات في

وكان الأمل في تحققها موجودا مع انتهاء حياة معاوية الشرّيرة.

فترات متعددة متواكبة مع النجاح الكاسح في المجال الأيديولوجي والعقيدي المندمج في مئات الأساليب المتناسقة المكلّلة بآلاف الأكاليل من الإخلاص والتضحية(1).



<sup>(1)</sup> الإمام السيد علي الخامنئي، الإمام الصادق عَلِيَكُلِيُّ ، ص 21.



# الإمام الحسن بن عليّ عليّ الإمام





- 1. أن يتبين الطالب أسباب الصلح بين الإمام الحسن عَلَيْتُهُ ومعاوية.
  - 2. أنّ يعدّد بنود الصلح وشروطه.
  - 3. أن يحلِّل نتائج الصلح وآثاره.



## الإمام الحسن بن عليّ عليه في سطور

الولادة: ولد ليلة الثلاثاء، النصف من شهر رمضان المبارك، في السنة الثالثة للهجرة في المدينة المنوّرة. (1).

الشهادة: استشهد عَلِيَّا في السابع من شهر صفر سنة 50هـ وقد مضى وهو ابن سبع وأربعين سنة.

استشهد مسموماً سمّته زوجته جعدة بنت الأشعث بدسيسة من معاوية بن أبى سفيان.

مدّة الإمامة: بويع بالخلافة في الحادي والعشرين من شهر رمضان سنة 40هـ، مدّة إمامته 10 سنين.

وقع الصلح بينه وبين معاوية سنة إحدى وأربعين.

أَلْقَابِهِ: الحجّة، الكفيُّ، السّبط، الوليّ.

كنيته: أبومحمّد.

مدفنه: المدينة المنوّرة - البقيع.

(1) مناقب ابن شهر آشوب، ج 4، ص 28؛ المفيد، الإرشاد، ص 187؛ ابن الأثير، أُسد الغابة، ج 2، ص 10؛ ابن حجر العسقلاني، الإصابة في تمييز الصحابة، ج 1، ص 328.



#### تمهيد:

إنّ الظروف الصعبة التي أحاطت بحياة الإمام المجتبى عَلَيْتُلا جعلت من محطات حياته ودراستها أمرا يحتاج إلى كثير من الدقة والتمحيص والإنصاف؛ لأنَّ الإمام عَالِيَّ إِنَّ عانى مظلوميّة من أهل زمانه، ومظلوميّة في صفحات التاريخ . كر الإسلاميّ، سواء على مستوى فهم حركته السياسيّة المباركة وصولا إلى الصلح مع معاوية، أم على مستوى بعض الاتهامات التي لا تليق بالإمام عَلَيْ كتعدّد الزوجات المفرط وغير ذلك ممّا نشتمّ منه رائحة البيت الأمويّ.

وقد عهد الإمام على عَلِيَّ إليه قبل شهادته بيومين قائلاً: «يا بُني المرنى رسول الله ﷺ أن أوصى إليك وأن أدفع إليك كتبي وسلاحي، كما أوصى إلىّ رسول الله ودفع إلى كتبه وسلاحه وأمرني أن آمرك إذا حضرك الموتأن توصى بها إلى أخيك الحسين عَلَيْتُلَاثُ »<sup>(1)</sup>.

وبعد استشهاد أمير المؤمنين عليس خطب الإمام الحسن عليس خطبة قال فيها: «أيها الناس من عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني فأنا الحسن بن محمّد رسول الله ﷺ أنا ابن البشير، أنا ابن النذير... الخ»(2). وبعد ذلك قام ابن عبّاس

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 1، ص 297.

<sup>(2)</sup> أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطالبيين، ص 33.

ودعا الناس إلى بيعته فاستجابوا وبايعوه قائلين «ما أحبّه إلينا وأحقّه بالخلافة»<sup>(1)</sup>. وينقل ابن أبى الحديد أنه: «كان عدد المبايعين له أكثر من أربعين ألفاً»<sup>(2)</sup>.

#### شخصية الإمام الحسن هيه فمي سطور

كتب السيوطي في تاريخ الخلفاء: كان الحسن له مناقب كثيرة، سيداً حليماً، ذا سكينة ووقار وحشمة، جواداً ممدوحاً (3). واشتهر بسخائه النادر فقد أنفق أموالاً طائلة في سبيل الله. وقد سجّل المؤرّخون والعلماء في حياته المفعمة بالفخر والاعتزاز سخاءه الفريد وعطاءه العظيم وهو ما لم يلحظ في سيرة أيّ من العظماء، ويدلّ ذلك أيضاً على عظمة نفسه وعلى عدم مبالاته بمظاهر الدنيا المخادعة، فقد كتبوا أنّه خرج من ماله لله مرتين، وقاسم الله ماله ثلاث مرّات حتى كان يُعطى نعلاً ويمسك نعلاً.

#### جهاد الإمام الحسن عليه قبل الإمامة

كان الإمام الحسن عَلَيْكُ . كما يشهد التاريخ . شجاعاً مقداماً وشهماً ، لا يعرف الخوف طريقه إليه ، ولم يبخل يوماً في تقديم أي تضحية في سبيل تقدّم الإسلام وإعلاء كلمته ، وكان دائم الاستعداد للجهاد في سبيل الله .

في حرب الجمل: كان الإمام الحسن عليه يقاتل مع أبيه أمير المؤمنين عليه في حرب الجمل في حرب الجمل في حرب الجمل بدء جنباً إلى جنب وفي الخط الأمامي من ساحة القتال في حرب الجمل أو قبل بدء الحرب دخل الكوفة وبأمر من أبيه برفقة عمار بن ياسر وعدة من أصحاب أمير المؤمنين ودعا أهلها للمشاركة في القتال أق. دخلها في الوقت الذي كان أبو موسى الأشعرى أحد عمّال عثمان على الكوفة، وقد أبقاه الإمام لأسباب في منصبه وهو

<sup>(1)</sup> أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطالبيين، ص 33.

<sup>(2)</sup> راجع: ابن عبد الله، الاستيعاب، ج 1، ص 385.

<sup>(3)</sup> السيوطي، تاريخ الخلفاء، ص 189.

<sup>(4)</sup> ابن شهر آشوب، المناقب ، ج 4، ص 21.

<sup>(5)</sup> اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي، ج 2، ص 170؛ والدينوري، الإمامة والسياسة، ج 1، ص 67.

يعارض حكومة أمير المؤمنين العادلة ويثبط المسلمين عن الاصطفاف في جيش على لمحاربة الناكثين، غير أنّه ورغم ذلك استطاع أن يعبّئ جيشاً تعدّى التسعة آلاف مقاتل وبعث بهم إلى ساحة القتال(1).

في حرب صفين: كان له دور فاعل في تعبئة القوات وإرسال الجيش إلى قتال معاوية في حرب صفين أيضاً، وكان يدعو أهل الكوفة إلى الجهاد إلى جانب أمير المؤمنين للقضاء على أعداء الإسلام وخونته (2). وقد بلغ من استعداده للتضحية في سبيل الحقّ مبلغاً في حرب صفين جعل أمير المؤمنين عين يطلب من أصحابه أن يمنعوه هو وأخاه الحسين من مواصلة القتال لئلا ينقطع بهما نسل رسول الله (3)

#### صلح الإمام الحسن الملك

- 1- دوافع المصلح ونتائجه: ولأجل أن تتضح دوافع صلحه على ونتائجه جيداً يجب علينا أن نتصفّح التاريخ وندرس هذا الموضوع في ضوء الوثائق التاريخية الأصيلة. وينبغي القول عموماً إنّ الإمام الحسن على لله للم يصالح في الواقع بل فُرض الصلح عليه، أي تعاونت الظروف المتردية مع العوامل الأُخرى بحيث أوجدت وضعاً جعل الصلح أمراً ضرورياً مفروضاً على الإمام ولم يرحلاً غير ذلك، ذلك أنّ الأوضاع والظروف خارج العالم الإسلامي والوضع الداخلي في العراق ومعسكره هو علي الله كلّ ذلك كان يدعو إلى عدم استمرارية الحرب.
- 2- من ناحية السياسة الخارجية: فمن ناحية السياسة الخارجية لتلك الفترة لم تكن الحرب الأهلية الداخلية في صالح العالم الإسلامي، لأنّ الروم الشرقية التي كانت قد تلقّت ضربات قوية من الإسلام كانت تتحيّن الفرصة المناسبة دائماً ♦

<sup>(1)</sup> ابن قتيبة الدينوري، الأخبار الطوال، ص-144 و 145؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج 3، ص 231.

<sup>(2)</sup> نصر بن مزاحم، وقعة صفين، ص 113

<sup>(3)</sup> ابن أبى الحديد، شرح نهج البلاغة، ج 11، ص 25، الخطبة 200.

لضرب الإسلام ضربة انتقامية كبيرة كي تأمن سطوته وسلطته. وعندما وصل نبأ اصطفاف جيشي الإمام الحسن ومعاوية أحدهما في وجه الآخر إلى قادة الروم، راحوا يعتقدون أنهم حصلوا على أفضل فرصة ممكنة لتحقيق أهدافهم، ولذلك انطلقوا بجيش جرّار للهجوم على العالم الإسلامي لينتقموا من المسلمين. وكتب اليعقوبي المؤرّخ المعروف: ورجع معاوية إلى الشام سنة 41 وبلغه أنّ طاغية الروم قد زحف في جموع كثيرة وخلق عظيم، فخاف أن يشغله عمّا يحتاج إلى تدبيره وأحكامه، فوجه إليه فصالحه على مائة ألف دينار(1).

3- من ناحية السياسة الداخلية: لقد كانت حروب الجمل وصفيان والنهروان والحروب الخاطفة التي نشبت بين قوات معاوية وبين مراكز الحدود في العراق والحجاز واليمن بعد التحكيم قد ولّدت عند أصحاب الإمام علي حنيناً إلى السلم والموادعة، فقد مرت عليهم خمس سنين وهم لا يضعون سلاحهم من حرب إلا ليشهروه في حرب أُخرى، وكانوا لا يقاتلون جماعات غريبة عنهم وإنما يحاربون عشائرهم وإخوانهم بالأمس ومن عرفهم وعرفوه الذين أصبحوا الآن في معسكر معاوية (2). وقد عبر الناس عن رغبتهم في الدعة وكراهيتهم للقتال بتثاقلهم عن حرب الفرق الشامية التي كانت تغير على الحجاز واليمن وحدود العراق، وتثاقلهم عن الاستجابة للإمام علىّ حين دعاهم للخروج ثانية إلى صفين (3).

فلما استشهد الإمام على علي الإمام الحسن علي الإمام الحسن علي الخلافة برزت هذه الظاهرة على أشدها وبخاصة حين دعاهم الإمام الحسن للتجهّز لحرب الشام حيث كانت الاستجابة بطيئة جداً. وعندما وصل خبر تحرّك جيش معاوية باتجاه الكوفة،

(1) تاريخ اليعقوبي، ج 2، ص 206.

<sup>(2)</sup> قد قتل في حرب الجمل أكثر من ثلاثين ألفاً ؛ تاريخ اليعقوبي، ج 2، ص 172 وقتل في النهروان أربعة آلاف من الخوارج؛ م.ن، ج 2، ص 182 من 182 وكانت خسائر الطرفين في صفين قد بلغت المائة وعشرة آلاف قتيل؛ المسعودي، مروج الذهب، ج 2، ص 393

<sup>(3)</sup> شمس الدين، محمد مهدى ، ثورة الحسين، ص 138 - 141.

أمر الإمام الحسن أن يجتمع الناس في مسجدها، ثمّ خطب خطبة وبعد أن أنهى خطبته المثيرة الجهادية، لزم الجميع الصمت ولم يستجب له أحد منهم ولا أيدوه بكلمة. ويدلّ هذا الأمر على مدى الخذلان والتثاقل الذي وصل إليه أهالي العراق أنذاك حيث خمدت في نفوسهم نار الحماس والجهاد ولم يكونوا على استعداد لخوض القتال.

وأخيرا، وبعد خطب بعض أصحاب الإمام الحسن على الكبار ومحاولاتهم لتعبئة القوات وحث الناس على القتال، انطلق الحسن مع نفر قليل من الكوفيين متجها نحوم كان يدعى «النُخيلة» وعسكر هناك، وبعد انتظار لتعزيز القوات طال عشرة أيام اجتمع في معسكره أربعة آلاف مقاتل. ولأجل ذلك اضطر الإمام للعودة إلى الكوفة للمحاولة مرة أُخرى لتعبئة قوات أكثر (1).

4- المجتمع المتناقض: مضافاً إلى ذلك لم يكن المجتمع العراقي في تلك الفترة مجتمعاً مترابطاً ومتّحداً يسوده الانسجام، بل كان مؤلّفاً من شرائح وتيارات عديدة متناقضة بينها لا يجمعها أي تفاهم وتنسيق، فقد كان هناك أنصار الحزب الأموي الخطير، والخوارج الذين يوجبون محاربة الفريقين، والمسلمون الموالي الذين وفدوا إلى العراق من مناطق أُخرى حيث قد بلغ عددهم العشرين ألفاً، وأخيراً جماعة شكّاكون بلا عقيدة ثابتة يتأرجحون بين تأييد هذا التيار وذاك. هؤلاء جميعاً شكّلوا المجتمع العراقي في تلك الفترة، هذا مضافاً إلى تلك الشريحة التي تشايع خط أمير المؤمنين وأهل البيت (2).

5- جيش متفكّك: وقد انعكست طبعاً ظاهرة التعدّدية العقائدية والتباين الفكري والتفكّك على جيش الإمام الحسن عَلَي الشيخ أيضاً وجعلت منه جيشاً لا يتمتع

~

<sup>(1)</sup> آل ياسين، صلح الحسن، ص 102.

<sup>(2)</sup> م. ن، ص 68 - 74.

بالانسجام والتماسك، ولذلك كان من غير الممكن الاعتماد على هذا الجيش في مواجهة العدو الخارجي. وهكذا كان جيش الإمام الحسن يفتقد الوحدة والانسجام الضروريين في مواجهة عدو قوي كمعاوية.

وقد خطب الإمام نفسه علي خطبة جامعة حماسية في المدائن أي النقطة الأخيرة التي وصلها أعطى فيها صورة شاملة وواضحة عن طبيعة المجتمع العراقي وتخاذله في الحرب: «والله ما ثنانا عن أهل الشام شك ولا ندم، وإنّما كنّا نقاتل أهل الشام بالسلامة والصبر، فسلبت السلامة بالعداوة، والصبر بالجزع، وكنتم في منتدبكم إلى صفين ودينكم أمام دنياكم، فأصبحتم اليوم ودنياكم أمام دينكم، ألا وإنّا لكم كما كنّا ولستم لنا كما كنتم، ألا وقد أصبحتم بين قتيلين: قتيل بصفين تبكون له وقتيل بالنهروان تطلبون بثأره، فأمّا الباقي فثائر، ألا وإنّ معاوية دعانا إلى أمر ليس فيه عزّ ولا نصفة، فإن أردتم الموت رددناه عليه وحاكمناه إلى الله عزّ وجلّ بظباء السيوف، وإن أردتم الحياة قبلناه وأخذنا لكم الرضا» (١). وما إن بلغ الإمام هذا الموضع من خطبته ناداه القوم من كلّ جانب: البقية البقية.

إذن كيف يمكن للإمام أن يواجه عدوًا قوياً مثل معاوية بالاعتماد على مثل هذا الجيش الفاقد لروح الجهاد؟!

ومع هذا فقد أجمع المؤرّخون على أنّه عَلَيْ جهز جيشاً واستعد للقتال، غير أنّ انعدام الانسجام ووجود التحزّب في جيشه من ناحية، وتفكّكه قبل بدء الحرب ونشوب النزاع أثر مؤامرات معاوية الغادرة وخذلان الناس له من ناحية أُخرى، دفعاه إلى أن يوقف الحرب ويخضع للصلح والسلم، وعليه بدأ عمل الإمام بالتحرّك وإعلان الحرب وإعداد الجيش، وانتهى إلى الصلح والهدنة، وهو يدرك بعمق طبيعة المجتمع

<sup>02</sup> 



<sup>(1)</sup> ابن الأثير، أُسد الغابة في معرفة الصحابة، ج 2، صن 13و14؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج 3، صن 406؛ العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 44، ص 21؛ ابن الجوزي، تذكرة الخواص، ص 199.

الإسلامي وظروفه ويهمه مصالح الأمّة(1).

6- شراء الضمائر والمؤامرات الغادرة: لقد قام معاوية بشراء ضمائر ضعاف النفوس من جيش الإمام عَلَيْتَكُلِيُّ كما حصل مع عبيد الله بن عباس حيث انشق مع ثمانية آلاف مقاتل من جيش الإمام عَلَيْتُلا ، وراح معاوية وبدافع اختراق جيش الإمام الحسن وبث روح الفرقة والأراجيف من خلال جواسيسه ومرتزقته يشيع بين جيش الإمام أنّ قيس بن سعد قد صالح معاوية، ويشيع في جيش قيس أيضا أنَّ الحسن بن على صالح معاوية هو الآخر. وقد وصل بهم الأمر إلى أن أرسل معاوية عدة ممن عُرفوا بحسن الظاهر لدى الناس للقاء الإمام الحسن فالتقوا به في معسكر المدائن، وبعد أن خرجوا من خيمته راحوا ينادون بصوت عال: إنّ الله قد حقن بابن رسول الله الدماء وسكن الفتنة وأجاب إلى الصلح. . حَال: فصدَّقهم الناس وكانوا يثقون بهم ولم يحاولوا استقصاء الحقيقة، فتمرَّدوا على الإمام، وهاجموا خيمته وسلبوا ما فيها، ثمّ تفرّقوا بعد أن حاولوا قتله.

#### رأى الإمام حول دوافع الصلح:

وردّاً على اعتراض أحدهم على صلحه وضع الإمام يده على هذه الحقائق المريرة، ووضح دوافع مبادرته هذه بالنحو التالي: «والله ما سلمت الأمر إليه، إلا أنَّى لم أجد أنصاراً، ولو وجدت أنصارا لقاتلته ليلي ونهاري حتى يحكم الله بيني وبينه، ولكني عرفت أهل الكوفة وبلوتهم، ولا يصلح لي منهم من كان فاسدا، إنهم لا وفاء لهم ولا ذمة في قول ولا في فعل، إنهم لمختلفون يقولون لنا إن قلوبهم معنا وإن سيوفهم لمشهورة علينا «(2).

<sup>(1)</sup> ولهذا السبب ألف عدّة من المؤرّخين المسلمين القدماء كتبا تحت عنوان. قيام الحسن. ومنها الكتابان التاليان:

أ: قيام الحسن علي الله ، تأليف هشام بن السائب الكلبي (المتوفّى 205هـ).

ب: قيام الحسن عَلِيِّي ، تأليف إبراهيم بن محمد الثقفي (المتوفى عام 283هـ). (امام در عينيَّت جامعه، محمد رضا الحكيمي، ص 171).

<sup>(2)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج 44، ص 147؛ الطبرسي، الاحتجاج، ص 157.

وقد خطب الإمام. و كان مستاء ومتأثّراً من تثاقل أصحابه وتخاذلهم. خطبة قال فيها: «يا عجباً من أناس لا دين لهم ولا حياء، ويلكم والله ان معاوية لا يفي لأحد منكم بما ضمنه في قتلي، وإنّي إن وضعت يدي في يده فأسالمه لم يتركني أدين لدين جدي في، وإنّي أقدر أن أعبد الله عزّ وجلّ وحدي، وأيم الله لا رأيتم فرجاً ولا عدلاً أبداً مع ابن آكلة الأكباد وبني أمية وليسومنكم سوء العذاب، وكأنّي أنظر إلى أبنائكم واقفين على أبواب أبنائهم يستسقونهم ويستطعمونهم بما جعله الله لهم فلا يسقون ولا يطعمون، ولو وجدت أنصاراً في قتال أعداء الله لما سلّمت الخلافة لمعاوية، لأنها تحرم على بني أُميّة (1).

### معاهدة الصلح وأهداف الإمام عيه

عندما ارتأى الإمام الحسن أنّ الحرب تتعارض مع المصالح العليا للمجتمع الإسلامي والحفاظ على كيان الإسلام ودخل في السلم اضطراراً للظروف العصيبة التي أُشير إليها تفصيلاً مسبقاً، بذل قصارى جهده لضمان تحقيق أهدافه العليا والمقدّسة بأقصى ما يمكن من خلال هذا الصلح بطريقة سلمية.

ومن ناحية أُخرى ولأنّ معاوية كان مستعدّاً لأن يُقدّم أي نوع من الامتيازات والتنازلات للدخول في السلم وتسلم السلطة، لدرجة أنّه أرسل صحيفة بيضاء مختومة إلى الإمام كتب فيها: أن اشترط في هذه الصحيفة ما شئت فهي لك<sup>(2)</sup>، استغل الإمام هذه الفرصة فكتب في معاهدة الصلح جميع القضايا الهامة والحسّاسة ذات الأولوية التي تمثّل مبادئه الكبيرة، وطلب من معاوية الالتزام بما جاء فيها.

ويمكننا حصر نص المعاهدة في خمسة بنود:

<sup>(1)</sup> العلامة المجلسي، جلاء العيون، ج 1، ص 345 - 346.

<sup>(2)</sup> ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج 3، ص 405؛ ابن عبد البر، الاستيعاب في معرفة الأصحاب. في هامش ابن حجر، الإصابة، ج 1، ص 331 : تاريخ الطبرى، ج 6، ص 93.

البند الأوّل: تسليم الأمر - الخلافة - إلى معاوية على أن يعمل بكتاب الله وسنّة رسوله.

البند الثاني: أن تكون للحسن الخلافة من بعده، فإن حدث به حدث فلأخيه الحسين، وليس لمعاوية أن يعهد بها إلى أحد.

البند الثالث: أن يترك سبّ أمير المؤمنين والقنوت عليه في الصلاة، وأن لا يذكر علياً إلا بخير.

البند الرابع: استثناء ما في بيت مال الكوفة وهو خمسة ملايين درهم وتكون بحوزة الإمام الحسن، وأن يفضّل بني هاشم في العطاء والصلات على بني أمية، وأن يفرّق في أولاد من قتل مع أمير المؤمنين يوم الجمل وصفين مليون درهم، وأن يجعل ذلك من خراج دار أبجرد (۱).

البند الخامس: الناس آمنون حيث كانوا من أرض الله في شامهم وعراقهم وحجازهم ويمنهم، وأن يؤمن الأسود والأحمر، وأن يحتمل معاوية ما صدر من هفواتهم، وأن لا يتبع أحداً بما مضى، وأن لا يأخذ أهل العراق بأحنة وحقد، وعلى أمان أصحاب علي حيث كانوا، وأن لا ينال أحداً من شيعة علي بمكروه، وأنّ أصحاب علي وشيعته آمنون على أنفسهم وأموالهم ونسائهم وأولادهم، وأن لا يتعقّب عليهم شيئاً ولا يتعرّض لأحد منهم بسوء، ويوصل إلى كلّ ذي حقّ حقّه، وعلى أن لا يبغي للحسن بن علي ولا لأخيه الحسين ولا لأحد من أهل بيت الرسول غائلة سراً ولا جهراً، ولا يخيف أحداً منهم في أفق من الآفاق.

فكتب معاوية جميع ذلك بخطُّه وختمه بخاتمه، وبذل عليه العهود المؤكّدة

<sup>(1)</sup> دار ابجرد هي إحدى المدن الخمس في ولاية فارس قديماً (لغتنامه دهخدا، كلمة دار أبجرد). ولعلّ اختيار خراج دار ابجرد كان بسبب. ووفقاً للوثائق التاريخية. أنّ أهلها استسلموا طوعاً بلا قتال للجيش الإسلامي وصالحوه ويختص خراجها كما أمر الإسلام بالرسول وأهل بيته واليتامي والمساكين وابن السبيل، لذلك شرط الإمام أن يدفع إلى عوائل شهداء الجمل وصفين من خراج هذه المدينة، لأنّ دخلها يختص بالإمام، مضافاً إلى ذلك أنّ الفقراء من عوائل الشهداء كانوا المستحقين لهذا الخراج، العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 44، ص 10.

والأيمان المغلَّظة، وأشهد على ذلك جميع رؤساء أهل الشام(1).

وهكذا تتحقّق نبوءة نبي الإسلام التي أطلقها عندما شاهد الحسن بن علي وهو لم يزل طفلاً من على منبره وقال: «هذا ابني سيد، ولعل الله يصلح به بين فئتين عظيمتين من المسلمين» (2).

الاجتماع في الكوفة: دخل الجانبان الكوفة بقواتهما بعد إبرام معاهدة الصلح، واجتمع وا في مسجدها الكبير. والناس كانوا ينتظرون أن يتم التأكيد على بنود المعاهدة من خلال خطب قائدي الفريقين بمرأى ومسمع منهم حتى لا يبقى مجال للشك والترديد في تطبيقها. ولم يكن هذا التوقع في غير محلّه فإنّ إيراد الخطبة كان جزءاً من الصلح، ولذلك ارتقى معاوية المنبر وخطب خطبة غير أنّه ليس فقط لم يؤكد على بنود المعاهدة، بل قال مستخفّاً ومستهتزئاً: أتروني قاتلتكم على الصلاة والزكاة والحج وقد علمت أنّكم تصلّون وتزكّون وتحجّون! ولكنّي قاتلتكم لأتأمّر عليكم وألي رقابكم. ثمّ قال: ألا وإنّ كلّ شرط وشيء أعطيت الحسن بن علي تحت قدمي هاتين (3). وهكذا داس معاوية كلّ ما تعهد به وشرطه ونقض معاهدة الصلح علانية.

جرائم معاوية: وتبعاً لهده السياسة لم يكتف معاوية بعدم إجراء تعديل على طريقته هذه في التعامل فقط، بل ازداد طغياناً وإجراماً أكثر من السابق، فقد أشاع بدعة سب أمير المؤمنين وهتك حرمة ساحته المقدّسة أكثر ممّا مضى، وضيق الخناق على الشيعة وأصحاب علي الكبار الأوفياء لدرجة كبيرة، وقتل شخصية بارزة كحجر بن عدى وجماعة آخرين من الشخصيات الإسلامية الكبيرة، وتصاعد

<sup>(1)</sup> يراجع تفصيل معاهدة الصلح في: الشيخ راضي آل ياسين، صلح الحسن عليته ، ص 259 - 261.

<sup>(2)</sup> وقد روى هذا الخبر باختلاف يسير عن النبي في الكتب التالية: سبط ابن الجوزي، تذكرة الخواص، ص 194: ابن الأثير، أسد الغابة، ج 2، ص 12؛ الشبلنجي الشافعي، نور الأبصار، ص 121؛ ابن الصباغ، الفصول المهمة، ص 158؛ ابن حجر، الإصابة، ج 1، ص 300؛ ابن حجر العسقلاني، الصواعق المحرقة، ص 822 ابن كثير، البداية والنهاية: ج 8، ص 36

<sup>(3)</sup> ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج 16، ص 15؛ أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطالبيين، ص 45؛ الشيخ المفيد، الإرشاد، ص 191. قال أبو الفرج: خطب هذه الخطبة قبل دخول الكوفة.

القتل والتنكيل والاضطهاد لشيعة علي حتى أصبح الشيعة بشكل عام إمّا سجناء أو مفقودين أو مشرّدين بعيداً يعيشون في أجواء يسودها الرعب والخوف.

#### أسباب الصلح في الروايات

إن الروايات التي تعرّضت لصلح الإمام الحسن عَلَيَ مع معاوية قد نستفيد من أكثرها أنّ هذه الخطوة الدقيقة والخطيرة التي قام بها الإمام عَلَيَ لم تكن واضحة لدى أذهان أكثر الناس ما شكلّ ضبابيّة في فهم موقفه عَلَيْ . وهذه الروايات يمكن تقسيمها إلى قسمين: الأوّل: روايات تؤكّد على أنّ الصلح له مصلحة عظيمة ومهمّة من دون ذكر الأسباب أو الدّواعي لهذا الصُّلح.

منها: الرِّواية عن الإمام الباقر عَلَيْتُلا قال: «يا سدير اذكر لنا أمرك الذي أنت عليه فإن كان فيه إغراق كففناك عنه، وإن كان مقصراً أرشدناك».

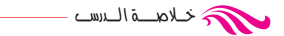
الثاني: روايات تؤكّد على أهمّية الصلح وتذكر الأسباب الداعية إليه.

منها: الرواية المروية عن نفس الإمام المجتبى عَلَيْ عن أبي سعيد قال: قلت للحسن بن علي بن أبي طالب عَلَيْ : يا بن رسول الله على لم داهنت معاوية وصالحته، وقد علمت أنّ الحقّ لك دونه وأن معاوية ضالّ باغ؟

فقال عَلَيْ اللهُ اللهُ

<sup>(1)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج 44، ص 1.

<sup>(2)</sup> م. ن.



- إنّ الظروف الصعبة التي أحاطت بالإمام المجتبى عَلَيْتُ جعلت من محطّات حياته ودراستها أمراً يحتاج إلى كثير من الدقة.
- كان الإمام عَلَيْ كما يقول السيوطي له مناقب كثيرة رشيداً حليماً، ذا سكينة ووقار وحشمة، جواداً ممدوحاً واشتهر بسخائه النادر...
  - شارك عَالِيِّهِ في حرب الجمل وحرب صفين.
  - من دوافع الصلح الذي عقده بينه وبين معاوية:
- 1- الوضع السياسي الخارجي، حيث كان الروم يتحيّنون الفرصة لضرب الإسلام، وتأزم الوضع الداخلي وإشعال حرب داخلية كان من الممكن أن تساعدهم على ذلك.
- 2- الشعور بضرورة تهدئة الوضع الداخلي، بعد أن أنهك المسلمون بحروب الجمل وصفين والنهروان، فكان لا بدّ من المهادنة نوعاً ما.
  - 3- عدم ترابط وتكاتف المجتمع العراقي آنذاك.
  - 4- التباين الفكرى والعقائدي بين أفراد جيش الإمام عَلَيْتُللاً.
- 5- ضعف النفوس التي استطاع معاوية استغلال أصحابها وثنيهم عن الاستمرار خلف الإمام عَلَيْتُلاً.

#### أهم بنود الصلح:

الأول: تسليم الأمر لمعاوية على شرط العمل بكتاب الله وسنة رسوله.

الثاني: أن تكون الخلافة للحسن من بعده.

الثالث: أن يترك سب الأمير عَلَيْتُلِرِّ.

الرابع: إعطاء الأمان للموالين والعلويين.

- 1- إشرح بإيجاز الظروف التي كانت محيطة بتسلم الإمام الحسن علي الله الخلافة.
  - 2- ما هي أهم الأسباب التي دعت الإمام عُلْيَكُ للإجراء الصلح؟
    - 3- ما هي أهمّ بنود الصلح؟

#### ضع علامة صحّ √ أو خطأ ٪ في المكان المناسب:

- 1- ولد الإمام الحسن عَلِيِّكُ في النصف من شهر رمضان المبارك.
  - 2- لم يشارك الإمام الحسن عَلِيتُ في أي حرب من الحروب.
    - 3- أظهر الإمام الحسن عليه استياءه من أصحابه وجيشه.
      - 4- الصلح لا يعنى البيعة.
      - 5- موضع قبره الشريف في الكوفة.



### ظروف الصلح مع معاوية

قال اليعقوبيّ المؤرِّخ في تاريخه: أقام الإمام الحسن بن عليّ عَلَيْ بعد أبيه شهرين، وقيل أربعة أشهر، ووجّه بعبيد الله بن العبّاس في اثني عشر ألفا لقتال معاوية، ومعه قيس بن سعد بن عبّادة الأنصاريّ، وأمر عبيد الله أن يعمل بأمر قيس بن سعد ورأيه، فسار إلى ناحية الجزيرة، وأقبل معاوية لمّا انتهى إليه الخبر بقتل عليّ، فسار إلى الموصل بعد قتل عليّ بثمانية عشر يوما، والنقى العسكران، فوجّه معاوية إلى قيس بن سعد يبذل له ألف ألف درهم على أن يصير معه أو ينصرف عنه، فأرسل إليه بالمال، وقال له: تخدعنى عن ديني! فيقال: إنّه أرسل إلى عبيد الله بن عبّاس وجعل له ألف ألف درهم، فصار إليه في ثمانية آلاف من أصحابه، وأقام قيس على محاربته. وكان معاوية يدسّ إلى عسكر الحسن من يتحدّث أنّ قيس بن سعد قد صالح معاوية وصار معه، ويوجّه إلى عسكر قيس من يتحدّث أنّ الحسن قد صالح معاوية، وأجابه. ووجّه معاوية إلى الحسن المغيرة بن شعبة، وعبد الله بن عامر بن كريز، وعبد الرحمن بن أم الحكم، وأتوه، وهو بالمدائن نازل في مضاربه، ثمّ خرجوا من عنده، وهم يقولون ويسمعون الناسى: إنّ الله قد حقن بابن رسول الله الدماء، وسكّن به الفتنة وأجاب إلى الصلح، فاضطرب المعسكر ولم يشكك الناس في صدقهم، فوثبوا بالحسن فانتهبوا مضاربه وما فيها، فركب الحسن فرسا له ومضى في مظلم ساباط، وقد كمن الجرّاح بن سنان الأسدى، فجرحه بمعول في فخذه، وقبض على لحية الجرّاح ثمّ لواها فدق عنقه. وحُمل الحسن إلى المدائن وقد نزف نزفا شديدا، واشتدّت به العلة، فافترق عنه 70 الناس، وقدم معاوية العراق، فغلب على الأمر، والحسن عليل شديد العلة، فلمّا رأى الحسن أنَّ لا قوَّة به، وأنَّ أصحابه قد افترقوا عنه فلم يقوموا له، صالح معاوية، وصعد المنبِ رفحمد الله وأثني عليه، وقال: أيّها الناسي؛ إنّ الله هداكم بأوّلنا وحقن دماءكم بآخرنا، وقد سالمت معاوية، وإن أدرى لعله فتنة لكم ومتاع إلى حين<sup>(1)</sup>.

<sup>(1)</sup> تاريخ اليعقوبي، ج2، ص214.



# الإمام الحسين بن عليّ سِيِّرِدُ





- 1. أنّ يتعرّف الطالب إلى الخصائص القياديّة للإمام الحسين عَلْيَتُلاّ. الحسين عَلْيَتُلاْ.
  - 2. أنّ يستذكر ملامح عصر الإمام غَلَيْتُلارً.
  - 3. أنّ يتبيّن ضرورة النهضة الحسينيّة في كربلاء.



## الإمام الحسين بن عليّ هي في سطور



الولادة: وُلد في الثالث من شهر شعبان بالمدينة، سنة أربع من الهجرة.

الشهادة: استشهد في يوم السبت العاشر من المحرّم، سنة إحدى وستين من الهجرة بعد صلاة الظهر، قتيلاً مظلوماً ظمآن صابراً محتسباً، وله يومئذ ثمان وخمسون سنة.

مدّة الإمامة: إحدى عشرة سنة.

أثقابه: السيّد، الطيّب، الوفيّ، المبارك، النافع، الدليل على ذات الله، السبط، التابع لمرضاة الله.

كنيته: أبو عبد الله.

مدفنه: كربلاء المقدّسة.





### تمهید:

لقد نهض الإمام الحسين عَلَي الله وضحى بدمه ودماء أهله الطيبين من ذريته وأصحابه، فكانت نهضته المباركة حياة للإسلام ليستلهم المسلمون من حركته التي بقيت حيّة نابضة في مختلف المجتمعات. ولذلك حاول المستكبرون في كافّة على المعتمعات. ولذلك حاول المستكبرون في كافّة العصور إخماد نورها ونارها المحرقة للظالمين، ولكنُّ المشيئة الإلهيَّة تغلُّبت على هؤلاء الظالمين، لتبقى نهضة الإمام الحسين عَلَيْتُ لللهِ خالدة على مرّ العصور.

### مراحل حياة الإمام عليلا

يهمنا في هذا الدّرس أن نبحث في فترة تسلم الامام الحسين عَلَيْتَلِيرٌ للقيادة والإمامة بعد شهادة أخيه الإمام الحسن عَلَيتَ في والَّتي استمرَّت ما يقارب عشر سنوات كان الإمام يقارع فيها الحكم الأمويّ. هذه المرحلة يمكن تقسيمها إلى قسمين:

أ- مرحلة ما قبل النهضة في عاشوراء (كربلاء).

ب- مرحلة نهضة الإمام عَلَيْتُ في عاشوراء.

وما سنتعرّض له في هذا البحث هو مرحلة عاشوراء التي تجلى فيها الجهاد المسلح ضد الحاكم المنحرف.

### الخصائص القياديّة للإمام الحسين عيه

قبل الكلام عن هذه الحركة التغييرية، وعن ملامح عصر الإمام عَلَيَّهُ وعن الأسباب والنتائج لعاشوراء من الجيّد أن نلفت النظر إلى شخصيّة الإمام الحسين عَلَيَهُ وصفاته وبعض الملامح العامّة لهذه الشخصيّة.

1- قوة الإرادة: ويكفي أن نرى قوة الإرادة عنده من إصراره على إنهاء المسيرة حتى النهاية مع عائلته وأولاده رغم سماعه نبأ استشهاد مسلم بن عقيل (رض)، في جوّ لا يطمئن بأيّ حسم عسكريّ لصالحه، بل في ظروف يعلم أنّه ملاق فيها الشهادة، وهو القائل: «لا أرى الموت إلا سعادة والحياة مع الظالمين إلّا برماً»(أ).

2- إباء الضيم: لقب «أبيّ الضيم» من أهمّ ألقابه المباركة، وقد قال عنه ابن أبي الحديد المعتزليّ: «سيّد أهل الإباء الّذي علّم الناس الحميّة والموت تحت ظلال السيوف اختياراً على الدّنيّة أبو عبد الله الحسين بن عليّ بن أبي طالب عُرض عليه الأمان هو وأصحابه فأنف من الذلّ، وخاف ابن زياد أن يناله بنوع من الهوان مع أنّه أبى الموت على ذلك»(2).

وهـوالـذي خلّد لنا التاريخ كلمته المشهورة النّي تنبض بالعزّة والكرامة: «ألا إنّ الدعيّ ابن الدعيّ قد ركز بين اثنتين بين السلّة والذلّة وهيهات منّا الذلّة، يأبى الله ذلك ورسوله والمؤمنون وحجور طابت وطهرت، وأنوف حميّة، ونفوس أبيّة، من أن نؤثر طاعة اللّئام على مصارع الكرام»(3).

3- الشجاعة: ومواقف عاشوراء كلها دليل على هذه الشجاعة اللافتة للإمام على هذه الشجاعة اللافتة للإمام علي وهو الذي قال لأصحابه حينما أمطرتهم سهام الأعداء: «قوموا رحمكم الله

<sup>(1)</sup> الذهبي، سيرة أعلام النبلاء، ج3، ص310، والحديث في كتاب الطبري، والطبراني «إلا برما».

<sup>(2)</sup> ابن أبى الحديد، شرح نهج البلاغة، ج1، ص302.

<sup>(3)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج45، ص8.

إلى الموت الذي لا بدّ منه، فإنّ هذه السهام رسل القوم إليكم»(1).

4- الصراحة والوضوح: توجت كل هذه الصفات بصفة مهمّة جدا وهي الوضوح والصراحة، وهو القائل: «يا أمير إنا أهل بيت النبوّة، ومعدن الرسالة، بنا فتح الله وبنا يختم ويزيد فاسق، شارب الخمر، قاتل النفس المحترمة، معلن بالفسق والفجور، ومثلى لا يبايع مثله»(2).

5- الصلابة في الحقّ: وقد قال عَلَيْتُلاِّ: «ألا ترون إلى الحقّ لا يُعمَل به، وإلى الباطل لا يُتناهَى عنه، ليرغب المؤمن في لقاء الله (3).

6- الصبر: قال الأربليّ: «شجاعة الحسين عَلَيْتُلا يُضرَب بها المثل، وصبره في الحرب أعجز الأوائل والأواخر»<sup>(4)</sup>.

إلى غيرها من الصفات التي اجتمعت في الإمام عَلَيْتَ للرِّ.

### ملامح عصر الإمام الحسين التلا

نستطيع أن نلخص ملامح عصر الإمام عَلاستُلاخُ بكلمة واحدة وهي: أنَّ معاوية بن أبى سفيان أراد إعادة الجاهليّة الأولى إلى المجتمع الإسلاميّ باسم الإسلام وإمرة المؤمنين. وقد اعتمد من أجل الوصول إلى هذا الهدف عدّة خطوات منها:

1- إشاعة الإرهاب والتصفية الجسدية لكل قوّة معارضة للحكم. وقد صوّر الإمام الباقر عُلِيتًا لا هذه الحالة بقوله: «فقتلت شيعتنا بكل بلدة، وقطعت الأيدى والأرجل على الظنة، وكان من يُذكر بحبنا والانقطاع إلينا سُجِن، أو نَهب ماله أو هَدَمت داره، ثمّ لم يزل البلاء يشتد ويزداد إلى زمان عبيد الله بن 77

<sup>(1)</sup> ابن طاووس، اللهوف على قتلى الطفوف، ص65.

<sup>(2)</sup> البلاذري، أحمد بن يحيى بن جابر ، أنساب الأشراف، ج1، ص1.

<sup>(3)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج44، ص381.

<sup>(4)</sup> الأربليّ، كشف الغمّة، ج2، ص20.

- 2- إغداق الأموال لشراء ضمائر الناس، وقد تمّ فعلاً شراء بعض الوعّاظ والمحدّثين، وهكذا شراء ضمائر الوجوه الاجتماعيّة.
- 3- المضايقة الاقتصاديّة وأسلوب التجويع، وقد قال معاوية في هذا الصدد: «انظروا من قامت عليه البيّنة أنّه يحبُّ عليّاً وأهل بيته فامحوه من الديوان، وأسقطوا عطاءه ورزقه»(2).
- 4- العمل على تمزيق أواصر الأمّة الإسلاميّة بإثارة الروح القوميّة والقبليّة والإقليميّة بين قطاعاتها المختلفة.
  - 5- اغتيال الإمام الحسن المجتبى عَالِيتَ للررِّ.
  - 6- فرض البيعة لولده يزيد المعلن بفسقه وتحكُّمه في رقاب المسلمين.

وقد انتهج الإمام الحسين عَلَي الله في مواجهة هذه الخطوات منهاجاً يقوض هذا البناء من أساسه:

### 1- مواجهة معاوية ورفض البيعة ليزيد:

وقد أرسل الإمام عَلَيَكُ لمعاوية رسالة طويلة جاء في بعض مقاطعها: «تريد أن توهم الناس في يزيد كأنّك تصف محجوباً أو تنعت غائباً،... ودع عنك ما تحاول، فما أغناك أن تلقى الله بوزر هذا الخلق بأكثر مما أنت لاقيه، فوالله ما برحت تقدح باطلاً في جور وحنقاً في ظلم حتّى ملأت الأسقية، وما بينك وبين الموت إلا غمضة فتقدم على عمل محفوظ في يوم مشهود، ولات حين مناص»(3).

<sup>(1)</sup> ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج11، ص43.

<sup>(2)</sup> م.ن، ج11، ص45.

<sup>(3)</sup> الدينوري، ابن قتيبة، الإمامة والسياسة، ج1، ص519- 196.

### 2- جمع الأمّة الإسلامية على الحقّ:

فقد لبّى الإمام الحسين علي الدعاوي والوفود الكثيرة التي تطلب منه مواجهة الظلم والطغيان المتمثّل بالحاكم الأمويّ معاوية. وقد بدأت ظاهرة التجمّع مع الإمام تظهر أمام أعين السلطة الحاكمة ما اضطر معاوية إلى أن يرسل له رسالة فيها تهديد وتحذير من مواقفه.

### 3- فضح جرائم معاوية:

أرسل الإمام الحسين عَلَيْكُ رسالة جاءت كرد على الرسالة السابقة فضحت الحاكم الأموي معاوية. وجاء في هذه الرسالة مجموعة أمور منها:

أ- وصف حزب معاوية بحزب الظلمة.

ب- تذكير م بجرائمه المختلفة التي أدّت إلى إراقة دماء الأبرياء والعظماء من الصالحين الأصحاب كحجر بن عدّي، وعمرو بن الحمق الخزاعيّ، صاحب رسول الله في وغيرهما.

ج- وصف خلافة معاوية بأنّها أعظم فتنة تمرّ بالأمّة الإسلاميّة.

د- تذكيره بنقض العهد وبنود الصلح الّذي أبرمه مع الإمام الحسن عَلَيْكُلاّ.

ه- تهديده لمعاوية حسبما جاء في نصّ الرسالة:

«فأبشريا معاوية بالقصاص، واستيقن بالحساب، واعلم أن لله تعالى كتاباً لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها، وليس الله بناس لأخذك بالظنّة، وقتلك أولياءه على التهم، ونفيك إيّاهم من دورهم إلى دار الغربة»(1).

و- تذكيره بنقضه العهد بتولية ابنه يزيد الغلام الحدث، شارب الخمر، ملاعب الكلاب. فبهذا الشكل واجه الإمام عَلَيْتُلا السياسة الأمويّة الظالمة الّتي

<sup>(1)</sup> ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج4، ص327.

أطاحت بكلِّ مَعْلَم إسلاميّ لتحويل الحضارة الإسلاميّة إلى حضارة فيصريّة وكسرويّة...

### عاشوراء مرحلة الجهاد والشهادة

الّـذي يدرس الملامح العامّة لعصر الإمام عَلَيْكُ الّتي تحدّثنا عن بعضها، يخرج بنتيجـة منطقيّة وهي ضرورة النهضة الحسينيّة باعتبار أنّ الأمّة الإسلاميّة في زمن الحكم الأمويّ عانت من مرض خطير وهو فقد ان الإرادة مع وضوح الحقّ، وقد لخّص ذلك الفرزدق بقوله للإمام عَلَيْكُ : «قلوبهم معك وسيوفهم عليك»(1).

وهذه الهزيمة النفسيّة قد تجلّت في مواقف كثيرة منها:

أ- أجمعت كلمة عقلاء المسلمين على تخويفه من رفض بيعة يزيد.

ب- عدم استجابة زعماء البصرة الموالين للإمام علي علي السناء الإمام المسين علي السناء الإمام الحسين علي المسين على المسين

ج- عدم نصرة عشيرة بني أسد بعد أن ذهب حبيب بن مظاهر (رض) إليهم.

د- استطاع ابن زياد خلال أسبوعين تجنيد الألوف ممّن كان بعضهم مع الإمام علي علي علي علي علي الله من المواقف التي نستطيع أن نفهم منها هذه الهزيمة النفسيّة. وكان أمام الإمام علي عدّة مواقف:

الأوّل: أن يبايع يزيد.

الثاني: أن يرفض البيعة ويبقى في مكَّة أو المدينة.

الثالث: أن يرفض ويذهب إلى بلد من بلاد العالم الإسلاميّ كاليمن.

الرابع: أن يرفض ويلبّي نداء الرسائل الموجهة إليه ويستشهد في كربلاء.

وكان اختيار الموقف الرابع مبنيًّا على إدراك طبيعة الظروف الموضوعيّة

<sup>(1)</sup> الطبري، محمّد بن جرير، دلائل الإمامة، ص182.

المحيطة بالأمّة، ومن خلاله استطاع أن يعالج هذا المرض الّذي دبّ في جسدها وكاد أن يقضي عليها. فاستطاع أن يهز ضمير الأمّة من ناحية، ويشعرها بأهميّة الإسلام وكرامة هذا الدين من ناحية ثانية، ويعيد لها إرادة المواجهة من ناحية ثالثة، وأن يوضح لكلّ المسلمين أنّ مفهوم الصلح عند الإمام الحسن علي لله يكن موقفاً إمضائياً وإنّما كان أسلوباً تمهيديّاً لموقف الإمام الحسين علي الله .

## خلاصــة الـــرسـ –

1- عاشى الإمام الحسين عَلَيْتُلا ما يقارب عشر سنوات بعد شهادة الحسن

عَلَيْتَ إِلا وذلك ضمن مرحلتين:

الأولى: مرحلة ما قبل النهضة.

الثانية: مرحلة ما بعد النهضة.

### من صفات الإمام عَلَيْتُ لِهِرِّ:

قوة الإرادة - إباء الضيم - الشجاعة - الصراحة والوضوح - الصلابة في الحق

- الصبر.

### الخطوات التي قام بها معاوية في عصر الإمام الحسين عَلَيْتُكُرُّ: ﴿

- 1- إشاعة الإرهاب والتصفية الجسدية لكل من يعارضه.
  - 2- إغداق الأموال لشراء ضمائر الناس.
  - 3- التضييق الاقتصادي وسياسة التجويع.
    - 4- اغتيال الإمام الحسن غليت للإ.
      - 5- فرض البيعة لولده يزيد.

### الخطوات التي اتبعها الإمام الحسين عَلَيْكُ في مواجهة معاوية:

- 82 1- رفض البيعة ليزيد.
- 2- جمع الأمة على الحق من خلال تلبية دعوات أهل الكوفة.
  - 3- فضح جرائم معاوية.
- 4- كان الموقف النهائي للإمام عَلَيَّ للله تجاه يزيد هو الثورة العسكرية ضده.



- 1- ما هي أهم الخصائص القيادية الموجودة في شخصية الإمام الحسين عَلِيَّا ﴿ ؟
  - 2- لماذا اختار الإمام عُلِيَّ في موقف الشهادة دون المواقف الأخرى؟
    - 3- ما هو المنهج الذي اتبعه الإمام في مواجهة معاوية؟

### ضع علامة صحّ √ أو خطأ × في المكان المناسب:

- 1- ولد الإمام عُلِيسًا في الثالث من شهر شعبان.
- 2- كانت مدة إقامة الإمام الحسين عَلَيْكُ سنة واحدة فقط.
- 3- بعث الإمام الحسين عَلَيَّكُم رسالة لمعاوية فضحه فيها على جرائمه.
- 4- كان خيار المواجهة العسكرية مع يزيد هو الخيار الأنسب حسب رأي الإمام عَلَيْتَا .
  - 5- استشهد الإمام الحسين عَلَيْكُ في الثالث عشر من المحرّم.



### كراهة صوم عاشوراء

عن محمد بن سنان عن أبان عن عبد الملك، قال: سألت أبا عبد الله عَلَيْ عن صوم يوم تاسوعاء من شهر المحرّم فقال عَلَيْ :

«تاسوعاء يوم حوصر فيه الحسين عَلَيْ وأصحابه (رضي الله عنهم) بكربلاء، واجتمع عليه خيل أهل الشام وأناخوا عليه، وفرح ابن مرجانة وعمر بن سعد بتوافر الخيل وكثرتها واستضعفوا فيه الحسين عَلَيْ وأصحابه كرم الله وجوههم، وأيقنوا أن لا يأتي الحسين عَلَيْ ناصر ولا يمدّه أهل العراق، بأبي المستضعف الغريب».

ثمّ قال: «وأمّا يوم عاشوراء فيوم أصيب فيه الحسين عَلَيْ صريعاً بين أصحابه، وأصحابه صرعى حوله، أفصوم يكون في ذلك اليوم؟ كلّا وربّ البيت الحرام ما هو يوم صوم وما هو إلّا يوم حزن ومصيبة دخلت على أهل السماء وأهل الأرض وجميع المؤمنين، ويوم فرح وسرور لابن مرجانة وآل زياد وأهل الشام غضب الله عليهم وعلى ذرّياتهم، وذلك يوم بكت عليه جميع بقاع الأرض خلا بقعة الشام، فمن صام أو تبرّك به حشره الله تعالى مع آل زياد ممسوخ القلب ومسخوطاً عليه ومن ادّخر فيه إلى منزله ذخيرة أعقبه الله نفاقاً في قلبه إلى يوم يلقاه، وانتزع البركة عنه وعن أهل بيته وولده، وشاركه الشيطان في جميع 84

•

<sup>(1)</sup> الحر العاملي، وسائل الشيعة، ج 10، ص 460.



## الإمام عليّ بن الحسين سِيِّيرِ





- أن يتعرف الطالب إلى حياة الإمام السجّاد عَلَيْسَيْلِاً وملامح عصره.
  - 2. أن يستذكر أهداف الإمام السجّاد عَلَيْتَ لا اللهِ
- 3. أن يتبيّن أسلوب مواجهة الإمام عَلَيْتُ لِلْأَ نحراف.

### الإمام عليّ بن الحسين هي في سطور



الولادة: ولد يوم الخميس الخامس من شعبان سنة 38هـ.

الشهادة: المشهور أنّه استشهد في أحد الأيّام الثلاثة: إمّا الثاني عشر من محرّم، أو الثامن عشر، أو الخامس والعشرين منه، في سنة خمس وتسعين للهجرة، وقيل في سنة وفاته (سنة الفقهاء) لكثرة موت الفقهاء والعلماء آنذاك. وكان عمره ستّاً وخمسين سنة.

أثقابه: زين العابدين، سيّد الساجدين، سيّد العابدين، ذو الثفنات.

كنيته: أبو الحسن وأبو محمّد وقال بعضهم: أبو الحسين.

مدفنه: المدينة المنوّرة - البقيع.



#### تمهيد

برز الإمام السجاد على الصعيد العلمي والديني، إماماً في الدين ومناراً في العلم، ومرجعاً ومثلاً أعلى في الـورع والعبادة والتقـوى حتى سلّم المسلمون جميعاً في عصره بأنّه أفقه أهل زمانه وأورعهم وأتقاهم... فقال الزهري، وهو من معاصريه: «ما رأيتُ قرشياً أفضل منه»، وقال سعيد بن المسيّب وهو من معاصريه أيضاً: «ما رأيت قط أفضل من علي بن الحسين»، وقال الإمام مالك: «سُمّي زين العابدين لكثرة عبادته»، وقال سفيان بن عيينة «ما رأيت هاشمياً أفضل من زين العابدين ولا أفقه منه»، وعده الشافعي أنّه: «أفقه أهل المدينة».

وقد اعترف بهذه الحقيقة حكام عصره من بني أمية أنفسهم، رغم ما بينه وبينه من عداوة وخصومة، فقال له عبد الملك بن مروان يوماً: «لقد أوتيت من العلم والدين والورع ما لم يؤته أحد مثلك قبلك إلا من مضى من سلفك..»، ووصفه عمر بن عبد العزيز بأنه: «سراج الدنيا وجمال الإسلام»(1).

ومع هـذا اعتبر بعض المؤلّفيـن أنّ شهادة الإمام الحسيـن عَلَيْ أفقدت الفكر وو الشيعيّ المحـور الأساس، وهو الزعيم السياسيّ الّـذي كان محور الحركة القيادية، وأنّ الإمـام زيـن العابديـن عَلَيْ انصرف عـن السياسة إلى الديـن وأصبح زعيماً روحيـاً لا علاقـة له بما يجري من أحـداث على أرض الواقع، بل غايـة ما قام به هو

<sup>(1)</sup> تاريخ اليعقوبي، ج 2، ص 303 - 305.

تخريج ثلّة من العلماء والفقهاء الكبار الذين أصبحوا فيما بعد مراجع في الأحكام الفقهيّة والقضايا الإسلاميّة.

وحاول بعضهم أن يعطي بعض الترجيح التثبيت أنّ الإمام عَلَيَ اللهِ أخذ قراراً بالابتعاد عن السياسة، فيذكر ثورة المختار الثقفيّ ورفض الإمام لهذه الثورة، ما يؤكّد عدم خروجه من مرحلة التعبّد إلى مرحلة العمل السياسيّ، بل يمكن اعتبار فاجعة كربلاء كافية لانعزال الإمام عَلَيَ اللهُ عن الحياة السياسيّة وعدم وثوقه بالناس.

والحقيقة أنّ هذا التصوّر هوما أراد أن يوحي به الإمام عَلَيْتَ للسلطة الأمويّة الحاكمة للحفاظ على التشيّع ولنشر الإسلام الأصيل بشكل هادئ وليحصل التغيير من الأرض وبشكل تدريجيّ. وهو ما نفهمه عندما ندرس مراحل حياة الإمام عَلَيْتَ لاللهِ .

### المحطات الرئيسة في حياة الإمام السجاد سي

يمكن اعتبار حضوره الإمام السجاد على في كربلاء ومواقفه في الشام، وتخطيطه في المدينة بعد عودته إليها هي المحطات الثلاث التي تؤشّر إلى الأبعاد الحقيقية التي بلورت شخصيته الجهادية في قابل الأيام والسنين، فضلاً عن محطته الرئيسة في بيت العصمة والطهارة الذي نشأ وعاش وترعرع فيه وخاصة مع جده الإمام على وأبيه الحسين وعمّيه الحسن والعباس علي المسلم على وأبيه الحسين وعمّيه الحسن والعباس علي المسلم على وأبيه الحسين وعمّيه الحسن والعباس علي وأبيه العباس علي والعباس علي وأبيه العباس علي وأبيه العباس علي وأبيه العباس علي والعباس علي والعباس علي والعباس علي والعباس علي والعباس علي والعباس والعباس علي والعباس علي والعباس علي والعباس والعباس والعباس علي والعباس علي والعباس علي والعباس والعباس

### المحطة الأولى: في كربلاء:

تؤكّد المصادر التاريخية أنّ الإمام السجاد عَلَيْ كان حاضراً في كربلاء إذ 90 شهد واقعة الطفّ بجزئياتها وتفاصيلها وجميع مشاهدها المروّعة، وكان شاهداً عليها ومؤرّخاً لها. ولعلّه يُعتبر أصدق وأهم مراجعها على الإطلاق... وورد في معظم المصادر التاريخية، أو المتفق عليه فيها، أنّه عَلَيْ كان يوم كربلاء مريضاً أو موعوكاً (1) وللحدّ الذي لا يستطيع الوقوف على قدميه، أو لا تحمله قدماه، كما

<sup>(1)</sup> المفيد، الارشاد، 231. القاضي النعمان المغربي، شرح الأخبار، 3، ص 250. الذهبي سير أعلام النبلاء، ج 4، ص 486.

تقول الروايات<sup>(1)</sup>. فقد جاء في تاريخ اليعقوبي ما نصّه: روي عن علي بن الحسين علي أنّه قال: «إنّي لجالسٌ في العشية التي قُتل فيها أبي الحسين بن علي، في صبيحتها وعمّتى زينب تمرّضنى، إذ دخل أبى وهو يقول:

كم لك في الإشبراق والأصيل والدهر لا يقنع بالبديل وكل حيّ سيالكُ السبيل

يا دهرُ أفَّ لك من خليلِ من طالب وصاحب قتيلِ وإنّ ما الأمر إلى الجليلِ

ففهمتُ ما قال وعرفتُ ما أراد، وخنقتني عبرتي، ورددتُ دمعتي، وعرفتُ أنّ البلاء قد نزل بنا. فأمّا عمّتي زينب فإنّها لمّا سمعت ما سمعت، والنساء من شأنهن البلاء قد نزل بنا. فأمّا عمّتي زينب فإنّها لمّا سمعت ما سمعت، والنساء من شأنهن الرقّة والجزع، لم تملك أن وثبت تجرّ ثوبها حاسرة وهي تقول: واثكلاه، ليت الموت أعدمني الحياة... فقال لها الحسين: يا أختي اتّقي الله، فإنّ الموت نازل لا محالة... فتقدّم إليها وصبّ على وجهها الماء وقال: يا أختاه: تعزّي بعزاء الله، فإنّ لي ولكلّ مسلم ومسلمة أسوة برسول الله... ثمّ قال: «إنّي أقسم عليك، فأبري قسمي، لا تشقّي عليّ جيباً، ولا تخمشي عليّ وجهاً، ولا تدعي عليّ بالويل والثبور. ثمّ جاء حتى أجلسها عندي، فإنّي لمريض مدنف، وخرج إلى أصحابه...» (2).

كلّ ذلك وغيره كثير يختزنه الإمام السجاد عَلَي ويطوي عليه قلبه وضلوعه، إذ لم يتسنّ له أن يبذل مهجته، لجرح أصابه، فأخرجه من المعركة، أو مرض شديد أقعده عن المساهمة فيها، فيحمل تلك المشاهد والكلمات ليصبح بعد ذلك ناطقاً رسمياً بما شاهده واطّلع عليه، ويكون المرجع الرئيس المنتدب لإتمام المهمّة التي استشهد من أجلها أبوه الإمام الحسين عَلَي الله ، والتي لم تنته باستشهاده، بل إنها بدأت بعد ذلك مباشرة فعلاً.

<sup>(1)</sup> وورد مـا يشيـر إلى أنه قد حضر بعض القتال: «وكان علـي بن الحسين عليلاً، وارتُثُ يومئذ، وقد حضر بعض القتال، فدفع الله عنـه وأخـذ مع النساء» ومع وضوح هـذا النص، فإنَّ كلمة (ارتُثُّ) هذه تدلُّ على اشتر اكه فـي القتال، لأنها تُقال لمن حُمل من المعركة بعد أن قاتل وأتُخن بالجراح، فأُخرج من أرضها وبه رمق، كما يقول اللغويون، أو أصحاب فقه اللغة.

<sup>(2)</sup> تاريخ اليعقوبي، ج 2، ص 243 ـ 244، دار صادر ـ بيروت.

### المحطة الثانية؛ في الكوفة والشام؛

يستحضر الإمام السجاد عَلَيَ مصارع إخوته وأبناء عمومته، فيقف شامخاً في قصر الإمارة بالكوفة مع عمّته زينب وهما يحملان بلاغة علي وعنفوان الحسين وعزّة العباس، ليقولا بكلام عربي فصيح ومواجهة كلامية حادّة بينهما وبين الطاغية عبيد الله بن زياد، قولاً لا يمكن أن يقوله ثائر مغلوب منكسر في مثل موقعهما وموقفهما وأمام هذا الطاغية الذي ما زال يقطر سيفه من دماء المجزّرين في رمضاء كربلاء من أهل بيت النبوة.

ثمّ يلتفت ابن زياد إلى عليّ بن الحسين ويقول: «ما اسمك؟» قال «علي بن الحسين» فسكت، فقال: «مالك لا تتكلم؟» قال: «كان لي أخ يُقال الله علي قتله الناس» إلا فقال ابن زياد: «إنّ الله قتله» فسكت الإمام علي قال: «كان لي أخ يُقال له علي قتله الناس» إلا فقال ابن زياد: «إنّ الله قتله» فسكت الإمام علي إلى الحسين عَلَيَكُم الله الإمام علي بن الحسين عَلَيَكُم الله الإمام علي بن الحسين عَلَيَكُم الله يتوفى الأنفس حين موتها.. وما كان لنفس أن تموت إلاّ بإذن الله ...». ثم غضب ابن زياد فأراد قتله على جرأته وتجاسره على الطاغية بتلك الأجوبة، فتشبّثت به عمّنه زينب وتعلّقت به، وقالت لابن زياد: «يا ابن زياد، حسبُك منّا ما أخذت، أما رويتَ من دمائنا؟ وهل أبقيت منّا أحداً؟ أسألك الله .إن كنت مؤمناً .إن قتلته لمّا تقتلنى معه ... (١).

أمّا في الشام وحيث الدور الإعلامي أكثر تأثيراً من قعقعة السيوف وطعن الرماح مع ما يستبطن من فضح وكشف واحتمال تصفية وقتل، يقف الإمام السجاد عَلَيْكُ في مجلس يزيد، فينبري بعد أن يحمد الله ويثني عليه مسفّها الدعاوى الأموية التي حاولت تشويه نهضة أبيه، وتزييف أهداف ثورته، قائلاً: «يا معشر الناس: فمن عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني فأنا أعرفه نفسي، أنا ابن مكّة ومنى، أنا ابن

<sup>(1)</sup> ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج 3، ص 435.

مروة والصفا، أنا ابن محمد المصطفى... أنا ابن من علا فاستعلى، فجاز سدرة المنتهى، وكان من ربّه قاب قوسين أو أدنى، أنا ابن من صلّى بملائكة السماء مثنى مثنى، أنا ابن من أسري به من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى، أنا ابن علي المرتضى، أنا ابن فاطمة الزهراء، أنا ابن خديجة الكبرى، أنا ابن المقتول ظلماً، أنا ابن المجزور الرأس من القفا، أنا ابن العطشان حتى قضى، أنا ابن صريع كربلاء، أنا ابن مسلوب العمامة والرداء، أنا ابن من بكت عليه ملائكة السماء، أنا ابن من ناحت عليه المجنّ في الأرض والطير في الهواء، أنا ابن من رأسه على السنان يُهدى، أنا ابن من حرمه من العراق إلى الشام تُسبى... أيُّها الناس إنّ الله تعالى. وله الحمد . ابتلانا أهل البيت ببلاء حسن، حيث جعل راية الهدى والتُقى فينا، وجعل راية المضلالة والردى في غيرنا...» (أ).

وهكذا حتى عم المجلس النحيب والبكاء ـ كما تقول الروايات التأريخية ـ فكشف ما لم يكشف وفضح ما تم التكتم عليه أو يُراد له ذلك.

وبهذه الخطبة الموجزة أصبح الرمز الذي يقود مسيرة الإحياء ـ إحياء هذا الدين المضيّع ـ الذي شوّهته السلطـة الأموية وحكمت أو تحكّم ـ تباسمه ... فتراه عَلَيْ المضيّع ـ الذي شوّهته السلطـة الأدان للصلاة ، يُعلِّق على صوت المؤذّن الذي يقول: حين أراد يزيد أن يقطع حديثه بالأذان للصلاة ، يُعلِّق على صوت المؤذّن الذي يقول: «أشهد أنّ محمداً رسول الله » بقوله: «يا يزيد! هذا جدّي أم جدّك؟ فإن قلت جدّك فقد كذبت! وإن قلت جدّي، فلم قتلت أبي وسبيت حرمه وسبيتني؟!»، ثمّ قال مخاطبـاً الناس، «أيّها الناس، هل فيكم من أبوه وجدّه رسول الله على فعلت الأصوات بالبكاء.

<sup>(1)</sup> ابن شهر آشوب المازندراني، مناقب آل أبي طالب، ج 4، ص 182.

فيستثمر الإمام السجاد على هذا السؤال فيروح مندداً بالعصابة التي حرّفت دين النبي على ، ويضع أُولى العناوين العريضة في هذه المسيرة التبليغية الإعلامية التي قادت وتقود مسيرة الإحياء العظيمة هذه ، برائدها الوحيد الحيّ الباقي ، مؤكّداً على الفرعونية الجديدة التي تتحكّم باسم الدين مستنهضاً همم الرجال ، مقرّعاً ضمائرهم ، مناشداً غيرتهم على دين عظيم ضيّعوه بالتواطؤ مع هذه العصابة الضالّة المضلّة ، فيجيب سائله بقول موجز بليغ: «أمسينا فيكم كهيئة بني إسرائيل في آل فرعون ، يذبّحون أبناءهم ويستحيون نساءهم ، وأمست العرب تفتخر على العجم بأنّ محمداً منها، وأمسى آل محمد مقهورين مخذولين، فإلى الله نشكو كثرة عدّونا، وتفرّق ذات بيننا، وتظاهر الأعداء علينا...»(١).

وهكذا يتجلَّى دور الإمام السجاد عَلَيْكُ في قيادة مشروع الإحياء وثورة التصحيح. ومن هذه المحطة تبدأ رحلة الألف ميل مسافة وعمقاً من الشام إلى المدينة، ليستأنف الإمام عَلَيْكُ مهمته الرسالية في استكمال هذا المشروع وريادة هذه الثورة.

### المحطة الثالثة؛ في المدينة المنوّرة؛

### أ. دوره العلمي:

ليس الحديث عن الدور العلمي للإمام السجاد عَلَيَكُلُ مما تجمعه السطور، أو تفي بالتعبير عنه؛ ولكن حسبها أنّها تأتي بمعالم تفصح بعض إفصاح عن ذلك الدور وما كان يتمتّع به صاحبه من منزلة.

فلقد عاش الإمام زين العابدين عَلَيْتُلا في المدينة المنورة، حاضرة الإسلام الأولى، ومهد العلوم والعلماء، في وقت كانت تحتضن فيه ثلّة من علماء الصحابة،

<sup>(1)</sup> ابن شهر آشوب، المناقب ج 4، ص 182.

مع كبار علماء التابعين، فكان بشهادة أكابر أبناء طبقته والتابعين لهم، الأعلم والأفقه والأوثق، بلا ترديد. فقد كان الزهري يقول: «ما كان أكثر مجالستي مع علي بن الحسين، وما رأيت أحداً كان أفقه منه». وممن عرف هذا الأمر وحدّث به الفقيه الشهير سفيان بن عيينة (1). وبمثل هذا كان يقول الشافعي محتجّاً بعلي ابن الحسين عَلَيْ على أنّه كان (أفقه أهل المدينة)(2).

هـذا، وقـد كانت مدرسته تعجّ بكبار أهل العلم مـن حاضرة العلم الأولى في بلاد الإسـلام، يحملون عنـه العلم والأدب، وينقلـون عنه الحديث، ومن بيـن هؤلاء، كما أحصاهم الذهبي: أولاده أبو جعفر محمد (الباقر عَلَيْكُ ) وعمر، وزيد، وعبد الله، والزهـري، وعمـرو بن دينـار، وخلق سواهـم.. وقد حدّث عنه غير هـؤلاء رجال من خاصة شيعته من كبار أهل العلم، منهم: أبان بن تغلب، وأبو حمزة الثمالي، وغيرهما كثير(٥).

هـذا الجمع الغفير وغيرهـم ممن وصف بالخلق الكثير أخذوا عنه عليه علوم الشريعـة من تفسير القرآن الكريم والعلـم بمحكمه ومتشابهـه وناسخه ومنسوخه وأحكامه وآدابه، والسُنة النبوية الشريفة رواية وتدويناً في عصر كانت ما تزال كتابة الحديث فيـه تتأثّر بما سلف من سياسة المنع من التدويـن، السياسة التي اخترقها أثمـة أهـل البيت عليه فكتب عنهـم تلامذتهم والـرواة عنهم الشيء الكثير، إلى أحكام الشريعة، حلالها وحرامها وآدابها، إلى فضيلـة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في عهد عمدت فيـه السياسة على تعطيل الكثير من الأحـكام وتبديل بعض السنن وإحياء بعض البدع، إلى الجهر في نصرة المظلوم وضرورة الردّ على الظالم السنن وإحياء بعض البدع، إلى الجهر في نصرة المظلوم وضرورة الردّ على الظالم وكشف أساليبه الظالمة للناس.

<sup>(1)</sup> الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج 4، ص 389. وابن عساكر، مختصر تاريخ دمشق، ج 17، ص 240.

<sup>(2)</sup> ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج 15، ص 274.

<sup>(3)</sup> راجع: رجال الشيخ الطوسي - باب أصحاب على بن الحسين عَلَيْ اللهِ .

ب. دوره في بلورة المعارضة السياسية.

المؤسف في قراءات ودراسات الكثير من المؤرّخين والمحلّين السياسيين هو ارتباكهم وعدم دقّتهم في تحديد أدوار أئمة أهل البيت عَنْ وتفكيك مدرستهم الفكرية والسياسية في تعاملهم مع السلطات، وكذلك عدم قدرة هؤلاء المحلّين على إدراك حكمة تنوع تلك الأدوار وفلسفتها وعدم استيعاب حرص الأئمة إلى الاحتفاظ بوحدة هدفهم في المحافظة على الإسلام عقيدة وشريعة، نظرية ومنهاجاً.

وعلى هذا الأساس كان موقف الإمام السجاد. بنظرهم من الثورة والجهاد عُرضة لهذا التحليل الشاطح الذي وضع أُسسه صنفان من الناس:

- صنف يحب الدعة والاسترخاء فيروح يُفسِّر موقفه عَلَيَكُ الله وهو وهزيمته ونكوصه.
- وصنفُ يهوى الثورة والتمرّد فيتحامل على الإمام جسارة أو تجرؤاً فيتهمه أنّه اعتزل السياسة والتصدّي بعد فجيعته بوالده وإخوته، وغدر الغادرين من أهل زمانه، فاكتفى بالتضرّع والدعاء(1).

وبعضهم يحلّل إأم آثر الدعاء والبكاء على غيرهما ؛ لأنهما أيسر مؤونةً وأقلُّ كلفةً من المواجهة والنزال وحزِّ الرؤوس وجزِّ الرقاب...(2).

ويشطح صنف آخر أكثر من هـؤلاء جميعاً فيزعم أنّه صالح وساوم السلطة ونأى بنفسه بعيداً عن الثورات الشيعية التي تفجّرت في زمانه؛ بل تبرّاً منها في السرّ والعلن (3). فلنتوقّف قليلاً أمام هذه المزاعم وندرسها بموضوعية وتأنّ وباختصار

شدید...

<sup>(1)</sup> الدكتورة الليثي، جهاد الشيعة، ص 29.

<sup>(2)</sup> كاظم جواد السبتي، حياة على بن الحسين عَليِّهِ ، ص 320. صبحي الصالح، ونظرية الإمامة، ص 349.

<sup>(3)</sup> ناجى الحسن، ثورة زيد، ص 30 و 31

### المرحلة المنعطف

إنّ مرحلة الإمام السجاد عَلَيْ يمكن أن تسجّل منعطفاً مهماً بين مرحلتين فاصلتين في عمل أئمة أهل البيت عَلَيْ :

الأولى: مرحلة التصدي والصراع السياسي والمواجهة العسكرية ضد المنحرفين والمحرفين من الفاسقين والمارقين والناكثين، وقبلهم الكفرة والمنافقين وأعداء الدين الواضعين...

الثانية: مرحلة المعارضة السياسية الصامتة، أو الرفض المسؤول الواضح للانحراف، أمام الضبابية والزيف الملفع بالدين، وبعد ذلك بناء القاعدة الشعبية والجماعة الواعية التي تتحمل عبء الرسالة لمواجهة الانحراف والتحريف اللذين أُغرقت أو استُغرقت فيهما الحالة الدينية تحت شعارات الإسلام نفسها ويافطات الآيات القرآنية والأحاديث النبوية.

تأسيساً على ذلك، كان على الإمام زين العابدين عَلَيْ أن يجذّر في عقول وضمائر الجماعة المؤمنة التي يُراد لها أن تحفظ الإسلام عقيدةً ونظاماً، شريعةً ومنها:

1- تركيـز ثـورة الإمـام الحسيـن عَلَيْ فـي ضمائر الناس باعتباره خـرج لطلب الإصـلاح في أُمّة جـدّه فعلاً، آمراً بالمعروف ناهياً عـن المنكر، داعياً لتحكيم ديـن الله، ولم يخرج (أشراً ولا بطراً)، بل لم يخرج على إمرة (أمير المؤمنين يزيد!!) ولم ينو تمزيق الصف المسلم أو تفريق جماعة المسلمين، وبالتالي فإنّه قُتـل بسيف أعداء الدين، وليسـن (بسيف جدّه) كما كان يروّج الإعلام الرسمي أنذاك، وبعض المؤرّخين المتخلّفين اليوم(1).

2- بناء الجماعة الواعية، أو كما تُسمى القاعدة الجماهيرية الشعبية، المؤهّلة

<sup>(1)</sup> صائب عبد الحميد، ابن تيمية حياته عقائده، ص 390، الطبعة الثانية.

لحفظ الرسالة وحدودها بعيداً عن الزيف والتزييف وسياسة تسطيح الوعي التي غطّت مساحات عريضة من الجمهور المسلم بحيث أضحت تلك الجماهير لا تفرّق بين المفاهيم ومصاديقها، أو بين الشعارات المرفوعة وضرورة تبنيها، أو بين الأصيل والطارىء، الأمر الذي يُسبّب الفتنة فعلاً أو يُشعلها، ويحجب الرؤية الواضحة عن النفوس البريئة التي تتأثّر بالشعار ولا تغوص في أعماق الأمور.

- 3- تعميق مفهوم الإمامة والولاية في الجماعة الخاصة بعد أن اهتزّت لدى العامّة تحت ضغط الإعلام المزّيف وأبواقه المأجورة، ومن ثمّ توضيح الخرق الفاضح الذي تمّ خلاله فصل المرجعية الفكرية عن المرجعية السياسية أو الاجتماعية، وبالأحرى فصل الدين عن السياسة، وإبقاء مقاليد الأمور بيد الصبيان والغلمان، يعبثون بمقدّرات البلاد والعباد.
- 4- العمل بدقة في مقطع زمني بالغ الحساسية، يحسب على الإمام حركاته وسكناته، ويعد عليه أنفاسه وكلماته من جهة، وموازنة ذلك مع عمل إعلامي وتبليغي بالغ الصعوبة والتعقيد لكشف المعالم الحقيقية للدين، بعيداً عن عيون السلطة ورقابتها وأزلامها وجواسيسها المنتشرين في كل زاوية وزقاق، من جهة أخرى. وبهذا استطاع الإمام السجاد شي أن يقود الأمة ويكمل الثورة ويحقق بقية أهدافها، لكن بما ينسجم مع طبيعة المرحلة وتعقيداتها، حتى لو لم يتسلم سلطة أو حكماً.

## خلاصة الس

- برز الإمام السجاد عَلَيَ الصعيد العلمي والديني، إماماً في الدين ومناراً في العلم.
  - يمكن تقسيم مراحل حياة الإمام إلى قسمين:
    - 1- مرحلة ما قبل الطف.
    - 2- مرحلة ما بعد الطف.
- من أبرز مواقفه عَلَيْ بوجه يزيد وأعوانه، ما خطب به في مجلسه أمام جموع من الناس، حتى عم المجلس النحيب والبكاء، وكشف ما لم يكشف وفضح ما تمّ التكتّم عليه.
- عاش الإمام عَلَيَّهُ بعد ثورة كربلاء في المدينة المنورة وكانت مدرسته فيها تعجّ بكبار العلم، يحملون عنه العلم والأدب، وينقلون عنه الحديث.
  - قام الإمام بخطوات هامّة لحفظ الإسلام عقيدة ونظاماً منها:
    - 1- تركيز ثورة الإمام الحسين عَلَيْتَ في ضمائر الناس.
      - 2- بناء الجماعة الصالحة والواعية.
        - 3- تعميق مفهوم الإمامة.



- 1- إلى كم مرحلة تنقسم حياة الإمام زين العابدين علي الله علم المرابع ال
- 2- ما هو النتاج الثقافي والأخلاقي الذي تركته الصحيفة السجادية على المجتمع الإسلامي؟
- 3- مـا هي أهـم الإصلاحات التي قام بها الإمـام في مواجهـة الانحراف السائد في عصره؟

### ضع علامة صحّ ⁄ أو خطأ x في المكان المناسب:

- 1- ولد الإمام زين العابدين يوم الخميس السابع عشر من ربيع الأوّل.
  - 2- موضع قبره الشريف في البقيع.
  - 3- كان للإمام عَلَيَّكُمْ خطبة في الكوفة وخطبة في الشام.
    - 4- عاش الإمام عَلَيْتَا أواخر حياته في المدينة المنورة.
      - 5- لم يكن للإمام عَلَيَّكُم أي دور بعد ثورة الطف.



### سعيد بن جبير صاحب الإمام السجّاد ﷺ

ذكر الشيخ الطوسيّ (رض) في رجاله اثنين وسبعين رجلا من أصحاب الإمام عليّ بن الحسين عَلاَيّ أو ممّن يروى عنه بأسمائهم(١)، سعيد بن المسيّب: قال عنه على بن المسيد بن المسيّب أعلى الناس بما تقدّمه من الآثار وأفهمهم في الإمام زمانه»(2).

زمانه»(2).

أبو حمزة الثماليّ: قال عنه الإمام الرضا عَلَيْ : «أبو حمزة سلمان زمانه»(3).

ترب سعيد بن جبير: كان كثير العلم حتّى قيل عنه: «ليس على وجه الأرض من القصّة الّتي رواها صاحب قي هم مستغن عن علم ابن جبير»(4)، ونحن نورد عنه هذه القصّة الّتي رواها صاحب قرق

روضات الحنات لنبيِّن من خلالها عظمة هذه الشخصيَّة.

اعتقله رجال الحجّاج يوما، وجاءوا به عنده، فقال الحجّاج: أنت شقيّ بن كسير لا سعيد بن جبير.

فقال سعيد: إنّ أمّي أعلم حينما سمّتني سعيدا.

الحجّاج: لم لا تضحك؟

سعيد: كيف يضحك من خُلق من تراب وقد تحرقه النار؟.

الحجّاج: فلماذا نضحك نحن؟

فقال سعيد: قلوب الناس ليست سواء.

فأمر الحجّاج ليؤتى بالمجوهرات فتوضع أمام سعيد.

<sup>(1)</sup> الشيخ الطوسي، محمّد بن الحسن، رجال الشيخ، ص81.

<sup>(2)</sup> الشيخ الطوسى، رجال الكشى (اختيار معرفة الرجال)، ص119.

<sup>(3)</sup> م.ن، ص485.

<sup>(4)</sup> ابن شهر آشوب، المناقب، ج3، ص311.

فقال سعيد: إن ادّخرت هذه لتنجو بها من عذاب القيامة فلا بأس عليك وإلّا فاعلم أنّها تذهل كلّ مرضعة عما أرضعت، فلا خير في ادّخار الثروة إلّا ما كان زكيّاً خالصاً.

فأمر الحجّاج ليؤتى بآلات اللهو والطرب فبكي سعيد.

فقال الحجّاج: كيف تريد أن تُقتل؟

قال سعيد: كما تحبّ. والله ما قتلتني قتلة إلّا قتلك الله مثلها يوم القيامة.

قال سعيد: إن كان هناك عفو فهو من عند الله ولن أطلب صفحاً منك أبداً.

فأمر الحجّاج ليمدّ بساط القتل فقال سعيد: ﴿إِنِّي وَجَّهَتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَوَاتِ وَأَلْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَآ أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾(١).

فقال الحجّاج: حوّلوا وجهه عن القبلة.

قال سعيد: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمُشْرِقُ وَٱلْغَرِٰبُ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَثَمَّ وَجْهُ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ وَاسِعُ عَلِيمٌ ﴾(2).

قال الحجّاج: اجعلوا وجهه إلى الأرض.

قال سعيد: ﴿ هِ مِنْهَا خَلَقْنَكُمْ وَفِهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴾(٥).

فقال الحجّاج: افصلوا رأسه.

قال سعيد: أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأنّ محمّداً عبد الله ورسوله على الله ورسوله الله الله ورسوله

ثمّ دعا فقال «اللهم لا تسلّطه على أحد من بعدي».

ولم تمض سوى لحظات قليلة حتى كان دم سعيد الطاهر يجري بأمر من الحجّاج(4).

<sup>(1)</sup> سورة الأنعام، الآية: 79.

<sup>(2)</sup> سورة البقرة، الآية: 115.

<sup>(3)</sup> سورة طه، الآية: 55.

<sup>(4)</sup> الخنساري، روضات الجنات، ص310.



# الإمام محمّد بن عليّ الباقر سِيَرِ





- أن يتعرف الطالب إلى خصائص مرحلة الإمام الباقر علي الله الله المساهر علي المساهر المساهر
  - أن يتعرف إلى الظروف السياسية في عصر الإمام عليت .
- ان يتبين أسلوب تعامل الإمام عَلَيْتَ في مع الظروف المحيطة.

### الإمام محمد بن عليّ الباقر هِهِ في سطور



الولادة: يوم الاثنين في الثالث من صفر، أو غرّة رجب سنة 57 بالمدينة المنوّرة، وكان حاضراً في وقعة الطفّ مع جدّه الحسين عَلَيْتُمْ وعمره أربع سنين.

الشهادة: يـوم الاثنيـن السابع مـن ذي الحجّة، سنـة 114هـ وهـو ابن ستّ وخمسين سنة.

ألقابه: الباقر، الشاكر، الهادي، الأمين.

كنيته: أبو جعفر.

مدفنه: المدينة المنوّرة، البقيع.



عاش الإمام الخامس من أئمّة أهل البيت عَلَيْتِ ، أبو جعفر الباقر عَلَيْ ، في فترة وتر ذمنية مفصلية في تاريخ الأمة الإسلامية ، وفي أوج الصراع على السلطة فترة حكم بني أميّة بمرحلت بني سفيان وبني مروان ، هذه الفترة التي تميّزت بتعبئة العالم الإسلاميّ في مواجهة أهل البيت عَلَيْتِ ، بكلّ أساليب الدعاية والإغراء الماديّ والمعنويّ، فكان على المسلم أن يعلن عداءه لنهج أهل البيت عَلَيْتِ وإلّا لم يكن له إلّا الاضطهاد والظلم والقمع وفي كثير من الأحيان حدّ السيف.

ولكن رغم كل الأجواء الضاغطة كان هناك فسحة من الراحة نتيجة انشغال الأمويين بنزاعاتهم الخاصة للاستيلاء على الحكم بالإضافة إلى الكثير من الثورات التى انطلقت تباعاً بعد واقعة كربلاء والتى أضعفت الحكم الأموى...

استفاد منها الإمام الباقر عَلَيْ ورسم لنفسه مسارا واضحا على هدي رسول الله في تبليغ الرسائة، وبيان أحكام الشريعة الإسلامية، ومعالجة كل الانحرافات العلمية والفكرية التي أُدخلت في ذلك الزمان على الشريعة الإسلامية، ووضع المنهج العلمي الصحيح الذي يفهم الدين الإسلامي من خلاله، كما أنزله الله على رسوله في وهذا ما تطلّب تربية جيل من العلماء والفقهاء والمتخصّصين، حتى تمكّن مع ابنه الإمام الصادق على من إعادة إحياء أصول الشريعة الإسلامية وفروعها.

#### المقام العلمي للإمام الناقر عفلا

قال ابن حجر في ترجمة الإمام محمد الباقر علي الله عن بقر عبد الله عن بقر الأرضى، أي شقها، وإثارة مخبآتها ومكامنها، فكذلك هو أظهر من مخبآت كنوز المعارف وحقائق الأحكام، والحكم واللطائف ما لا يخفي إلا على منطمس البصيرة أو فاسد الطوية والسريرة، ومن ثم قيل هو باقر العلم وجامعه وشاهر علمه ورافعه(١٠). والــذي يدل على سعة علومه أنه مع كثرة ما انتهــل العلماء من نمير علومه، فإنه كان يجد في نفسه ضيقا وحرجا لكثرة ما عنده من العلوم التي لم يجد لبثها ونشرها سبيلا، فكان عَلَيْتُلِيرٌ يقول: «لو وجدت حمَلة لعلمي الذي أتاني الله عز وجل، لنشرت التوحيد والإسلام والدين والشرايع..، وكيف لي بذلك، ولم يجد جدّي أمير المؤمنيين عُلِيَّكِ حملة لعلمه حتى كان يتنفس الصعداء ويقول على المنبر: سلوني قبل أن تفقدوني فإن بين الجوانح علما جما... $^{(2)}$ .

وكان عَلَيْكُ مقصد العلماء من كل البلاد الإسلامية، وما زار أحدُ المدينة إلا عرّج على بيت محمد الباقر عُلاَسَكُلاِ يأخذ منه..، وكان يقصده من أئمة الفقه كثيرون(٥)، فلقد حاز الإمام عُليتُ إلا على شهرة علمية عالمية في زمانه، فكان مجلسه يغصُّ دوما بالوافدين من مختلف أرجاء وأصقاع الأرض الإسلامية، وكانت مكانته العلمية تستهوى الكثيرين للاستعانة به لحل المعضلات العلمية والفقهية التي تواجههم. وقد فتن بشخصيته في ذلك الوقت أهل العراق.. وكان الوافدون عليه عَلَيْتُلارٌ يبدون خضوعاً وأملا كبيرين بشخصيته العلمية بحيث كان عبد الله بن عطاء المكي يقول: 108 «ما رأيت العلماء عند أحد قبط أصغر منهم عند أبي جعفر. ولقيد رأيت الحكم بن

عُيينة مع **جلالته في القوم بين يديه كأنّه صبيٌّ بين يدي معلّمه** (<sup>4)</sup>. وذكر ابن شهر

(1) ابن حجر، الصواعق المحرقة، ص 201.

<sup>(2)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج 3، ص 225.

<sup>(3)</sup> أبو زهرة، الإمام الصادق عَلِيَّا إِنَّ مَن 22.

<sup>(4)</sup> الشيخ المفيد، الإرشاد، ص028- 282.

آشوب في المناقب: «إنّ أبا جعفر أكبر العلماء»(1)، وقد أخذ عنه أهل الفقه ظاهر الحلال والحرام(2). وكان عَلَيْ واسع العلم ووافر الحلم(3)، حتى وصفه هشام بن عبد الملك بأنه «نبي الكوفة «حين سأله الأبرش الكلبي: «من هذا الذي احتوشته أهل العراق يسألونه؟ قال: هذا نبي الكوفة وهو يزعم أنّه ابن رسول الله هي وباقر العلم ومفسر القرآن»(4).

### العوامل المؤثّرة في المرحلة

يمكن اختصار العوامل المؤتّرة التي ميّزت هذه المرحلة بالآتي:

أ- انتشار الخوف في كافّة المناطق الإسلاميّة خصوصاً بعد واقعة الحرّة.

ب- الانحطاط الفكريّ الّذي كان يعمّ أكثر الناس في العالم الإسلاميّ، وهذا كان نتيجة للابتعاد عن التعاليم الدينيّة خلال سنوات طويلة.

ج- الفساد السياسيّ المتفشّي بين الحكّام سواء في المستوى النظريّ أم العمليّ. في ظلّ هذه العوامل بدأ الإمام السجّاد عَليّ بالعمل المتواصل والدؤوب كما مرّ معنا، وأكمل ابنه الإمام الباقر عَليّ من بعده هذا العمل، وفي زمنه كان الوضع قد تحسّن عمّا كان عليه وذلك بفضل جهود الإمام زين العابدين عَليّ .

إضافة إلى ما ذكر وصل الانحراف في عصر الإمام الباقر عَلَيْكُ إلى ذروته، سواء على مستوى الحكم والسلطة أم على المستوى العقائدي والديني والثقافي، فالحكم صاركتلة ظلم وجور، والعقائد والمفاهيم صارت تتضاربها الأهواء، فكثرت المدارس، وتعددت المناهج، وتعمقت الخلافات.

ويمكن أن نشير، في هذا الإطار، إلى بعض التيّارات الّتي واجهها الإمام عَلَيَّ اللهِ:

<sup>(1)</sup> ابن شهر آشوب، مناقب آل أبي طالب، ج 3.

<sup>(2)</sup> الشيخ باقر شريف القرشي، حياة الإمام الباقر، ج 1، ص 139.

<sup>(3)</sup> ابن عتبة، عمدة الطلب، ص 195، ج 4، ص 402.

<sup>(4)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج 46، ص 350.

كالغلاة، وقد نشطوا بقيادة المغيرة بن سعيد الّذي قال في حقّه الإمام الصادق على أبي «أوالمجبّرة، الصادق على أبي «أوالمجبّرة بوهم القائلون بالجبر الملتزم بإبطال النبوات والتكاليف، وقد ذكرهم أغلب من ذكر المجسمة، ولم يصرّح بكفرهم إلا القليل (2)، والمفوّضة، وهم الذين يقابلون المجبّرة ويقولون بتفويض أمر العباد إليهم، وحال هؤلاء حال المجبّرة أيضاً (3). وروي عن الإمام الباقر علي عن الإمام الباقر علي عن الأمر إلى خلقه وهناً منه وضعفاً ولا أجبرهم على معاصيه ظلماً (4)».

والمرجئة، وهي من الإرجاء، أرجأت الأمر أي أخرته، وهم فرقة من فرق الذين يزعمون أنّ أهل القبلة كلهم مؤمنون ويعتقدون أنّ الله تعالى أرجاً تعذيبهم عن المعاصي، أي أخره عنهم. (5) وقال عَلَيْكُلِ محذّراً منهم: «اللهم العن المرجئة فإنّهم أعداؤنا في الدنيا والآخرة»(6).

#### المواجهة والمنهج الإصلاحي

لقد حرص الإمام عَلَي على المعالجة العلمية الشاملة، لكل ما يرتبط بفهم الدين الإسلامي، وممارسته وتطبيقه في الحياة، ولهذا كان منهجه العلمي الإصلاحي شاملاً للجانب العقائدي الذي يستند عليه فكر الإنسان وعقيدته وإيمانه، والجانب الفقهي الذي ينظّم حياة الإنسان وسلوكه الفردي والعام، باعتباره القانون الذي شرّعه الدين الإسلامي لحماية الحقوق وحفظ الواجبات، إضافة للجانب السلوكي والأخلاقي الذي يكفل تطبيقاً صحيحاً لهذا النظام، ويضفي عليه جنبة

<sup>(1)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج25، 25، 27

<sup>(2)</sup> محمد علي الأنصاري، الموسوعة الفقهية الميسّرة، ج2، ص 21.

<sup>(3)</sup> م. ن.

<sup>(4)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، م. س، ج5، ص 17.

<sup>(5)</sup> الشيخ فخر الدين الطريحي، مجمع البحرين، ج1، ص 177. الفيروز أبادي، القاموس المحيط، ج1، ص 16.

<sup>(6)</sup> م. ن، ج50، ص 292.

روحية خاصة.

ولهذا نجد أن منهج الإمام عَلَيْ يستوعب كل حقول المعرفة، ويمتاز بسلامة المصدر ووضوح الارتباط بمصادر المعرفة الربّانية المتمثّلة بكتاب الله وسنّة رسوله على فقد عمل على تثبيت موقع القرآن الكريم، والسنة الشريفة، وكيفية الاستفادة منهما كمصدرين رئيسين للاستنباط وفهم الدين، وعمل على المعالجة المباشرة للشبهات الفكرية، ووضع أسس النظام الأخلاقي والتربوي عند أهل البيت النهاي ، ويمكن إيجاز معالم هذا المشروع بالآتى:

أ- العلم والتعلم أصلان لا غنى عنهما: حثّ الإمام عَلَيَّ على طلب العلم، وخصوصاً علم الفقه فقال: «الكمال كل الكمال: التفقه في الدين، والصبر على ألنائبة وتقدير المعيشة»(1).

وحرص عَلَيَ الله على نشر العلم وتعليمه للناس بقوله عَلَيَ الله علم باب هدى فله أجر من عمل به، ولا ينقص أولئك من أجورهم شيئاً...»،(2) وجعل على العلم زكاة فقال: «زكاة العلم أن تعلّمه عباد الله»(3).

ب- تربية الفقهاء والمحدّتين؛ لـ م يكتف الإمام عَلَيْكُ بحف ظ الدين بما فيه من تفسير وتفصيل في الأحاديث ووضع القواعد المساعدة على الفهم، بل نجده اهتمّ بتربية ثلّة من الأصحاب وحملة الحديث جعلهم يتفرّغون لذلك، وعهد إلى ابنه الإمام الصادق عَلَيْكُ أن يتولّى القيام بنفقاتهم حتّى تخرّجت على يديه كوكبة من عيون الفقهاء والعلماء.

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج1، ص32.

<sup>(2)</sup> م.ن.ص35

<sup>(3)</sup> م.ن.ص41

ويذكرهم الإمام الصادق عَلَيْتَالِمُ بقوله: «كان أصحاب أبي والله خيراً منكم، كان أصحاب أبي ورقاً لا شوك فيه»(1).

وقد ذكرت كتب التراجم ترجمة أربعمائة واثنين وثمانين شخصاً من تلامذته وأصحابه، منهم العظماء أمثال أبان بن تغلب الدي قال له الإمام عَلَيْتُانِ:

«اجلس في مسجد المدينة وأفت الناس فإنّي أحبّ أن يُرى في شيعتي مثلك»(2).

ج-القرآن الكريم دستور العقيدة والهداية: فنجد أن الإمام الباقر عَلَيْ قد حثّ المؤمنين على تلاوة كتاب الله العزيز، لأنه المنبع الأصيل والدستور الدائم لهداية الناس، فالقرآن يحيي القلوب بنوره. روى أبو بصير قال: قلت لأبي جعفر إذا قرأت القرآن فرفعت صوتي جاءني الشيطان فقال: إنما ترائي بهذا أهلك والناس، فقال عَلِيْ : «يا أبا محمد اقرأ قراءة ما بين القراءتين تسمع أهلك، ورجع بالقرآن صوتك فإن الله يحب الصوت الحسن يرجع فيه ترجيعاً»(3).

وذم الإمام الباقر المحرِّفين لكتاب الله، وهم الذين يؤوِّلون آياته حسب أهوائهم، فقد كتب عَلَيَكُ في رسالته إلى سعد الخير: «وكان من نبذهم الكتاب أن أقاموا حروفه، وحرفوا حدوده، فهم يرونه ولا يرعونه والجهّال يعجبهم حفظهم للرواية، والعلماء يحزنهم تركهم للرعاية»(4).

وأعلن رفضه لمنهج تفسير القرآن الذي يعتمد على الآراء الشخصية والاستحسان، فقد دخل عليه الفقيه المعروف قتادة فقال له الإمام عَلْيَكُلا: أنت فقيه أهل البصرة؟ «نعم هكذا يزعمون»، بلغني أنك تفسّر القرآن. «نعم»، فأنكر الإمام عليه ذلك وقال له:

«يا قتادة إن كنت قد فسّرت القرآن من تلقاء نفسك فقد هلكت وأهلكت، وإن

J ·

<sup>(1)</sup> الشيخ الطوسي، رجال الكشي (اختيار معرفة الرجال)، ج2، ص 639.

<sup>(2)</sup> م. ن، ج1، ص 131.

<sup>(3)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 2، ص 616.

<sup>(4)</sup> م. ن، ج 8، ص 53.

كنت قد فسرته من الرجال فقد هلكت وأهلكت، يا قتادة، ويحك، إنما يعرف القرآن من خوطب به (۱) بإشارة صريحة إلى النبي وأهل بيته الله (عند عرضه للكتب كتاب في التفسير نص عليه ابن النديم في (الفهرست) عند عرضه للكتب المؤلفة في تفسير القرآن الكريم، فقال: «كتاب الباقر محمد بن علي بن الحسين رواه عنه أبو الجارود زياد بن المنذر رئيس الجارودية وقال السيد حسن الصدر: رواه عنه جماعة من ثقات الشيعة منهم أبو بصير يحيى بن القاسم الأسدي، وأخرجه على بن إبراهيم القمى في تفسيره (2).

د- موقع السنة الشريفة وأهميتها في فهم الدين: يعد الحديث المصدر الثاني من مصادر التشريع الإسلامي بعد القرآن الكريم، وله أهميته البالغة ودوره الكبير في بناء الصرح الفقهي والتشريع العملي للحياة الإنسانية. وقد زاد من اهتمام أهل البيت عَنْهَا بنشر سنة رسول الله وتبليغها ما واجهه الحديث النبوي الشريف من مآسي الدس والتزوير والوضع والتضييع، خلال فترة منع الخلفاء من تدوينه وكتابته بل التحديث به في بعض الأحيان.

واعتنى الإمام الباقر على بشكل خاص بعديث الرسول حتى روى عنه جابر بن يزيد الجعفي سبعين ألف حديث (3) كما روى عنه أبان بن تغلب وغيره من تلامذته وأصحابه مجموعة كبيرة من هذا التراث الضخم. ولم يكتف الإمام بنقل العديث ونشره بل دعا إلى الاهتمام بفهم العديث والوقوف على معطياته، حتى جعل المقياس في فضل الراوي هو فهم العديث ودرايته بمعانيه وأسراره. روى يزيد الرزّاز عن أبيه عن أبي عبد الله الصادق عن أبيه الباقر علي أنه قال له: «اعرف منازل الشيعة على قدر رواياتهم ومعرفتهم؛ فإن المعرفة هي الدراية للرواية،

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج8، ص 311.

<sup>(2)</sup> السيد حسن الصدر، راجع تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام ص327، الفهرس للشيخ الطوسي ص98.

<sup>(3)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 1، ص 140، وراجع مقدمة صحيح مسلم.

وبالدراية للرواية يعلو المؤمن إلى أقصى درجات الإيمان»<sup>(1)</sup>.

هـ علم الكلام: وبحث الإمام أبو جعفر في كثير من دروسه المسائل الكلامية، وسئل عن أعقد المسائل وأدقها في بحوث هذا العلم فأجاب عنها، سأله رجل فقال له: أخبرنى عن ربك متى كان؟ فأجابه الإمام علي الله عن ربك متى كان؟

«ويلك! إنما يقال لشيء لم يكن، متى كان؟ إن ربي تبارك وتعالى كان ولم يزل حياً بلا كيف، ولم يكن له كان، ولا كان لكونه كون. كيف! ولا كان له أين، ولا كان في شيء، ولا كان على شيء، ولا ابتدع لمكانه مكاناً، ولا قوي بعدما كون الأشياء، ولا كان ضعيفاً قبل أن يكون شيئاً... كان حياً بلا حياة حادثة، ولا كون موصوف ولا كيف محدود، ولا أين موقوف عليه، ولا مكان جاور شيئاً، بل حي يعرف، وملك لم يزل له القدرة والملك، أنشأ ما شاء حين شاء بمشيئته، لا يحد ولا يبعض، ولا يفنى، كان أولاً بلا كيف، ويكون آخراً بلا أين، وكل شيء هالك إلا وجهه، له الخلق والأمر تبارك الله رب العالمين....»(2).

و- الجانب الأخلاقي والتربوي: وضع الإمام أسس النظام الأخلاقي العام للفرد والمجتمع. ونشير إلى بعض جنباته في هذه العجالة:

1- الحث على الخصال الحميدة: حثّ عَلَيْ على التمرّن على الأخلاق الفاضلة والخصائص الحميدة، فقال عَلَيْ : «عليكم بالورع والاجتهاد، وصدق الحديث، وأداء الأمانة إلى من ائتمنكم عليها براً كان أو فاجراً، فلو أن قاتل على بن أبى طالب عَلَيْ ائتمنني على أمانة لأديتها»(3).

2- حسن الخلق: وحبّب إلى النفوس حسن الخلق والرفق، فقال: «من أعطي الخلق والرفق فقد أعطي الخير كله، والراحة، وحسن حاله في دنياه وآخرته. ومن

<sup>(1)</sup> باقر شريف القرشي، حياة الإمام محمد الباقر علي ، ص 140 و 141 عن محمد المازندراني، ناسخ التواريخ، ج 2، ص 219.

<sup>(2)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 1، ص 88. 89.

<sup>(3)</sup> الحرّاني، تحف العقول، ص299.

حُرم الرفق والخلق كان ذلك له سبيلاً إلى كل شرّ وبليّة إلاّ من عصمه الله تعالى»(1).

- 3- العلاقة بالآخر على أساس العلاقة بالله: كما حثّ عَلَي على جعل الروابط والعلاقات الاجتماعية على أساس القرب والبعد من الله تعالى، فقد أورد أحاديث لرسول الله وتؤكد على ذلك ومنها قوله وقي : «ودّ المؤمن للمؤمن في الله من أعظم شعب الإيمان، ومن أحبّ في الله، وأبغض في الله، وأعطى في الله، ومنع في الله، فهو من أصفياء الله، (2).
- 4- عدم إكرام الشرير: روى عَلَيْكُ عن رسول الله عن قوله: «ألا إن شرار أمتي الذين يكرمون مخافة شرّهم، إلا وإنّ من أكرمه النّاس اتقاء شرّه فليس منّى»(3).
- 5- الترغيب بالأدب الحسن: وحبّب إلى نفوس أصحابه الأدب وحسن السيرة، فقال: «ما استوى رجلان في حسب ودين قط إلا كان أفضلهما عند الله آدبهما» (4).
- 6- الزهد: وروى عَلَيْتُلا عن الإمام علي عَلَيْتُلا قوله: «إن من أعون الأخلاق على الدين الزهد في الدنيا»<sup>(5)</sup>.

فقد حبّب الإمام عَلَيَكُمُ إلى أصحابه السلوك الصالح، بربطه بالعبادة وطلب العون من الله تعالى، فقال: «ما من عبادة أفضل من عفّة بطن وفرج، وما من شيء أحبُ إلى الله من أن يُسأل، وما يدفع القضاء إلاّ الدعاء، وإن أسرع الخير ثواباً البرّ...»(6).

7- الارتباط الدائم بالله تعالى: الارتباط بالله تعالى والاستسلام له والعزم على 115

<sup>(1)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج75، ص 186.

<sup>(2)</sup> الحرّ العاملي، وسائل الشيعة، ج16، ص166.

<sup>(3)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج72، ص272.

<sup>(4)</sup> الحرّ العاملي، وسائل الشيعة، ج6، ص221.

<sup>(5)</sup> الشيخ الكليني، الكافي،ج2،ص128.

<sup>(6)</sup> م. ن، ص460.

طاعته من شأنه أن يمحّص القلوب، ويطهّر النفوس، قال عَلَيَكُمُّ: «ما عرف الله من عصاه»، (1). فإنّ المعرفة تنتج الحبّ والحبّ الصادق يحول بين الإنسان وبين مخالفة محبوبه.

- 8- الإقرار بالذنب والتوبة: إن منهج أهل البيت عَلَيْ يهدف إلى علاج النفوس البشرية، واستجاشة عناصر الخير فيها، والى مطاردة عوامل الشر والضعف والغفلة. قال عَلَيْ الله ما ينجو من الذنب إلا من أقر به (2). والتوبة تمحو الذنب فيعود الإنسان من خلالها إلى الاستقامة ثانية، قال عَلَيْ : «التائب من الذنب كمن لا ذنب له، والمقيم على الذنب وهو مستغفر منه كالمستهزئ (3).
- 9- تعميق الحياء الداخلي: ولا بد أن يتسلّح الإنسان بالواعز الذاتي الذي يصدّه عن فعل القبيح، ولذا أكّد الإمام عَلَيّتُلا على الحياء لأنه حصن حصين يردع الأهواء والشهوات من الانطلاق اللا محدود. قال عَلَيّتُلا : «الحياء والإيمان مقرونان في قرن، فإذا ذهب أحدهما تبعه صاحبه»(4).



<sup>(1)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج75، ص 174.

<sup>(2)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج2، ص426.

<sup>(3)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج6، ص41.

<sup>(4)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج2، ص106.



- عاش الإمام الباقر عَلَيْكُ في فترة زمنية مفصلية في تاريخ الأمة في أوج الصراع بين بني أمية وبني مروان على السلطة، ما فسح له المجال لمعالجة كل الانحرافات العلمية والفكرية.
  - عُرف عَلَيْتَ الله الوافر، وكان مقصد العلماء من كل البلاد الإسلامية.
    - العوامل المؤثرة في المرحلة التي عاشها عَلَيْتُلِيُّ:
      - 1- انتشار الخوف في كافة المناطق الإسلامية.
    - 2- الانحطاط الفكري الذي عمّ أكثر الناس في العالم الإسلامي.
  - 3- الفساد السياسي المتفشي بين الحكام على المستوى النظري أو العملي.

### وضع عَلِيَكُ أَسِس النظام الأخلاقي والتربوي، ويمكن إيجاز معالمه بالآتي:

أ- العلم والتعلّم.

- ب- تربية الفقهاء، والمحدثين.
  - ج- الاهتمام بالقرآن.
- د- فهم الدين من خلال السنة الشريفة.
  - هـ- علم الكلام.



- 1- كيف كان وضع السلطة في فترة حياة الإمام الباقر عَلَيتَ اللهُ؟
  - 2- ما هي الطريقة التي اعتمدها الإمام عَلَيْتُلِيُّ للإصلاح؟
    - 3- بماذا اهتمّ الإمام بالإضافة إلى الجانب العلميّ؟

### ضع علامة صحّ / أو خطأ x في المكان المناسب:

- 1- موضع قبره الشريف في الكاظمية.
- 2- عاصر الإمام عَلَيْكُ حكم بنى العباس.
- 3- اهتم الإمام عَلَيْتَاقِ بالجانب العلمي والأخلاقي.
  - 4- واجه الإمام عَلَيْتُلِمٌ تيار الغلو.
  - 5- كنية الإمام عَلِينَا هي «أبو عبد الله».

119



#### علم الامام الباقرغييِّيِّ مع شيعته

ينقل أبو بصير أنّ الإمام الباقر عَلَيكُ سأل رجلاً من أهل أفريقيا عن رجل من شيعته اسمه (راشد) فأجاب: إنّه بخير ويبلّغك سلامه.

فقال الإمام عَلَيْتُلار : يرحمه الله؟

قال الرجل متعجّباً: أهو قد مات؟

فقال: نعم.

فسأل: متى حدث ذلك؟

قال: بعد مغادرتك بيومين.

فقال الرجل: إنّه والله لم يكن مريضاً.

فأجاب: وهل كلّ من يموت فهو عن مرض؟

وعندئذ سأل أبو بصير الإمام عَلَيَّ لللهِ عن ذلك الشخص المتوفَّى.

فقال الإمام عَلَيْتُ لِهِ :

«إنّه كان من شيعتنا ومحبّينا، أتظنّ أنّه ليس لنا عيون بصيرة وآذان سميعة معكم؟ بئس الظنّ (والله ما من شيء من أفعالكم يخفى علينا، فاعلموا أنّنا معكم وعوّدوا أنفسكم على فعل الخير، وكونوا من أهله حتّى تُعرفوا به ويصبح علامة عليكم، وإنّني لآمر أبنائي وشيعتي بهذا المنهج»(١).



# الإمام جعفر بن محمّد الصادق 🚙





- أن يتبيّن الطالب الظروف السياسيّة المحيطة بعصر الإمام الصادق عَلَيتَ لللهِ .
- أن يتعرّف إلى جامعة الإمام الصادق عَلَيْتَ فِي ونهضته العلمية.
  - 3. أن يتعرف إلى معالم منهج الإمام الصادق عَلَيَ اللهُ الإصلاحي.

## الإمام جعفر بن محمّد الصادق ١١٨ في سطور



الولادة: ولد يوم الاثنين في السابع عشر من شهر ربيع الأوّل في المدينة المنوّرة سنة 83هـ.

الشهادة: استشهد في شهر شوّال سنة 148هـ مسموماً على يد المنصور، وهو ابن خمس وستين سنة.

مدّة الإمامة: أربع وثلاثون سنة.

ألقابه: الفاضل، الطاهر، الصادق.

كنيته؛ أبو عبد الله وأبو إسماعيل.

مدفنه: المدينة المنوّرة، البقيع.



#### الظروف المحيطة

يُعتبر عهد الإمام الصادق عَلَيْ عهد الانفراج الفكريّ لمدرسة أهل البيت عَلَيْ ، طبعاً قياساً بالعهود السابقة التي مرّت بها الأمّة الإسلاميّة. وأسباب هذا الانفراج كثيرة أهمّها ضعف الحكم الأمويّ وانهياره سنة 132هـ. والبداية الضعيفة لدولة بني العبّاس. ومن الطبيعيّ أن ينشغل الحكّام عن رموز أهل البيت عَلَيْ . لذلك كان الإمام عَلَيْ بعيداً عن المواجهة السياسيّة العلنيّة. ولذا سُمّي هذا العصر بعصر انتشار علوم آل محمّد على .

«وكان فضلاء الشيعة ورواتهم في تلك السنين آمنين على أنفسهم مطمئنين متجاهرين بولاء أهل البيت الناس، ولم يكن للأئمة النهي مزاحم لنشر الأحكام، فكان يحضر شيعتهم مجالسهم العامة والخاصة للاستفادة من علومهم»(١).

ولقد بلغ الازدهار العلمي والفكري غايته في عهد الإمام الصادق علي فازدهرت المدينة المنورة وزخرت بطلاب العلوم ووفود الأقطار الإسلامية، وانتظمت فيها حلقات الدرس، وكان بيته كجامعة إسلامية يزدحم فيه رجال العلم وحملة الحديث من مختلف الطبقات ينتهلون من معين علمه. ونقل الناس عنه من العلوم ما سارت به الركبان وانتشر صيته في جميع البلدان(2).

<sup>(1)</sup> الطهراني، آغابزرك، الذريعة، ج2، ص 132.

<sup>(2)</sup> ابن حجر، الصواعق المحرقة، ص 199.

وإلى هذا أشار الجاحظ - وهو من شاهد علماء القرن الثالث «جعفر بن محمد

قبس من علمه ومناقبه

الذي ملاً الدنيا علمه وفقهه»(1).

«أمّا مناقبه وصفاته فتكاد تفوق عدد الحاصر ويحار في أنواعها فهم اليقظ الباصر، حتّى إنّ من كثرة علومه المفاضة على قلبه من سجال التقوى صارت الأحكام التي لا تُدرك عللها والعلوم التي تقصر الأفهام عن الإحاطة بحكمها تُضاف إليه وتُروى عنه»(2).

وقال كمال الدين محمّد بن طلحة: هو - «أيّ الإمام الصادق على الهيال البيت على البيت الهيل البيت الهيل البيت الهيل البيت الهيل وساداتهم ذو علوم جمّة وعبادة موفورة وأوراد متواصلة وزهادة بيّنة وتلاوة كثيرة يتتبع معاني القرآن الكريم ويستخرج من بحره جواهره ويستنتج عجائبه ويقسّم أوقاته على أنواع الطاعات بحيث يحاسب عليها نفسه. رؤيته تذكّر بالآخرة واستماع كلامه يزهّد في الدنيا والاقتداء بهداه يورث الجنة، نور قسماته شاهد أنّه من سلالة النبوّة، وطهارة أفعاله تصدع بأنّه من ذريّة الرسالة، نقل عنه الحديث واستفاد منه العلم جماعة من أعيان الأئمّة وأعلامهم مثل: يحيى بن سعيد الأنصاريّ وابن جريح ومالك بن أسد والثوريّ وابن عيينة وأبي حنيفة وأيوب وغيرهم، وعدّوا أخذهم منه منقبة شُرفوا بها وفضيلة اكتسبوها» (ق).

إذاً، قد شهد القاصي والداني والمؤالف والمخالف أنّ الإمام صاحب المقام العلميّ الرفيع الّذي لا ينازعه أحد. حتّى توافدت كلمات الثناء والإكبار والإعجاب

<sup>(1)</sup> الجاحظ، رسائل الجاحظ، ص 106، عن مجلة تراثنا، ج 47.

<sup>(2)</sup> الأربلي، أبو الفتح، كشف الغمة، ج2، ص 368.

<sup>(3)</sup> م. ن، ص368.

وهناك شواهد كثيرة على عظمة الإمام الصادق على العلمية، وهو أمر متفق عليه من قبل علماء الشيعة والسنّة، فالفقهاء والعلماء الكبار يتواضعون أمام عظمته العلمية ويمدحون تفوقه العلمي، فأبو حنيفة إمام المذهب الحنفي الشهير كان يقول: «ما رأيت أعلم من جعفر بن محمد»(1).

ويقول أيضا: لما أقدمه (جعفر بن محمد) المنصور بعث إليّ فقال: «يا أبا حنيفة إنّ الناس قد فتنوا بجعفر بن محمد فهيّئ له من مسائلك الشداد فهيّأت له أربعين مسألة، ثمّ بعث إليّ أبو جعفر وهو بالحيرة فأتيته، فدخلت عليه وجعفر جالس عن يمينه، فلمّا بصرت به دخلني من الهيبة لجعفر ما لم يدخلني لأبي جعفر المنصور، فسلّمت عليه، فأومأ إلىّ فجلست.

ثمّ التفت إليه فقال: يا أبا عبد الله هذا أبو حنيفة.

قال عَلَيْتُلِهِ: نعم أعرفه.

ثمّ التفت إليّ فقال: يا أبا حنيفة ألق على أبي عبد الله من مسائلك.

فجعلت ألقي عليه فيجيبني، فيقول أنتم تقولون كذا وأهل المدينة يقولون كذا ونحن نقول كذا، فربما تابعنا وربما تابعهم وربما خالفنا جميعاً، حتى أتيت على الأربعين مسألة فما أخل منها بشيء.

ثمّ قال أبوحنيفة وبعد ما بلغ إلى هذا الوضع: «أليس أنّ أعلم الناس أعلمهم باختلاف الناس؟»(2).

<sup>(1)</sup> الذهبى، تذكرة الحفاظ، ج1، ص166.

<sup>(2)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج47، ص217؛ الشيخ أسد حيدر، الإمام الصادق عليه والمذاهب الأربعة، ج4، ص335.

وقال مالك إمام المذهب المالكي: «اختلفت إلى جعفر بن محمد زمانا، فما كنت أراه إلا على إحدى ثلاث خصال: إمّا مصليا، وإمّا صائما، وإمّا يقرأ القرآن، وما رأيته قط يحدّث عن رسول الله إلا على طهارة(١). ولا يتكلم بما لا يعنيه. وكان من العلماء العبّاد والزهّاد الذين يخشون الله، وما رأت عين ولا سمعت أذن ولا

وكتب الشيخ المفيد: «ونقل الناس عنه -الصادق عَلَيْتَلَاقِ - من العلوم ما سارت به الركبان، وانتشر صيته في جميع البلدان، ولم ينقل عن أحد من أهل بيته ما نقل عنه من العلوم<sub>»</sub>(3).

خطر على قلب بشر أفضل من جعفر بن محمد الصادق علما وعبادة وورعا»<sup>(2)</sup>.

#### الجامعة الجعفرية الكبرى

نظرا لتوفر الفرصة السياسية المناسبة وحاجة المجتمع الماسّة واستعداد الأرضية الاجتماعية، واصل الإمام الصادق جهوده في النهضة العلمية والثقافية التي ابتدأها أبوه الإمام محمد الباقر وأسس مدرسة وجامعة علمية كبيرة علم وربى فيها تلامـذة كبارا وبارزين، أمثال: هشـام بن الحكـم، محمد بن مسلم، أبـان بن تغلب، هشام بن سالم، مؤمن الطاق، المفضل بن عمر، وجابر بن حيان و... في مختلف المجالات العقلية والنقلية، وقد ناهز عدد تلامذته الأربعة آلاف طالب<sup>(4)</sup> كما قالوا.

وكان كل واحد من هؤلاء الطلاب شخصية علمية كبيرة متألَّقة، وقد قدَّموا خدمات كبيرة، وكان لبعض منهم مؤلفات علمية وتلامذة كثيرون، فمثلا كان لهشام 

<sup>(1)</sup> ابن حجر، تهذیب التهذیب، ج1، ص88.

<sup>(2)</sup> الشيخ أسد حيدر، الإمام الصادق عَلَيْتَلا والمذاهب الأربعة، ج1، ص53.

<sup>(3)</sup> الشيخ المفيد، الإرشاد، ص270.

<sup>(4)</sup> م. ن، ص271. الشيخ أسد حيدر الإمام الصادق والمذاهب الأربعة، ج1، ص69.

<sup>(5)</sup> الفتال، روضة الواعظين، ص229، الشيخ الطبرسى، أعلام الورى، ص284.

<sup>(6)</sup> ابن النديم، الفهرست، ص251- 517.

مواضيع علمية مختلفة لا سيما العلوم العقلية والطبيعية والكيميائية وقد اشتهر لذلك بأبي علم الكيمياء وقد ترجمت كتبه في القرون الوسطى إلى لغات أوروبية عديدة، وقد أطراه مؤرّخو العلوم جميعهم.

#### تصحيح منهج الاجتهاد

لقد حرص الإمام الصادق على المعالجة العلمية الجدية والشاملة، للواقع العلمي بشكل عام والفقه ي بشكل خاص، نظراً لما يشكّل الفقه من نظام للحياة الفردية والاجتماعية وينظّم علاقة الإنسان بربّه وبباقي بني جنسه. وتكوّن المنهج الإصلاحي من مجموعة من الخطوات أهمها:

#### الأولى: رفض منهج الاجتهاد السائد:

لقد عمل الإمامان عَلِيَكُ على تصحيح منهج الاجتهاد الفقهي إلى جانب التفقّه في العديد في الدين بشكل عام. وإلى هذا أشار الصادق عَلِيَكُ وبقية الأَثمة عَلَيْتَكُ في العديد من المناسبات:

روى الكليني... قـال سمعت أبا عبد الله عَلَيْكُ يقول: إنّ أصحاب المقائيس طلبوا العلم بالمقائيس، فلم تزدهم المقائيس من الحقّ إلا بعداً، وإنّ دين الله لا يصاب بالمقائيس (1).

وروى الكليني أيضاً... عن أبي الحسن موسى عَلَيْكُ في حديث: ما لكم وللقياس؟ إنّما هلك من هلك من قبلكم بالقياس، ثمّ قال: إذا جاءكم ما تعلمون فقولوا به، وإذا جاءكم ما لا تعلمون فها – وأهوى بيده إلى فيه –(2).

قال الصادق عَلَيْكَ ﴿: «دع القياس والرأي وما قال قوم في دين الله ليس له برهان»(3).

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 1، ص 56، ح7.

<sup>(2)</sup> م. ن، ج 1، ص 57، ح13

<sup>(3)</sup> الشيخ الصدوق، علل الشرائع، ج 1، ص 88، الباب 81، باب علّة المرارة في الاُذنين... - 4.

#### الثانية: منهج التعامل مع الشريعة والفقه:

وذلك من خلال تأصيل منهج الاجتهاد الفقه ي واستنباط أحكام الشريعة، وقد تمثّل ذلك في الرسائل العلميّة التي دوّنها أصحابه في أصول الفقه، والفقه، والحديث التي تميّزت بالاعتماد على مدرسة أهل بيت الوحي اتّخاذها أساساً للفقه والإفتاء دون الرأي والاستحسان، وذلك من خلال:

1- تحديد مرجعية النص: ربط كل ما يصدر عنهما من روايات وأخبار بمرجعيّة النص الأساسية المتمثّلة برسول الله، فلا حجية لجميع أنواع النصوص الواردة بطرق أخرى، أو لا تنتسب إلى رسول الله من هذا الطريق: فقال عَلَيْ : «حديث حديث أبي وحديث أبي حديث جدي وحديث حديث الحسن حديث الحسن حديث الحسن حديث المير المؤمنين وحديث أمير المؤمنين وحديث أمير المؤمنين وحديث أمير المؤمنين وحديث أرسول الله فول الله عز وجلّ»(۱).

2- تحديد مصادر الفتاوى: ونفى صدور الفتاوى عنهم على مع ما لهم من الشأن والموقع العلمي الذي لا يضاهيهم فيه أحد، وفي هذا إشارة واضحة إلى بطلان وعدم حجية جميع الفتاوى التي يصدرها المجتهدون بالإعتماد على القياس ونحوه، فقال على : «إنا لو كنّا نفتي الناس برأينا وهوانا لكنّا من الهالكين ولكنّا نفتيهم بآثار من رسول الله وأصول علم عندنا نتوارثها كابراً عن كابر، نكنزها كما يكنز هؤلاء ذهبهم وفضّتهم».(2).

فما يميّز هذه المدرسة هو أنها تتصل اتصالاً مباشراً بالنبي علي وبالوحي،

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 1، ص 53 – 58.

<sup>(2)</sup> محمد بن الحسن بن فروخ الصفار، بصائر الدرجات، ص 300.

وقال عَلَيَّةِ: «لو انَّا حَدَّثنا برأينا ضَلَلْنا، كما ضَلَّ من كان قبلنا، ولكنَّا حَدَّثنا بِبَيِّنَة من رَبِّنا بَيَّنها ثنبيِّه عَنَّى فَبَيَّنَها لَنا» (١).

3- وضع منهج التفقّه في الدين: وقد تكفّلت كتب اصول الفقه ببيان قواعد استنباط الأحكام وكيفة التعامل مع الأحاديث والأخبار المدوّنة في الحديث واصوله. وعلّم طلاّبه كيفية استنباط الأحكام من مصادر التشريع كما علّمهم كيفية التعامل مع الأحاديث المتعارضة، ويمكن بيان مكوّنات هذا المنهج بالأمور التالية:

أ- رفض ما يخالف الكتاب: فصرّح عَلَيَ الله بوجوب رفض الأحاديث التي تعارض القرآن فقو زخرف (2). القرآن فقال عَلَي الله في المعالية وعلى كل صواب نوراً فما وافق كتاب الله فحذوه وما خالف كتاب الله فدعوه (3).

ب- بيان كيفية معالجة الأحاديث المتعارضة: وفي حالة تعارض الأحاديث فيما بينها قال عليه «اذا ورد عليكم حديث فوجدتم له شاهداً من كتاب الله أو من قول رسول الله عليه وإلا فالدي جاءكم به أولى به (4).

عن عمر بن حنظلة قال: سألت أبا عبد الله على عن رجلين من أصحابنا بينهما منازعة في دين أو ميراث، فقال: «ينظران من كان منكم ممّن قد روى حديثنا ونظر في حلالنا وحرامنا وعرف أحكامنا فليرضوا به حكماً، فإني قد جعلته عليكم حاكماً، فإذا حكم بحكمنا فلم يقبل منه، فإنما استخفّ بحكم الله وعلينا ردّ، والرادّ علينا الرادّ على الله وهو على حدّ الشرك بالله...»(5).

<sup>(1)</sup> البروجردي، جامع أحاديث الشيعة، ج 1، ص 129.

<sup>(2)</sup> الحرّ العاملي، وسائل الشيعة، ج 18، ص 78.

<sup>(3)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 1، ص 69.

<sup>(4)</sup> م. ن.

<sup>(5)</sup> الشيخ الصدوق، من لا يحضره الفقيه، ج 3، ص 8، القضايا والأحكام، باب الاتفاق على عدلين في الحكومة، ح 3233.

و عـن ابن مسكان، عن حبيب قال: قال لنا أبو عبدالله عَلَيْتُلارٌ: «ما أحد أحبّ إليَّ منكم، إن الناس سلكوا سبلاً شتّى (2) منهم من أخذ بهواه، ومنهم من أخذ برأيه وإنكم أخذتم بأمر له أصل».

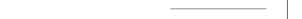
د- تأسيس القواعد الفقهيّة الكلية: يلاحظ في مجموعة كبيرة من الروايات الواردة عن الأئمة عَلَيْهَ إِنها قد تحدّثت عن قواعد كلية للفقه والأصول والحديث. كان الأئمة اللَّهُ عَلَيْكِ يأمرون أكابر صحابتهم وتلامذتهم أن يجلسوا في المسجد ويفتوا الناس. وقد شكلت هذه القواعد الكلية في عصر الغيبة جـزأ هاما من منهـج وأدوات الاجتهاد عند الإمامية. ونسـوق فيما يلى بعض الروايات والحوادث في هذا المجال:

عـن موسـي بن بكر، قـال: قلت لأبـي عبـد الله عَلَيْتُلا ، الرجل يغمي عليـه يوما أو يومين أو الثلاثة أو الأربعة أو أكثر من ذلك، كم يقضى من صلاته؟ قال: «ألا أخبرك بما يجمع لك هذه الأشباء كلُّها؟ كلُّما غلب الله عليه من أمر فالله أعذر لعبده<sub>»</sub>(3).

هـ- حث الأصحاب من الفقهاء على الإفتاء:

1- قال الإمام الصادق عَليسًا لله لأبان بن تغلب: اجلس في مسجد المدينة وأفت الناس، فإنى أحب أن يُرى في شيعتي مثلك (4).

23- ما رواه عبد العزيز بن المهتدي عن الإمام الرضا عَلَي قال: سألته فقلت: إنّي



<sup>(1)</sup> ابن إدريس الحلي، السرائر، ج 3، ص 575، ما استطرفه من جامع البزنطي. (2) شتّى: أي متفرقا.

<sup>(3)</sup> الشيخ الصدوق، الخصال، ج 2، ص 644، أبواب ما بعد الألف، ح 24.

<sup>(4)</sup> محمد على الأردبيلي، جامع الرواة، ج 1، ص 9.

لا أقدر على لقائك في كلّ وقت، فعمّن آخذ معالم ديني؟ فقال عَلَيْ : خذ عن يونس بن عبد الرحمن (١).

#### الثالثة: التدوين:

وتميّزت أيضاً مدرسة الإمام عَلَيِّه بالاهتمام بالتدوين بشكل عام بل ومدارسة العلم لإنمائه وإثرائه.

فكان عَلَيْكُ يأمر طلابه بالكتابة ويؤكد لهم ضرورة التدوين والكتابة كما تجد ذلك في قوله عَلَيْكُ : «إحتفظوا بكتبكم فإنكم سوف تحتاجون اليها»(2).

وكان يشيد بنشاط زرارة الحديثي إذ كان يقول: «رحم الله زرارة بن أعين لولا زرارة ونظراؤه لاندرست أحاديث أبي»(3).

وقال فيه وفي جماعة من أصحابه منهم أبو بصير، ومحمد بن مسلم، وبريد العجلي: «لولا هؤلاء ما كان أحد يستنبط هذا الفقه، هؤلاء حفّاظ الدين وأمناء أبى عَلَيْكَا على حلاله وحرامه وهم السابقون الينا في الدنيا والآخرة، (4).

#### الرابعة: مرجعيّة الكتاب والسنة:

- أ- جامعيّة الكتاب والسنة للشريعة: عن حمّاد، عن أبي عبدالله عَلَيَّ قال: سمعته يقول: «ما من شيء إلا وفيه كتاب أو سنّة» (5).
- وعن مُرازم عن أبي عبد الله عَلَيْتَ ﴿ ، قال: ﴿إِنَّ الله تبارك وتعالى أنزل في القرآن تبيان كل شيء، حتى والله ما ترك الله شيئاً يحتاج إليه العباد، حتى لا

<sup>(1)</sup> الشيخ النجاشي، رجال النجاشي، ص311، مع العلم بـأن يونس مع المصنفين في أصول الفقه راجع تأسيس الشيعة لعلوم الاسلام، 300− 311.

<sup>(2)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 1، ص 52.

<sup>(3)</sup> الحرّ العاملي، وسائل الشيعة ج 27، ص 144، والشيخ المفيد، الاختصاص، ص 66.

<sup>(4)</sup> م. ن، ج 8، ص 57 – 59.

<sup>(5)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 1، ص 59، كتاب فضل العلم، الباب 20، باب الرد الى الكتاب، ح 4.

يستطيع عبد أن يقول: لو كان هذا أنزل في القرآن، إلا وقد أنزل الله فيه»<sup>(1)</sup>.

وعن المعلى بن خنيس قال: قال أبو عبد الله عَلَيَّةُ: «ما من أمر يختلف فيه اثنان، إلا وله أصل في كتاب الله ولكن لا تبلغه عقول الرجال»(2).

3- وجوب الردّ إلى الكتاب والسنة وأخذ الأحكام منهما:

- روى الكليني... قال: سمعت أبا عبد الله عَلَيَّكُ يقول: «كل شيء مردود إلى الكتاب والسنة..»(3).

- وفي حديث آخر عنه عَلِيَّا : «من خالف كتاب الله وسنة محمد الله فقد كفر» (4).

#### سعة جامعة الإمام الصادق عليه

قارع الإمام الصادق على التيارات الفكرية والدينية السائدة في تلك الفترة وأوضح موقف الإسلام حيالها جميعاً، وأثبت أفضلية العقيدة الإسلامية. ولم تقتصر جامعة الإمام الصادق على الطلاب الشيعة، وقد زخرت بطلاب العلم من مختلف المذاهب السنية أيضاً، وكان أئمة المذاهب السنية المشهورين بشكل مباشر وغير مباشر علامذة لديه يفيدون منه، وكان على رأسهم أبو حنيفة الذي لازم الإمام سنتين وجعل هاتين السنتين مصدر علمه ومعرفته وكان يقول: لولا السنتان لهلك النعمان (6).

وقد كان تلامذة الإمام من الأقطار المختلفة مثل الكوفة والبصرة وواسط، 134 والحجاز وغيرها، ومن مختلف القبائل مثل بني أسد، المخارق، طي، سليم، غطفان،

<sup>(1)</sup> الكافي، ج 1، ص 59، كتاب فضل العلم، الباب 20، باب الرد الى الكتاب، ح 1.

<sup>(2)</sup> م. ن، ج1، ص 60، ح 6.

<sup>(3)</sup> م. ن، ص 70، ح 3.

<sup>(4)</sup> م. ن، ح 6.

<sup>(5)</sup> الشيخ أسد حيدر، الإمام الصادق والمذاهب الأربعة، ج1، ص70، كان اسم أبى حنيفة النعمان بن ثابت.

الأزد، خزاعة، خثعم، بني ضبة، وقريش لا سيما بنو الحارث بن عبد المطلب وبنو الحسن الذين اتصلوا بتلك الجامعة<sup>(1)</sup>.

وكفى بما قاله «الحسن بن علي بن زياد الوشّاء» الذي كان من تلامذة الإمام الرضا عَلَيْ الله «الحسن بن علي بن زياد الوشّاء» الرضا عَلَيْ والمحدّثين الكبار في سعة جامعة الإمام ورحابتها: أدركت في هذا المسجد - الكوفة - تسعمائة شيخ كلّ يقول حدّثني جعفر بن محمد(2).

وكان الإمام الصادق عَلَيْكُ يشجع ويعلم ويرغب تلاميذه في العلم الذي يتناسب مع ذوقهم وطبيعتهم، وفي النهاية كان كلّ واحد منهم يتخصص في مجال علمي واحد أو مجالين مثل الحديث، التفسير، علم الكلام وغيرها.

وكان عَلَيْتُ يرشد بعض العلماء الذين يراجعونه للبحث والمناظرة إلى المناظرة مع أحد الطلاب الذي تخصص في ذلك العلم.

قال هشام بن سالم: كنّا عند أبي عبد الله عَلَيّ جماعة من أصحابه، فورد رجل من أهل الشام فاستأذن، فأذن له، فلمّا دخل سلّم، فأمره أبو عبد الله عَلَيّ الله عَلَيّ بالجلوس، ثمّ قال له: «حاجتك أيّها الرجل؟» قال: بلغني أنّك عالم بكلّ ما تسأل عنه، فصرت إليك لأناظرك.

فقال أبو عبد الله عَلَيْتَ لِمِّ: في ماذا؟

قال: في القرآن، وإسكانه وخفضه ونصبه ورفعه.

فقال أبو عبد الله عَلَيْسَكِيرٌ: «يا حمران دونك الرجل!».

فقال الرجل: إنَّما أريدك أنت لا حمران.

فقال أبو عبد الله عَلَيْتُلانُ: «إن غلبت حمران فقد غلبتني».

فأقبل الشامي يسأل حمران حتى غرض وحمران يجيبه.

<sup>(1)</sup> الشيخ أسد حيدر، الإمام الصادق والمذاهب الأربعة، ج1، ص38.

<sup>(2)</sup> النجاشي، فهرست مصنفي الشيعة، ص 39 - 40.

فقال أبو عبد الله عَلَيَّ لان : «كيف رأيت يا شامي؟».

قال: رأيته حاذقاً ما سألته عن شيء إلا أجابني فيه.

فقال أبو عبد الله عَلَيَّ لِهِ: «يا حمران سل الشامي» فما تركه يكشر.

فقال الشامي: أُريد يا أبا عبد الله أُناظرك في العربية!

فالتفت أبو عبد الله علي فقال: «يا أبان بن تغلب ناظره»، فناظره فما ترك الشامى يكشر.

فقال: أُريد أن أُناظرك في الفقه!

فقال أبو عبد الله عَلَيْتُلان : «يا زرارة! ناظره!» فناظره فما ترك الشاميّ يكشر.

ثمّ قال: أريد أن أناظرك في الكلام!

قال: «يا مؤمن الطاق ناظره»، فناظره فسجل الكلام بينهما، ثمّ تكلم مؤمن الطاق بكلامه فغلبه به.

وهكذا عندما أراد الشامي أن يناظر في الاستطاعة - قدرة الإنسان على فعل الشر والخير - والتوحيد والإمامة أمر الإمام وبالترتيب كلاً من حمزة الطيار وهشام بن سالم وهشام بن الحكم بمناظرته، فغلبوه بأدلة قاطعة ومنطق مفحم.

وبمشاهدة ذلك المشهد المثير ارتسمت ابتسامة جميلة على شفتى الإمام فرحاً(١).

#### الإمام الصادق السلاق المنصور

كان أبو جعفر المنصور قلقاً جداً من نشاطات وتحركات الإمام الصادق السياسية، وممّا جعله يزداد قلقاً محبوبية الإمام الصادق عَلَيْ ومنزلته العلمية الكبيرة، لذلك كان يُحضر الإمام إلى العراق بين الحين والآخر بذريعة وأُخرى، ويخطّط لقتله وفي كلّ مرة كان الخطريزول عن الإمام بنحو أو بآخر<sup>(2)</sup>.

<sup>(1)</sup> الشيخ الطوسي، اختيار معرفة الرجال، ج2،ص555.

<sup>(2)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج47، ص216-212، وقد عقد المجلسي فصلاً خاصاً للمواجهات التي كانت بين الإمام والمنصور.

كان المنصور يراقب تحركات الشيعة في المدينة بدقة، وكان له جواسيس ينظرون من ثبتت شيعيته فيضربون عنقه(1).

وكان الإمام الصادق عَلَيَكُ يمنع أصحابه من التعاون والتعامل مع الجهاز الحاكم.

وقد سأله أحد أصحابه يوماً: جعلت فداك -أصلحك الله- إنّه ربما أصاب الرجل منّا الضيق والشدة، فيدعى إلى بناء يبنيه أو نهر يكريه أو المسنأة يصلحه، فما تقول في ذلك؟

فقال عَلَيْكَ : «ما أحب أن اعقد لهم عقدة أو وكيت لهم وكاء -يعني بني العباس-وأنّ لي ما بين لابتيها ولا مدة بقلم، إنّ أعوان الظلمة يوم القيامة في سرادق من نار حتى يحكم الله بين العباد»(2).

وكان الإمام يمنع الشيعة من الترافع إلى قضاة الجهاز العباسي، وينهاهم ولا يعتبر الأحكام التي يصدرونها واجبة التنفيذ شرعاً.

وكان يحــنّر الفقهاء والمحدّثين من الانتماء إلى الحكومة ويقول: «الفقهاء أُمناء الرسل، فإذا رأيتم الفقهاء قد ركبوا إلى السلاطين فاتهموهم»(3).

وكتب أبو جعفر المنصور إلى الإمام يوماً: لولا تغشانا كما تغشانا سائر الناس.

فأجابه الإمام: «ما عندنا من الدنيا ما نخافك عليه، ولا عندك من الآخرة ما نرجوك له، ولا أنت في نعمة فنهنيك عليها، ولا تعدها نقمة فنعزيك بها، فلم نغشاك؟!»، فكتب المنصور: تصحبنا لتنصحنا، فأجابه الإمام: «من أراد الدنيا فلا ينصحك، ومن أراد الآخرة فلا يصحبك»(4).

<sup>(1)</sup> الكشى، اختيار معرفة الرجال، ص282.

<sup>(2)</sup> الحرّ العاملي، وسائل الشيعة، ج12، ص129.

<sup>(3)</sup> الشيخ أسد حيدر، الإمام الصادق عليه والمذاهب الأربعة، ج3، ص21، نقلاً عن حلية الأولياء.

<sup>(4)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج47، ص184.



- يعتبر عهد الإمام الصادق عَلَيَّهُ عهد الانفراج الفكري لمدرسة أهل البيت عَلَيَّهُ. وقد بلغ الازدهار العلمي والفكري غايته، وزخرت بطلاب العلوم ووفود الاقطار الاسلامية.
- شهد القاصي والداني والمؤالف والمخالف أن الإمام على صاحب مقام علمي رفيع لا ينازعه أحد.
  - أهم الخطوات التي قام بها عَلَيْتُلا في منهجه الاصلاحي:

الأولى: رفض منهج الاجتهاد الذي كان سائداً.

الثانية: تأجيل منهج الاجتهاد الفقهي من خلال:

1- تحديد مرجعية النصف.

2- تحديد مصادر الفتاوي.

3- وضع منهج التفقه في الدين.

الثالثة: التدوين.

الرابعة: اعتبار المرجعية الأساس هي الكتاب والسنّة.

- كان المنصور العباسي قلقاً جداً من تحركات الإمام لذلك حاول قتله عدّة مرّات.
  - كان الإمام عَلَيَّ لِللَّهِ يمنع أصحابه من التعاون والتعامل مع الجهاز الحاكم.
    - 138 كان عَلَيْكُ يمنع الشيعة من الترافع إلى قضاة الجهاز العباسي.





- 1- في أيّ سنة انهار الحكم الأمويّ؟
- 2- كيف كان موقف الإمام الصادق عَلَيَّا من ثورة عمّه زيد بن عليَّ؟
  - 3- تحدث عن خصائص جامعة الامام عَلَيْتَا فِي ونهضته العلمية.

### ضع علامة صحّ √ أو خطأ × في المكان المناسب:

- 1- لم يعاصر الإمام عليت أحداً من الحكام العباسيين.
  - 2- موضع قبره الشريف في المدينة المنورة.
  - 3- أبو حنيفة النعمان درس على يدي الإمام عَلَيْكُلاً.
    - 4- قام عَلَيْ بتصحيح منهج الاجتهاد.
    - 5- عاصر الإمام عيس أبا جعفر المنصور.

### الحالة السياسية وثورة زيد

زيد بن علي عَلَيْ الله أحد الثوّار الكبار في عصره. وهو عمّ الإمام الصادق عَلَيْ الله وحينما صمّم على الثورة جاء إليه جابر بن يزيد الجعفيّ يسأله عن سبب تصميمه على الثورة ويخبره بأنّه لو خرج يُقتل.

فقال زيد لجابر: «يا جابر لم يسعني أن أسكت وقد خُولف كتاب الله وتُحوكم بالجبت والطاغوت، وذلك أنّي شاهدت هشاماً ورجل عنده يسبّ رسول الله فقلت للسابّ: ويلك يا كافر، أما أنّى لو تمكنّت منك لاختطفت روحك وعجّلتك إلى النار.

فقال لي هشام: مُه جليسنا يا زيد.

قال زيد لجابر: «فوالله لو لم يكن إلّا أنا ويحيى ابني لخرجت عليه وجاهدته حتّى أفنى»(1).

ومن هنا فجّر زيد ثورته المباركة. وبعد شهادته أمر هشام بصلب جثمانه الطاهر في الكناسة في الكوفة.

أمّا موقف الإمام عَلَيْكُ من عمّه زيد فقد كان الإمام عَلَيْكُ في مواقف عديدة يتبنّى الدفاع عن عمّه ويترحّم عليه ويوضح منطلقاته وأهدافه ويرسّخ في النفوس مفهوماً إسلاميّاً عن ثورته حيث يعتبر هذه الثورة جزءاً من حركته المباركة.

عن الفضيل بن يساريقول: ذهبت إلى المدينة بعد قتل زيد لألتقي بالإمام 140 الصادق عَلَيَ الله وأخبره بنتائج الثورة، وبعد أن التقيته وسمع منيّ ما دار في المعركة

قال غَلَيْتُ لِلْهِ :

يا فضيل شهدت مع عمّى قتال أهل الشام؟

<sup>(1)</sup> القرشي، باقر شريف، حياة الإمام محمّد الباقر عَلَيْنَ ، ج1، ص72.

قال عَلَيْتُلِدِ: كم قتلت منهم؟

قلت: ستة.

قال عَالِيِّهِ: فلعلِّك شاكٌّ في دمائهم؟

قال: فقلت: لو كنت شاكًّا ما قتلتهم.

ثمّ قال: سمعته وهو يقول:

أشركني الله في تلك الدماء. مضى والله زيد عمّي وأصحابه شهداء، مثل ما مضى عليه عليّ بن أبي طالب وأصحابه (1).

141

(1) الشيخ الصدوق، الأمالي، ج13، ص275.

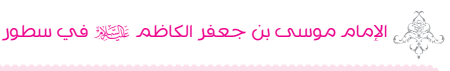


# الإمام موسى بن جعفر الكاظم 🚙





- أن يعرف الطالب الظروف العامة الله رافقت تصدي الإمام الكاظم عُلَيْتُ للإمامة.
  - 2. أن يستذكر أولويّات المواجهة لدى الإمام عُلْيَسَّلْهُ.
  - 3. أن يستذكر أسباب سجن الإمام عَلَيْتُلا واستشهاده.



الولادة: ولد عَلَيْكُ يوم الأحد السابع من شهر صفر سنة (128هـ) في مدينة الأبواء بين مكّة والمدينة.

الشهادة: استشهد الإمام موسى بن جعف رعين مسموماً ببغداد في حبس الشهادة: استشهد الإمام موسى بن جعف رعين من رجب سنة ثلاث وثمانين السنديّ بن شاهك في الخامس والعشرين من رجب سنة ثلاث وثمانين ومائة (183هـ). وهو ابن أربع وخمسين سنة.

أثقابه: العبد الصالح، الكاظم، الصابر، الأمين، باب الحوائج، ذو النفس الزكية، زين المجتهدين، الوفي، المأمون، الطيب.

كنيته: أبو إبراهيم، أبو عليّ، أبو إسماعيل وأبو الحسن الأوّل.

مدفنه: بغداد في مقابر قريش.



### الظروف العامّة

طارد العبّاسيّون ذريّة الإمام عليّ بن أبي طالب عَلَيْ وأتباعهم، ولاحقوهم على امتداد العالم الإسلاميّ، وحاولوا استئصالهم خوفاً من ثوراتهم ومكانتهم ومدى تأثيرهم في قلوب الناس. وقد أُحصي الكثير من الشهداء الذين قُتلوا ابتداءً من تسلّم أبي العبّاس السفّاح السلطة حتى شهادة الإمام موسى بن جعفر عَلَيْ ، وكان أشهرهم الشهيد محمّد بن عبد الله بن الحسن النفس الزكيّة المقتول سنة 145هوالشهيد الحسين بن عليّ بن الحسن شهيد فخّ الّذي استشهد سنة 169هم، بالإضافة إلى استشهاد الإمام الكاظم عَلَيْ نفسه على يد هارون الرشيد سنة 183هم بعد سنين قضاها يتنقّل في سجون هذا الطاغية.

وفي هذه الفترة انتشر الفسق وشرب الخمر والمجون الذي غصّت به قصور الخلفاء، وكانت أموال بيت المال تُصرف على المغنين والجواري وأمثالهم. وينقل أبو الفرّج الأصفهاني: «أهديت إلى الرشيد جارية... وأخرج كلّ قينة في داره واصطبح فكان جميع من حضره من جواريه المغنيات والخدمة في الشراب زهاء ألفي جارية في أحسن زيّ من كلّ نوع من أنواع الثياب والجواهر...

فلمّا جاء وقت صلاة العصر لم يشعر الرشيد إلّا وعليّة قد خرجت من حجرتها وأمّ جعفر من حجرتها معها زهاء ألفى جارية من جواريها...

14/

فطرب الرشيد وقام على رجليه حتى استقبل أمّ جعفر وعليّة وهو على غاية السرور وقال: «لم أركاليوم قطّ، يا مسرور لا تبقين في بيت المال درهما إلّا نثرته، فكان مبلغ ما نثره يومئذ ستّة آلاف ألف درهم»(١).

هـذا نموذج يحكي عن الاستهتار الفاحش بأموال المسلمين، والخروج عن أحكام الدين، في الوقت الذي كانت الأكثرية الساحقة في البلاد الإسلامية تعاني الفقر والحرمان. ومن شعر قاله الشاعر أبو العتاهية:

إنّى أرى الأسعار أسعار الرعيّة غالية

وأرى المكاسب نزرة وأرى الضرورة فاشية

وأرى غموم الدهر رائحة تمر وغادية

وأرى اليتامي والأيامي في البيوت الخالية

من بين راج لم يزل يسمو إليك وراجية

يشبكون مجهدة بأصبوات ضعاف عالية

يرجون رفدك كي يروا ممّا لقوه العافية

من مصيبات جُوع تمسي وتصبح طاوية مُن للبطون الجائعات وللجسوم العارية

وأمّا على المستوى العلميّ فقد كثرت الشبهات على الناس ونشأ الكثير من الفرق والمذاهب والتيّارات المنحرفة، حتّى وصل بعضها إلى الإلحاد<sup>(2)</sup>.

# أولويّات المواجهة

لقد أظهر الإمامان الباقر والصادق المعلاق العلوم والمعارف الإسلامية الأصيلة

<sup>(1)</sup> أبي الفرج الأصفهاني، الأغاني، ج10، ص 360.

<sup>(2)</sup> الشيخ القرشي، حياة الإمام الرضاع الشيئ ، ص 193.

149

وحدّدا المناهج والأصول والمعالم. وبدأ الإمام الكاظم عَلَيْسَكِيرٌ بدور آخر تجلى في المواجهة السياسيّة، وبدأ بخطوات عمليّة عديدة في هذا الإطار. وأمّا الجهاد العسكريّ فلم تكن الأمّة جاهزة لمثل هذا الخيار وهذا ما نجده في كلمته لشهيد العسكري فلم بدن المه جاهره بمن سعد الحيور وسعي الخروج: وإنّك مقتول فأجد الضراب، في الحسيان بن عليّ عندما رآه عازماً على الخروج: وإنّك مقتول فأجد الضراب، فإنّ القوم فسّاق يظهرون إيماناً ويضمرون نفاقاً وشركاً فإنّا لله وإنّا إليه راجعون وعند الله أحتسبكم من عصبة (١).

وقد ارتسم هذا العمل السياسيّ غير المسلّح في العديد من الأمور:

1- بيان حقّ الإمام عن بالخلافة:

هذا البيان الّذي انتقل من إطاره العلميّ إلى إطار التحدّي وصناعة الجوّ السياسيّ. وممّا ينقل أنّه لمّا زار هارون قبر النبيّ في وقد احتفى به الأشراف السياسيّ. وممّا ينقل أنّه لمّا زار هارون قبر النبيّ في وقد احتفى به الأشراف السياسيّ. وممّا ينقل أنّه لمّا زار هارون قبر النبيّ على الضريح المقدّس ووجّه للنبيّ الله النبيّ الله المقدّس ووجّه للنبيّ

والوجوه والوزراء وكبار رجال الدولة، أقبل على الضريح المقدّس ووجّه للنبيّ ﷺ التحيّة قائلاً: السلام عليك يا بن العمّ، قاصداً الافتخار على من سواه برحمه الماسّة من النبيِّ عَلَيْ موجودا فسلم على من خلال ذلك، وكان الإمام عَلَيتُلا موجودا فسلم على النبيّ علي قائلاً: السلام عليك يا أبت.

ففقد الرشيد صوابه وانتفخت أوداجه وقال: لم قلت إنك أقرب إلى رسول الله Slia

فقال عُلْسَكِّلِا: «لو بُعث رسول الله حبّا وخطب منك كريمتك هل كنت تحبيه إلى ذلك؟».

فقال هارون: سبحان الله! وإنّي لأفتخر بذلك على العرب والعجم.

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج1، ص 366.

فقال عَلَيْتَا الله والدكم فلذلك فقال عَلَيْهِ وَلا أَزْوَجِه، لأَنَّه والدنا لا والدكم فلذلك نحن أقرب إليه منكم (1).

#### 2- النفوذ إلى السلطة والتأثير من داخلها:

لقد استطاع الإمام أن ينفذ من خلال بعض شيعته إلى مركز القرار واضعاً عيوناً له تنقل التوجّهات للاتّقاء منها من جهة ولمحاولة التأثير في تلك القرارات من جهة أخرى، أو على الأقلّ لخدمة المؤمنين ورفع الظلم عنهم بالقدر الممكن. ومن تلك الشخصيّات على بن يقطين، الّدي كان وزيراً لهارون الرشيد، وقد قال له الإمام الكاظم علي الله الله تعالى أولياء مع أولياء الظلمة ليدفع بهم عن أوليائه وأنت منهم يا على "2).

وكان الإمام عَلَيْ حريصاً على أمن علي بن يقطين وعدم كشفه من قبل هارون وأعوانه. ومرّة أهدى الرشيد إلى ابن يقطين ثياباً فاخرة فيها درّاعة فاخرة فقام من فوره وأهداها إلى الإمام عَلَيْ فردّها الإمام عَلَيْ فردّها الإمام عَلَيْ فرده وأهداها إلى الإمام عَلَيْ فردها الإمام عَلَيْ فرده وأهداها إلى الإمام عَلَيْ فردها الإمام عَلَيْ فردها الإمام عن يدك فسيكون لك بها شأن تحتاج إليها معه»(3).

وبعدها جاء ساع إلى هارون يقول له إنّ عليّ بن يقطين يقول بإمامة موسى الكاظم، وإنّه قد حمًل إليه في هذه السنة تلك الدرّاعة السوداء التي أكرمته بها، فاستدعى هارون علىّ بن يقطين وقال له:

ما فعلت بالدرّاعة السوداء الّتي كسوتك بها وخصصتك بها من بين سائر ما خواصّي؟

فقال ابن يقطين: «هي عندي يا أمير المؤمنين، في سفط من طيب مختومٌ

<sup>(1)</sup> القرشي، حياة الإمام الرضا عَلاَيَّا إِذْ ، ج1، ص 78.

<sup>(2)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج72، ص 349.

<sup>(3)</sup> م. ن، ج 48، ص 137.

عليها، فطلب إحضارها، فأرسل من يحضرها من مكانها. وعندما رآها هارون قال: ردّها إلى مكانها وخذها وانصرف راشداً فلن نصدق بعدها عليك ساعياً»(1).

### 3-مواجهة السلطة وفضح ظلمها:

كان الإمام عَلَيْ يُظهر عدم شرعية هذه السلطة. ومما يُنقل أنّ هارون قال لأبي الحسن الكاظم عَلَيْ حين أُدخل عليه: ما هذه الدار؟

فقال عَلَيْتَ لِإِدِّ: هذه دار الفاسقين.

فقال له هارون: فدار من هي؟

قال: هي لشيعتنا فترة ولغيرهم فتنة.

قال: فما بال صاحب الدار لا يأخذها؟

فقال عَلَيْتَكُ : أخذت منه عامرة ولا يأخذها إلَّا معمورة.

قال: فأين شيعتك؟

فقراً أبو الحسن عَلَيَّ اللهِ: ﴿ لَمْ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَّفِ وَٱلْمُشْرِكِينَ مُنفَكِّينَ حَتَّى تَأْنِيَهُمُ ٱلْبِيَّنَةُ ﴾ (2).

فقال له: فنحن كفّار؟

قال عَلَيْتُ إِذَا ولكن كما قال الله ﴿ اللَّذِينَ بَدَّ لُوا نِعْمَتَ اللَّهِ كُفُرًا وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ دَارَ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُولِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّا الللللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

فغضب عند ذلك وغلظ عليه (4).

<sup>(1)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 48، ص 138.

<sup>(2)</sup> سورة البيّنة، الآية: 1.

<sup>(3)</sup> سورة ابراهيم، الآية: 28.

<sup>(4)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 48، ص 156.

### أسباب سجن الإمام عييلا

# 1- حقد هارون على كلّ شخصيّة بارزة:

لم يرق لهارون أن يسمع الناس يتحدّثون عن أيّ شخص يتمتّع بمكانة عليا. ويكفي دلي للاً على ذلك ما فعله بالبرامكة حيث محا وجودهم رغم كونهم حاشيته ورجاله، بعد أن ذاع اسمهم بين الناس وصار لهم عزّ وجاه.

#### 2- بغضه للعلويين:

فقد كان هارون حاقداً على العلويين وكان يتفنّن في تقتيلهم والبطش بهم، فلم يكن مرتاحاً لوجود سيدهم الكاظم عليته في دعة واطمئنان وأمان.

#### 3- الوشاية به عَلَيْتُلِيدُ ،

وهذا هو السبب الأساس، فقد وشى بعض المتزلفين لهارون بالإمام الكاظم عَلَيْتُلاً، وتناولت الوشاية أموراً عديدة، منها:

أ - أ - جباية الأموال له: ففي الوقت الذي كان يقوم هارون الرشيد بحصار العلويين اقتصاديّاً لتجويعهم وإفقارهم وصلت إليه وشاية تخبره أنّ الأموال تصل إلى الإمام عَلَيْكُلُمُ من جميع أقطار العالم الإسلاميّ وأنه اشترى ضيعة تسمّى البسريّة بثلاثين ألف دينار.

ب-ب - طلب الخلافة: ويذكر المؤرّخون من الواشين عليّ بن اسماعيل بن جعفر حيث خرج إلى بغداد فدخل على الرشيد وقال له: ما ظننت أنّ في الأرض خليفتين حتى رأيت عمّي موسى بن جعفر يُسلَّم عليه بالخلافة. فلمّا سمع ذلك هارون فَقَدَ صوابه.

ومن الأمور التي ملأت قلب هارون غيظاً، أنّه كان يقول لموسى بن جعفر عَلَيْكُلان: خذ فدكاً حتّى أردّها إليك، فيأبى حتّى ألحّ عليه.

قال: وما حدودها؟

قال عَلَيْتُلِمْ: إن حددتها لم تردها.

قال: بحقّ جدّك إلّا فعلت.

قال عَلِيَّ إِنَّ المَّا الحدِّ الأوَّل فعدن، فتغيّر وجه الرشيد وقال: إيها.

قال عَلَيْتُ اللهِ: والحدّ الثاني سمرقند، فاربدّ وجهه.

قال عَلَيْكَ إِذْ : والحدّ الثالث أفريقية، فاسودّ وجهه وقال: هيه.

قال عَلَيْتُ اللهِ: والرابع سيف البحر ممّا يلي الجزر وأرمينية.

قال الرشيد: فلم يبق لنا شيء، فتحوّل إلى مجلسي.

قال الإمام موسى بن جعفر عَلِيَّا : قد أعلمتك أنَّني إن حددتها لم تردَّها. فعند ذلك عزم على قتله (1).

وهكذا فقد كان اعتقال الإمام عَلَيْنَا سنة 179هـ في شهر شوال، وبقي يتنقّل في السجون يلاقي أنواع التضييق والتنكيل إلى أن عمد الرشيد إلى رُطب فوضع فيه سمّاً فاتكا وأمر السندي أن يقدّمه إلى الإمام عَلَيْنَا ويحتّم عليه أن يتناول منه ففعل ومضى شهيداً سنة 183هـ.

<sup>(1)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج29، ص 201.



- طارد العباسيون ذريّة الإمام عَلَيْتُلارُ وأتباعهم، ولاحقوهم على امتداد العالم الإسلامي.
- أحصي الكثير من الشهداء، الذين قتلوا ابتداء من تسلّم السفاح السلطة حتى شهادة الإمام الكاظم عَلَيْكُلْ ، وكان أشهرهم الشهيد محمد بن عبد الله بن الحسن، والشهيد الحسين بن علي بن الحسن شهيد الفخ.
  - انتشر في هذه المرحلة الفسق وشرب الخمر والمجون...
  - رسم الإمام الكاظم عُلِيَّا عمله السياسي ضمن الأمور التالية:
    - 1- بيان حق الإمام عَلَيْكُلا بالخلافة.
    - 2- النفوذ إلى السلطة والتأثير من داخلها.
      - 3- مواجهة السلطة وفضح ظلمها.

أسباب سجن هارون للإمام عَلَيتَ للاِّ:

- 1- حقد هارون على كل شخصية بارزة.
  - 2- بغضه للعلويين.
- 3- الوشاية بالإمام من قبل بعض المتزلفين.





- 1- ما هي الطريقة التي انتهجها الإمام عَلَيْتُلِيُّ في المواجهة؟
- 2- ما هو الهدف الذي توخّاه الإمام عَلَيْكَا من وجود أمثال علي بن يقطين في السلطة؟
  - 3- ما هي أهم الأسباب التي دعت هارون لسجن الإمام عَلَيَّا \$؟

# ضع علامة صحّ / أو خطأ x في المكان المناسب:

- 1- كُنّي الإمام الكاظم بـ«أبي إبراهيم» و«أبي الحسن الأول».
  - 2- موضع قبره الشريف في الكاظمية.
- 3- ثار بعضهم بوجه العباسيين في فترة حياة الإمام عَلَيَّ اللهِ .
- 4- السفاح أحد الخلفاء العباسيين الذين عاصرهم الإمام الكاظم عَلَيْ الله .
  - 5- النفس الزكية هو محمد بن عبد الله بن الحسن.



# خُلُص الشيعة يعرفون الإمام عَيْسٌ

رغم حالة التكتّم وشدة التقيّة في ظروف البطش والتنكيل العبّاسيّ، فإنّ خاصّة الشيعة كانوا يعرفون الإمام عَلَيّ من علامات وأمارات شاهدوها في آبائه عَلَيْ ، بل وفسّروا أيضاً المغزى من وصيّة الصادق عَلَيّ لخمسة أشخاص أو لثلاثة كما في بعض الروايات، هذا فضلاً عن أنّهم يسألون ويمتحنون ولا يسلّمون أو يقطعون إلّا بعد التحرّي والبحث الشديدين.

قفي حديث أبي جعفر النيسابوريّ، قال: وسرت إلى المدينة، وجعلت رحلي في بعض الخانات، وقصدت مسجد رسول الله في وزرته وصلّيت، ثمّ خرجت وسألت أهل المدينة: إلى من أوصى جعفر بن محمّد؟ فقالوا: إلى ابنه الأفطح عبد الله. فقلت: هل يفتي؟ قالوا: نعم. فقصدته وجئت إلى باب داره، فوجدت عليها من الغلمان ما لم يوجد على باب دار أمير البلد، فأنكرت، ثمّ قلت: الإمام لا يقال له: لم وكيف؟ فاستأذنت، فدخل الغلام وخرج، وقال: من أين أنت؟ فأنكرت وقلت: والله ما هذا بصاحبي، ثمّ قلت: لعلّه من التقيّة. فقلت: قل: فلان الخراسانيّ. فدخل وأذن لي، فدخلت فإذا به جالس في الدست؟! ثمّ قلت: هذا أيضاً من الفضول فقلت في نفسي: ذا أعظم، الإمام ما يشاء، فسلّمت عليه، فأدناني وصافحني وأجلسني القرب منه، وسألنى فأحفى(2).

ثمّ قال: في أيّ شيء جئت؟ قلت: في مسائل أسأل عنها، وأريد الحجّ. فقال لي: اسأل عمّا تريد. فقلت: كم في المائتين من الزكاة؟ قال: خمسة دراهم. قلت: كم

<sup>(1)</sup> الدست: صدر المجلس، والوسادة.

<sup>(2)</sup> أيّ ألحّ في السؤال وبالغ.

في المائة؟ قال: درهمان ونصف. فقلت: حسن يا مولاي، أعيذك بالله، ما تقول في رجل قال لامرأته: أنت طالق عدد نجوم السماء؟ قال: يكفيه من رأس الجوزاء ثلاثة. فقلت: الرجل لا يحسن شيئاً، فقمت وقلت: أنا أعود إلى سيّدنا غداً. فقال: إن كان لك حاجة فإنا لا نقصر(1). وهدذا الحديث يدلّ على تشخيص خلّص أصحاب الأثمة للإمام عَلَيْ ودقّة تحرّيهم في هذا الأمر الخطير. وقد عرفوا المغزى الحقيقي وراء وصيّة الإمام الصادق عَلِي لله نفير واحد بعده، والإمام عَلَي لا يوصي إلّا إلى واحد، فقد روى داود بن كثير الرقيّ قال: أتى أعرابي إلى أبي حمزة (وكان جالسا في لمّة من أصحابه)، فسأله خبراً، فقال: توفّي جعفر الصادق عَلي له أفاق قال: هل أوصى إلى أحد؟ قال: نعم، أوصى إلى ابنه عبد الله وموسى وأبي جعفر المنصور، فضحك أبو حمزة وقال: الحمد لله الّذي هدانا ولم يضلّنا، بين لنا عن الكبير، ودلّ على الصغير، وأخفى عن أمر عظيم، فسئل عن قوله فقال: بيّن عيوب الكبير، ودلّ على الصغير بأن أدخل يده مع الكبير، وستر الأمر الخطير بالمنصور، لأنه لو سأل المنصور عن الوصيّ لقيل: أنت (2).

<sup>(1)</sup> ابن حمزة الطوسي، الثاقب في المناقب، ص 441.

<sup>(2)</sup> الشيخ عباس القمى، الأنوار البهية، ص 149.



# الإمام عليّ بن موسى الرضايية





- أن يتعرّف الطالب إلى الظروف المحيطة بعصر الإمام الرضا عَلَيْتُ اللهِ مام الرضا عَلَيْتُ اللهِ على الله على
  - 2. أن يتبيّن الأهداف الحقيقيّة لولاية العهد.
- ان يستذكر كيفية مواجهة الإمام عَلَيْتَ لله لمكيدة ولاية العهد.

# الإمام عليّ بن موسى الرضا علي في سطور



الولادة: ولد في الحادي عشر من شهر ذي القعدة سنة (148هـ) في المدينة المنوّرة.

الشهادة: استشهد بالسم في شهر صفر، سنة ثلاث ومائتين من يوم الجمعة، وهـويومئـذ ابن خمس وخمسين سنة، ودفن في دار حميد بن قحطبة في بقعة هارون الرشيد في قرية يقال لها سناباد.

ألقابه: الرضا، الصابر، الفاضل، الرضيّ، الوفيّ، قرّة أعين المؤمنين، غيظ الملحدين.

كنيته: أبو الحسن الثاني.

مدفنه: طوس.





عاصر الإمام الرضا عَلَيْ خلال فترة إمامته المباركة التي استمرّت عشرين سنية عدداً من خلفاء بني العبّاس وهم هارون الرشيد لمدّة عشر سنوات (183 ـ 193 ـ 193 ـ ومن بعده ولداه الأمين والمأمون.

#### الإمام عليه في عصر هارون الرشيد

بعد استشهاد الإمام الكاظم عَلَيْكُ سنة 183هـ وتسلّم الإمام الرّضا عَلَيْكُ الإمامة عانى الكثير من ظلم هارون، ولكن لم يظهر منه أيّ تصد عاني لمنصب الإمامة، ولم يسجّل له أيّ حضور في المجالس والمحافل العامّة، وذلك لأسباب متعدّدة منها الوصيّة الّتي ركّز فيها الإمام الكاظم عَلَيْكُ على أنّ إظهار ابنه الإمام عَلَيْكُ للإمامة سيكون بعد أربع سنوات من استشهاده أي سنة 178هـ. وذلك لإدراك الإمام الظروف القاسية التي ستمرّ بها الأمّة في ذلك الوقت.

وبالفعل في سنة 187هـ تصدّى الإمام لمنصب الإمامة علنا، ولذلك قال له 63 محمّد بن سنان: لقد شهرت بهذا الأمر - الإمامة - وجلست في مكان أبيك بينما سيف هارون يقطر دماً. فقال الإمام عَلَيْتُلَا :

«إِنَّ اللَّذِي جِرَّأْنِي على هذا الفعل قول الرسول على: لو استطاع أبو جهل أن ينقص شعرة من رأسى فاشهدوا بأنى لست نبيّاً وأنا أقول: لو استطاع هارون أن

# ينقص شعرة من رأسي فاشهدوا بأنّي لست إماماً»<sup>(1)</sup>.

وبالفعل توفّي هارون سنة 193هـ. ودُفن في مدينة طوس.

#### الإمام الله في عصر الأمين

إنّ شخصيّة الأمين كما تصفها بعض الكتب كانت شخصيّة مستهترة، يقول بعض الكتّاب «قد كان قبيح السيرة ضعيف الرأي، سفّاكاً للدماء يركب هواه، ويهمل أمره، ويتّكل في جليلات الأمور على غيره»(2).

وقد احتدم الصراع بين الأمين والمأمون والله أدى في نهاية المطاف إلى الإطاحة بحكم الأمين وقتله.

وقد استغلّ الإمام عَلَيْكُ هذه الأوضاع، وصبّ جهوده على بناء الجماعة الصالحة ونشر المفاهيم الإسلاميّة الصحيحة في المجتمع الّذي عانى الكثير من المجون والفساد والانحراف الفكريّ.

### الإمام الله في عصر المأمون

المأمون رجل ذكيّ، وهذا ما يمكن أن نفهمه من إسناد ولاية العهد إلى الإمام عَلَيْ الله وحقّاً يجب القول إنّ سياسة المأمون كانت تتمتّع بتجربة وعمق لا نظير له، لكن الطرف الآخر الّذي كان في ساحة الصراع كان الإمام عليّ بن موسى الرضا عَلَيْ وهو نفسه الّذي كان يحوّل أعمال المأمون وخططه الذكية والممزوجة بالشيطنة إلى أعمال بدون فائدة ولا تأثير لها، وإلى حركات صبيانيّة كما سنرى في الكلام عن ولاية العهد. وهناك عدّة شواهد على هذه الشيطنة، ففي عصره كان يتمّ ترويج العلم والمعرفة بحسب

الظاهر، وكان العلماء يُدعون إلى مركز الخلافة، ويبذل المأمون الهبات والمشجّعات

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج8، ص257.

<sup>(2)</sup> المسعودي، التنبيه والإشراف، ص 302.

للباحثين، وذلك لإعداد الأرضية لانجذابهم نحوه، وعلاوة على هذا فقد حاول جذب الشيعة وأتباع الإمام عَلَيْتُلا إليه من خلال القيام ببعض الأعمال، فمثلاً كان يتحدّث عن عدّة أمور منها:

- أ- أنّ الإمام علياً عَلَيْتُ أكثر أهليّة وأولى بالخلافة بعد النبيّ على أ
  - ب- جعل لعن معاوية وسبّه أمراً رسميّاً.
- ج- أعاد للعلويين ما غُصب من حقّ السيّدة الزهراء عَلِيَّكُ في فدك.

وبالنتيجة كان يبذل قصارى جهده لإرضاء الناس حتّى يستطيع بسهولة الاستقرار على مركب الخلافة.

#### ولاية العهد: أهدافها، أسبابها ونتائجها

بعد مقتل الأمين تسلّم المأمون الخلافة سنة 198هـ، وأسند ولاية العهد إلى الإمام عَلَيْتُ الله سنة 201 للهجرة، وكان وراء هذا العمل عدّة أهداف منها:

### 1-التهدئة للأوضاع الداخليّة:

بعد تسلم المأمون الخلافة بسنة واحدة أي 199هم، اندلعت شورات عظيمة وحركات تمرّد واسعة قادها العلويّون، حيث خرج أبو السرايا السريّ بن منصور الشيبانيّ بالعراق ومعه محمّد بن إبراهيم بن إسماعيل الحسنيّ، فضرب الدارهم بالكوفة بغير سكّة العبّاسيين، وسيّر جيوشه إلى البصرة. وقد توزّعت الثورة على عدّة جبهات:

- أ- جبهة البصرة بقيادة العبّاس بن محمّد بن عيسى الجعفريّ.
  - ب- وجبهة مكّة بقيادة الحسين بن الحسن الأفطس.
  - ج- وجبهة اليمن بقيادة إبراهيم بن موسى بن جعفر علي الله.
  - د- وجبهة فارس بقيادة إسماعيل بن موسى بن جعفر عَلَيْتَ اللهِ.

هـ- وجبهة الأهواز بقيادة زيد بن موسى.

و- وحبهة المدائن بقيادة محمّد بن سليمان(١).

ولذلك كان الهدف الأوّل من دعوة الإمام عَلَيْتُلا إلى خراسان تحويل ساحة المواجهة العنيفة والملتهبة إلى ساحة مواجهة سياسيّة هادئة.

#### 2- سلب القداسة والمظلومية عن الثورة:

الشيعة لم يكونوا يعرفون التعب أو الملل في المواجهة ولم تكن ثورتهم لتقف عند حدّ. وهذه المواجهات كان لها خاصّيتان:

الأوّلي: المظلوميّة.

الثانية: القداسة(2).

المظلوميّة: الّتي كانت تتمثّل بانتزاع الخلافة والاضطهاد والقتل الّذي تعرَّض له أئمَّة أهل البيت عَلِيَّةً إلى عهد مولانا الإمام عليٌّ عَلَيْتُ إِلَى عهد مولانا الرضاع السيِّلارِ وما بعده.

أمّا القداسة: فهي التي يمثلها الإمام المعصوم من خلال ابتعاده عن أجهزة الحكم، وقيادة الناس وفقا لمنهج الإسلام المحمديّ الأصيل.

إنّ المأمون العباسيّ حاول من خلال ولاية العهد أن يسلب هذه القداسة والمظلوميّة اللتِّين تشكلان عامل النفوذ الثوريّ في المجتمع الإسلاميّ؛ لأنّ الإمام عندما يصبح وليّ عهد سينضمّ، حسب تصوّر المأمون، إلى أجهزة الحكم وينفذ أوامر الملك في 166 التصرّف بالبلاد إذاً فهو لم يعد لا مظلوماً ولا مقدّسا.

3- إضفاء المشروعية على الخلافة العياسية:

<sup>(1)</sup> المنظمة العالمية للحوزات، تاريخ الإسلام، ج3، ص016-161.

<sup>(2)</sup> الإمام السيد على الخامنئي، الدروس العظيمة من سيرة أهل البيت عليه من 190-191 (بتصرّف).

إنَّ مبايعة الإمام عَلَيَّ للمأمون تعني حصول المأمون على اعتراف من العلويين، على أعلى مستوى، بشرعية الخلافة العباسية. وقد صرّح هو بذلك «فأردنا أن نجعله ولي عهدنا، ليكون دعاؤه لنا، وليعترف بالملك والخلافة لنا»(1).

لأنّ هـنه البيعة تعني بالنسبة إلى المأمون: أنّ الإمام يكون قد أقرّ بأنّ الخلافة ليست له دون غيره، ولا في العلويين دون غيرهم. ولذلك إنّ حصول المأمون على هذا الاعتراف ومن الإمام عَلَيَ الله خاصّة، يُعتبر أخطر على العلويين من الأسلوب الّذي انتهجه أسلافه من أمويين وعباسيين ضدّهم، من قتلهم وتشريدهم، وسلب أموالهم (2).

وهناك أهداف كثيرة ذُكرت في الكتب للبيعة كأن يكسب المأمون سمعة معنوية وصيتاً بالوقار والتقوى، وأن يتحوّل الإمام إلى حام ومرشد للنظام، إلى غير ذلك من الأهداف الّتي سنذكر بعضها. ولكنّ السؤال المهمّ هو ما هي الإجراءات التي قام بها الإمام عَلَيْكُمْ في سبيل مواجهة هذه الخطوة السياسيّة الدقيقة؟

ولكن قبل الإجابة عن هذا السؤال لا بدّ لنا من معرفة الأسباب لقبول هذه البيعة، وإن كانت هناك أسباب متعددة ولكننا نقتصر على أهمّ سبب في هذا المجال وهو:

#### الإكراه على البيعة

أوّل أمر قام به الإمام أنّه رفض البيعة بولاية العهد. وانتشر هذا الرفض في كلّ مكان حتّى إنّ الفضل بن سهل صرّح في جمع من العاملين بهذا الأمر. وبيّن الإمام في كلّ فرصة أُتيحت له أنّه مجبر على القيام بهذا الأمر. وهذا يُعتبر أيضاً إجراء من 67 قبل الإمام في مواجهة ولاية العهد من قبل المأمون. قال الريّان بن الصلت: «دخلت على عليّ بن موسى الرضا عَلَيْكُلاً، فقلت له: يا بن رسول الله الناس يقولون: إنّك

<sup>(1)</sup> الشيخ الصدوق، عيون اخبار الرضا، ج2، ص 181.

<sup>(2)</sup> العلامة السيّد جعفر مرتضى، الحياة السياسيّة للإمام الرضا عَلَيْتِهِ ، ص 823-239.

قبلت ولاية العهد مع إظهارك الزهد في الدنيا، فقال عَلَيْ : قد علم الله كراهتي لذلك، فلما خُيرت بين قبول ذلك وبين القتل اخترت القبول على القتل، ويحهم أما علموا أنّ يوسف عَلَيْ كان نبيّاً ورسولاً فلمّا دفعته الضرورة إلى تولّي خزائن العزيز ﴿ قَالَ اَجْعَلِي عَلَى خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ ۗ إِنّ حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾ ودفعتني الضرورة إلى قبول ذلك على إكراه وإجبار بعد الإشراف على الهلاك على أنّي ما دخلت في هذا الأمر إلا دخول خارج منه فإلى الله المشتكى وهو المستعان»(١).

طبعاً هذا لا يعني أنّ الإمام عَلَيّ لأنّه هُ دّ بالقتل قبل بولاية العهد من دون النظر إلى النتائج المترتّبة على ذلك. ومن النصوص الّتي يظهر فيها التهديد للإمام عَلَيّ هو قول المأمون له: «إنّ عمر بن الخطّاب جعل الشورى في ستّة أحدهم جدّك أمير المؤمنين عليّ عَلَيْ وشرط فيمن خالف منهم أن يُضرب عنقه ولا بدّ من قبولك ما أريده منك فإننى لا أجد محيصاً عنه»(2).

وأمَّا الإجراءات الَّتي قام بها الإمام عَلَيَّكُ فِهِي متعدّدة منها:

#### 1- إعلان التهديد:

وهذا الإجراء تقدّم الكلام عنه، وقد ساعد أعوان السلطة لعدم تدبيرهم ودرايتهم بالسياسة على نشر هذا الخبر.

# 2- عدم التدخّل في الشؤون السياسيّة:

رغم كلّ التهديدات الّتي مورست على الإمام عَلَيّ قَبِلَ ولاية العهد بشرط الموافقة على عدم تدخّله في أيّ شأن من شؤون الحكومة من حرب أو سلم، ومن عزل أو نصب الخ...

<sup>(1)</sup> الشيخ الصدوق، عيون أخبار الرضا، ج2، ص139.

<sup>(2)</sup> الشيخ المفيد، الإرشاد، ص290.

فقد قال عَلَيْتُلِا عندما هدده المأمون:

«فإنّي أجيبك إلى ما تريد من ولاية العهد على أنّني لا آمر ولا أنهى ولا أفتي ولا أقتي ولا أقتي ولا أقتي ولا أقضي ولا أولّي ولا أعزل ولا أغيّر شيئاً ممّا هو قائم، فأجابه المأمون إلى ذلك كلّه»(1).

إلى غيرها من الإجراءات التي قام بها الإمام الرضا عَلَيْتُ في مواجهة هذه السياسة التي قام بها المأمون والتي لا يستوعبها هذا البحث.

#### نتائج ولاية العهد

يقول الإمام الخامنئيّ في هذا المجال:

«إنّ السنة التي تسلم فيها الإمام عَلَيْ ولاية العهد كانت واحدة من أعظم البركات التاريخية على التشيّع حتّى إنّها نفخت روحاً جديدة في نضال العلويّين وكفاحهم، وهذا كان من بركات التدبير الإلهيّ للإمام الثامن عَلَيْ وأسلوبه الحكيم»(2).

لذلك سنشير إلى بعض من نتائج ولاية العهد.

#### 1- اعتراف المأمون بأحقية أهل البيت النيالية:

ويكفي للتدليل على هذه الفكرة أن نطّلع على بعض الكلمات التي صدرت عن الإمام على المناس التعيين. فعندما طلب المأمون منه أن يخطب أمام الناس خطب موضّعاً حقّه:

«أَيّها الناس إنّ لنا عليكم حقّاً برسول الله هي ولكم علينا حقّاً به، فإذا أَدّيتم إلينا ذلك وجب لكم علينا الحكم والسلام»(3).

<sup>(1)</sup> الشيخ المفيد، الإرشاد، ص290.

<sup>(2)</sup> الإمام الخامنئي، الدروس العظيمة من السيرة أهل البيت عليه ( ، ص190.

<sup>(3)</sup> ابن الصباغ المالكي، الفصول المهمّة، ص525- 256.

ثم خطب المأمون فقال: «أيّها الناس جاءتكم بيعة عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب عليّ الله لو قرأت هذه الأسماء على الصمّ البكم لبرئوا بإذن الله عزّ وجلّ»(1).

#### 2- توظيف الإعلام لصالح الإمام عليستلا:

وقد تمّ ذلك من خلال عدّة خطوات:

أصبح أئمّة الجمعة يدعون للإمام الرضاعْ الشِّيِّ في كلّ جمعة وعند كلّ مناسبة.

ضربت النقود باسم الإمام الرضا عُلِيَّ في جميع الأمصار.

كثرت الخطب والأشعار المادحة للإمام وأهل البيت المنتلا.

حتى إنّ المأمون نفسه قال:

إلّا بحبّ ابن أبي طالب والأخ فوق الخلّ والصاحب (3)

لا تُـ قبل التوبة من تائب أخي رسول الله حلف الهدى (2)

# 3- حريّة الإمام علي المناظرة:

ويكفي أن نعرف أن مناظرات الإمام كثيرة جدّاً مع كلّ المذاهب والأديان حتّى لُتُ بِي عَلِيتُ لِللهِ بِي الملحدين».

فقد جمع المأمون للإمام عَلَيْكُ الجاثليق وهو رئيس الأساقفة، ورأس الجالوت عالم اليهود، ورؤساء الصابئين، وعظماء الهنود من أبناء المجوس، وأصحاب 170 زرادشت، وعلماء الروم، والمتكلّمين، فناظرهم بأجمعهم في مناظرات مشهورة،

وغلب عليهم بالحجة البينة والبراهين التامة، وأذعنوا لتمام فضله في العلم.

<sup>(1)</sup> الشيخ الصدوق، عيون أخبار الرضا، ج2، ص147.

<sup>(2)</sup> القرشي، حياة الإمام الرضاع الله ، ج2، ص 249.

<sup>(3)</sup> الأمين، أعيان الشيعة، ج 2، ص 16.

#### 4- نشر فضائل أهل البيت عليه ومقاماتهم:

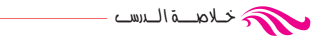
فقد نشر الإمام عَلَيْتَ فَضَائل الإمام علي عَلَيْتَ وكراماته، ويكفي أن نعرف أن نفس المأمون في سنة 211 قد أمر أن ينادى:

«برئت الذمّة ممّن يذكر معاوية بخير، وإنّ أفضل الخلائق بعد رسول الله على بن أبي طالب»(1).

#### 5- حقن دماء المسلمين:

من مكتسبات هذه الولاية حقن الدماء، فقد أصدر المأمون العفو العامّ عن قادة الثورات: كزيد وإبراهيم أخي الإمام عَلَيْتَكِيدٌ، ومحمّد بن جعفر.

<sup>(1)</sup> السيوطي، تاريخ الخلفاء، ص247.



- بعد استشهاد الإمام الكاظم عَلَيَ الله تسلم الإمام الرضا عَلَيَ الإمامة. وقد عانى الكثير من ظلم هارون ولكن لم يظهر أي تصد عانى الكثير من ظلم هارون ولكن لم يظهر أي تصد عانى الكثير من ظلم هارون ولكن لم يظهر أي تصد عانى الإمامة.
- عاصر الإمام عَلَيتَ في عدداً من خلفاء بني العبّاس وهم هارون، والأمين، والمأمون.
  - في عهد المأمون تسلم الإمام عَلَيْتُلا ولاية العهد.
- كانت هناك عدّة أهداف وراء ولاية العهد منها: التهدئة للأوضاع الداخليّة، سلب القداسة والمظلوميّة عن الثورات، إضفاء المشروعيّة على الخلافة العباسيّة.
- إنّ الإمام عَلَيْكُ كان مكرها على البيعة، وعند عرضها عليه وقبوله بها قام بعدّة إجراءات منها إعلان أنّه قبل ذلك تحت التهديد، وعدم تدخّله في الشؤون السياسيّة.
  - هناك عدّة نتائج مترتبة على ولاية العهد، منها:
    - 1- اعتراف المأمون بأحقية أهل البيت عليهم الم
      - 2- توظيف الإعلام لصالح الإمام عَلَيْتُ لِللهِ.
        - 3- حرّية الإمام في المناظرة.
          - 4- حقن دماء المسلمين.



- 1- كيف تصف العصر الَّذي عاش فيه الإمام عَلَيْتَ لا مع خلفاء بني العبَّاس؟
- 2- ما هي الأسباب الَّتي دفعت المأمون إلى عرض ولاية العهد على الإمام عَلَيْتُلاُّ؟
  - 3- ما هو الدليل على أنّ الإمام عَلِيَّ كان مكرها على بيعة المأمون؟

## ضع علامة صحّ √ أو خطأ × في المكان المناسب:

- 1- موضع قبر الإمام الرضا عَلَيَّ اللهِ في طوس.
- 2- قبول الإمام الرضا عُلِيَّةٌ ولاية العهد يعني الاعتراف منه بشرعية خلافة المأمون.
  - 3- اندلعت بعد تسلم المأمون الحكم عدة ثورات.
  - 4- أبدى الإمام الرضا عَلِيَّا في بادئ الأمر رفضه لولاية العهد.
- 5- ضربت النقود باسم الإمام الرضا عَلِيِّه بعد توليه ولاية العهد.



## أخلاق الإمام الرضاعيتين

عن إبراهيم بن العبّاس أنّه قال: ما رأيت ولا سمعت بأحد أفضل من أبي الحسن الرضا، وشاهدت منه ما لم أشاهده من أحد، وما رأيته جفا أحداً بكلامه قطّ، ولا رأيت قطع على أحد كلامه حتى يفرغ منه، وما ردّ أحداً عن حاجة يقدر عليها، ولا مد رجليه بين يدي جليس له قطّ، ولا اتّكا بين يدي جليس له قطّ، ولا رأيته يشتم أحداً من مواليه ومماليكه، وما رأيته تفل قطّ، ولا رأيته يقهقه في ضحكه بل كان ضحكه التبسّم، وكان إذا خلا ونصبت مائدته أجلس على مائدته مماليكه ومواليه حتى البواب والسائس، وكان قليل النوم بالليل، كثير السهر، يحيي أكثر لياليه من أوّلها إلى الصبح، وكان كثير الصوم، ولا يفوته صيام ثلاثة أيام في الشهر، ويقول: «ذلك صوم الدهر» وكان كثير المعروف والصدقة في السرّ، وأكثر ذلك يكون منه في الليالي المظلمة، فمن زعم أنه رأى مثله في فضله فلا تصدّقوه.

وعن محمد بن أبي عباد قال: كان جلوس الرضا عَلِيَ الله على حصير في الصيف وعلى مسح في الشتاء، ولبسه الغليظ من الثياب حتى إذا برز للناس تزين لهم.

وعـن أبـي الصلت عبد السلام بن صالح الهروي قـال: ما رأيت أعلم من علي بن موسـى الرضا عَلَيَّ ، ولا رآه عالم إلا شهد له بمثل شهادتي، ولقد جمع المأمون في مجالس له ذوات عدد علماء الأديان وفقهاء الشريعة والمتكلمين فغلبهم عن آخرهم حتى مـا بقي أحد منهم إلّا أقرّ لـه بالفضل وأقرّ على نفسـه بالقصور. ولقد سمعت علـيّ بن موسى الرضـا عَلِيَّ في يقول: «كنت أجلس في الروضة والعلماء بالمدينة متوافرون، فإذا أعيا الواحد منهم من مسألة أشاروا إليّ بأجمعهم وبعثوا إليّ بالمسائل فأجيب عنها»(۱).

<sup>(1)</sup> الشيخ الطبرسي، إعلام الورى، ج2، ص64.



# الإمام محمّد بن عليّ الجواد ﷺ





- أن يتبين الطالب أن السن ليست بعائق أمام الخلافة الإلهية.
  - أن يتعرف إلى خطّة المأمون الهادفة للقضاء على عقيدة التشيّع.
    - ان يستذكر كيفية مواجهة الإمام ﷺ لمكائد المأمون.

# الإمام محمّد بن عليّ الجواد هي في سطور



الولادة: ولد في التاسع عشر أو الخامس عشر من شهر رمضان سنة (195هـ) في المدينة المنوّرة.

الشهادة: استشهد في آخر ذي القعدة سنة (220 هـ) بوساطة زوجته أمّ الفضل بنت المأمون التي سمّته بعد تحريض عمّها المعتصم.

ألقابه: التقيّ، الجواد، المختار، المنتجب، المرتضى، القانع، العالم.

كنيته: أبو جعفر الثاني تمييزاً من جدّه محمّد بن عليّ الباقر عَلَيَّا إلله عليّ الباقر عَلَيَّ الله الم

مدفنه: بغداد في مقابر قريش في ظهر جدّه الإمام موسى بن جعفر عَلِيَ اللهِ .



#### تمهید:

كان الشيعة ينتظرون بفارغ الصبر ولادة الإمام الجواد من أبيه الإمام الرضا عَلَيْكُ كان قد الرضا عَلَيْكُ كان قد مر على عمره الشريف أكثر من أربعين سنة ولم يرزق ولدا بعد، وعندما كان يُسأل عن ذلك كان يجيب:

«إنّ الله سوف يرزقني ولداً يكون الوارث لي والإمام من بعدي»<sup>(1)</sup>.

وأخيراً ولد الإمام سنة (195هـ). وقال الإمام الرضا عليه عند ولادته:

«قد وُلد لي شبيه موسى بن عمران فالق البحار وشبيه عيسى ابن مريم، قد وُلد لي شبيه موسى بن عمران فالق البحار وشبيه عيسى ابن مريم، قد خُلقت طاهرة مطهّرة». ثمّ قال السّاء ويغضب الله على عدوه وظالمه فلا يلبث إلّا يسيراً حتّى يعجل الله به إلى عذابه»(2).

وولادة الإمام عَلَيْكُ أزالت القلق من قلوب الشيعة حيث كان يحزنهم أن لا يكون للامام الرضاع المناهدة.

<sup>(1)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج50، ص15.

<sup>(2)</sup> م. ن.

ولكنّ المسألة الجديرة بالاهتمام هي تولّي الإمام عَلَيْكُ في منصب الإمامة في سنّ السابعة أو الثامنة من عمره الشريف ما شكل سابقة في الفكر الإماميّ. ولكنّ هذا الأمر ليس بغريب في حياة الأولياء التي فيها الكثير من المعجزات والكرامات التي اخترقت نواميس الطبيعة.

إنَّ الزمان الَّذي عايشه الإمام الجواد عَليَّكُ تميِّز بوجود شخصيَّة متميَّزة على سـدة الحكم ذات دهاء وعلم واسع وأسلوب في العمل تميّزت بها من غيرها من الشخصيّات الّتي توالت على الحكم وتصدّت لمواجهة الأئمّة عَلَيْهَمِّ هـي المأمون الذي شهد له التاريخ بأنَّه أدهى بنى العبَّاس(١) كما كان معاوية أدهى بنى أميّة.

فإنّ الذين سبقوا المأمون في الحكم كانوا يواجهون الأئمّة عَلَيْكُ وأتباعهم بشكل مباشر وبالحديد والنار، وقد رأى بعينه كيف كان أبوه هارون الرشيد يتعامل مع الشيعة بكل قسوة، لكنَّه علم أنَّ هذا الأسلوب من التعامل مع الشيعة وأئمَّتهم لن يزيدهم إلا قوّة وتمسّكا بخطهم، بل إنّه سيزلزل حكم بني العبّاس أيضا كما زلزل من قبلهم حكم بني أميّة واقتلعه من جذوره.

#### خطة المأمون

لقد اتبع المأمون سياسة أخرى مع الشيعة تتركّز على محاولة تضعيف الفكر الشيعي والطعن به من الداخل بشكل يحدث زلزالا في وجدانهم وعقائدهم فيقضى عليهم بشكل لا تقوم لهم قائمة بعده. وقد لاحظ أنَّ الإمامة هي الحصن الأساس 180 لهذا الفكر. من هنا كان سعيه بهذا الاتّجاه من جهات عدّة:

1- محاولة تحطيم عقيدة الشيعة بعصمة الإمام عَلَيْتُلا من خلال استدعائه إلى دار الخلافة ليعيش في بذخ القصور بشكل يُسقط مفهوم العصمة.

<sup>(1)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج45، ص131.

3- إذا لم ينجح في تحطيم فكرة الإمامة فهو على الأقلّ سيضمن الإمام إلى جانبه كشخص تابع للسلطان فيتحوّل الشيعة من معارضين إلى أتباع لسلطان بني العبّاس وحكمهم.

بالإضافة إلى أنّ عمل الشيعة بالتقيّة والخفاء يشكّل مشكلة حقيقيّة بالنسبة إلى الدولة، وقرب الإمام من المأمون ووقوعه تحت نظره في جميع الأوقات يسمح للمأمون برصد جميع تحرّكات الإمام عَلَيْتَكُمْ واتّصالاته وبالتالي كشف وجهاء الشيعة.

وقد واجه المأمون الإمام الرضا عَلَيْ بهذا الأسلوب وبهذه السياسة ولكنّ سياسته باءت بالفشل الذريع ولم يستطع أن يسجّل موقفاً واحداً على الإمام يستطيع أن يستقيد منه في خطّته هذه إلى أن فقد الأمل ووجد أنّ الدّفة تميل لغير صالحه وأنّ الإمام الرضا عَلَيْ وبسبب هذه المناظرات والمواقف وجد شهرة في البلاد وحبّاً شديداً بين العباد، وشيعته تزداد يوماً بعد يوم، فلم يبق أمامه إلا حلّ واحد وهو دسّ السّم والتخلّص من وجوده الشريف المبارك.

وفي هذه الظروف والأجواء انتقلت المواجهة إلى الإمام الجواد عَيْكُ وكان له من العمر ما يقارب الثماني السنوات، وعندها وجد المأمون نفسه أمام إنسان في عمر صغير، فتجدّ أمله بتحقيق مخطّطه وعبر أسلوبه القديم، فإنّ الذي يواجهه الآن ليس الإمام الرضاعَ الله بله هو صبيّ لم يبلغ الحلم، ومن كان في عمره عادة لمن يستطيع أن يناظر كبار العلماء أو يصمد أمام مغريات السلطان ودار الخلافة بكلّ ما فيها.

من هنا نراه يستدعي الإمام الجواد عَلَيْتُلا إلى بغداد.

#### مواجهة الإمام الجوادييي

لقد واجه الإمام الجواد عَلَيْكُ هذه السياسة من اللحظة الأولى التي وطئت قدماه فيها بغداد، وأسقطها تباعاً:

1- على المستوى العلميّ: هيّا المأمون للمناظرات بين الإمام عَلَيْ وبين قاضي الزمان يحيى بن أكثم بحضور جمع من الأشراف ورؤساء القوم، وقد صرّح المأمون بغرضه من تلك المناظرات حيث قال ليحيى «اطرح على أبي جعفر محمّد ابن الرضاعيّ مسألة تقطعه فيها». ولكنّ المناظرات كانت دائماً تسير لصالح الإمام عَلَيْ وكان يتوقّف خصمه ويدهش لشدّة ما يراه من إحاطة وسعة في علم الإمام عَلَيْ .

ومن هذه المناظرات: قال يحيى: ما تقول جعلت فداك في محرم قتل صيداً؟ فقال أبو جعفر عَلِيَكُلاً:

«قتله في حلّ أو حرم؟ عالماً كان المحرم أو جاهلاً؟ قتله عمداً أو خطأً؟ حرّاً كان المحرم أو عبداً؟ من ذوات كان المحرم أو عبداً؟ صغيراً كان أو كبيراً؟ مبتدئاً بالقتل أو معيداً؟ من ذوات الطير كان الصيد أم من غيرها؟ من صغار الصيد أم من كبارها؟ مصراً على ما فعل أو نادماً؟ في الليل كان قتله للصيد أم بالنهار؟ محرماً كان بالعمرة إذ قتله أو بالحج كان محرماً؟

فتحيّر يحيى بن أكثم وبان في وجهه العجز والانقطاع ولجلج حتّى عرف جماعة العرف. 182

ثم شرح الإمام عَلَيْتُلا بعد ذلك تفصيل هذه المسائل قائلاً:

إنّ المحرم إذا قتل صيداً في الحلّ وكان الصيد من ذوات الطير، وكان من كبارها، فعليه شاة، فإن أصابه في الحرم فعليه الجزاء مضاعفاً، وإذا قتل فرخاً في

الحلّ فعليه حَمَل قد فُطم من اللبن، وإذا قتله في الحرم فعليه الحمل وقيمة الفرخ، فإذا كان من الوحش وكان حمار وحش فعليه بقرة، وإن كان نعامة فعليه بدنة، وإن كان ظبياً فعليه شأة، وإن كان قتل شيئاً من ذلك في الحرم فعليه الجزاء مضاعفاً هدياً بالغ الكعبة. وإذا أصاب المحرم ما يجب عليه الهدي فيه، وكان إحرامه بالحجّ نحره بمنى، وإن كان إحرامه بالعمرة نحره بمكّة، وجزاء الصيد على العالم والجاهل سواء وفي العمد عليه المأثم وهو موضوع عنه في الخطأ، والكفّارة على الحرّ في نفسه، وعلى السيّد في عبده، والصغير لا كفّارة عليه، وهي على الكبير واجبة والنادم يسقط ندمه عنه عقاب الآخرة، والمصرّ يجب عليه العقاب في الآخرة (1).

وكان من آثار هذه المناظرات أن انتشر الفكر الشيعيّ وشاع وبانت قوّته ومتانته وعلوّه، فانقلب السحر على الساحر.

2- وأمّا من جهة العصمة فقد حاول المأمون الطعن بها وتسجيل ولو خطأ واحد على الإمام على الإمام على الذلك كلّ ما أمكنه، فعن محمّد بن الريّان قال: «احتال المأمون على أبي جعفر على بكلّ حيلة فلم يمكنه فيه شيء فلمّا أراد أن يبني عليه ابنته دفع إلى مائة وصيفة من أجمل ما يكنّ إلى كلّ واحدة منهن جاماً فيها جوهر يستقبلون أبا جعفر على إذا قعد في موضع الختان، فلم يلتفت إليهنّ، وكان رجل يُقال له مخارق صاحب صوت وعود وضرب، طويل اللحية فدعاه المأمون فقال: يا أمير المؤمنين إن كان في شيء من أمر الدنيا فأنا أكفيك أمره، فقعد بين يدي أبي جعفر على لا يلتفت إليه لا يلتفت إليه لا يميناً ولا شمالاً، ثمّ رفع إليه رأسه، وقال على «اتّق الله يا ذا العثنون» (2) قال: فسقط المضراب من يده والعود فلم ينتفع بيده إلى أن مات» (8).

<sup>(1)</sup> الحرّ العاملي، وسائل الشيعة، ج 13، ص 14.

<sup>(2)</sup> اللحية الطويلة.

<sup>(3)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج1، ص 495.

ورغم الحقيقة الراسخة في عصمة الإمام على إلا أنّ المأمون كان قادراً على الاستفادة من وجود الإمام في قصر الخلافة من الجهة الإعلاميّة ليعكسها بشكل سلبيّ على الشارع الشيعيّ، وقد واجه الإمام علي ذلك أيضاً وأسقطه، فقد رُوي عن الحسين المكاريّ قال: دخلت على أبي جعفر ببغداد وهو على ما كان من أمره، فقلت في نفسي: هذا رجل لا يرجع إلى موطنه أبداً وما أعرف مطعمه (1)، قال: فأطرق رأسه ثمّ رفعه وقد اصفر لونه.

فقال عَلَيْتُهُ: «يا حسين خبز شعير وملح جريش في حرم رسول الله أحبّ إليّ ممّا ترانى فيه»(2).

ولم يستطع المأمون أن يحوّل الشيعة إلى المشروع العبّاسيّ ويستفيد منهم كأتباع لهـذا المشروع، بل على العكس فقد استفاد الإمام عَلَيَكُ من هذه السياسة في تقوية المشروع الإسلاميّ الأصيل.

﴿ هُوَ ٱلَّذِى آَرْسَلَ رَسُولَهُ, بِٱلْهُ دَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ, عَلَى ٱلدِّينِ كُلِهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾ (3).

وعلى أيّ حال فإنّ المأمون استمرّ بسياسته هذه يحصد الفشل تلو الآخر إلى أن توفّي وحكم بعده أخوه المعتصم، فسار مدّة بسيرة المأمون، ولكنه سرعان ما فقد الأمل من تحقيق أهدافه، وفهم الآثار التي تحصل بسبب هذه السياسة التي لم تزد مشروعه إلّا ضعفاً ووهناً والشيعة إلّا علواً ومتانة، وأحسّ بالاحباط والفشل فتخلّى عن سياسته هذه وتوسّل بالحديد والنار شأن كلّ ضعيف لا يقدر على مواجهة الكلمة والفكر، فدسّ السمّ له واستشهد عَليَ عن عمر لم يتجاوز الخامسة والعشرين.

<sup>(1)</sup> أي ما أكثر طيب مطعمه وخيره وحسنه، بمعنى أنّه لا يرجع إلى وطنه والحال أنّ مطعمه بالطيب والدعة والسعة التي أراها.

<sup>(2)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج50، ص 49.

<sup>(3)</sup> سورة التوبة، الآية: 33.

## خلاصة الس

- كان المأمون أدهى بني العبّاس وكان خطّط لمحاربة الشيعة والطعن بركنهم الأساس المتمثّل بالإمامة.
- حاول المأمون تحطيم مفهوم العصمة وعلم الإمام عَلَيَكُ ونقل الشيعة من موقع مواجهة العبّاسيين إلى موقع التابع.
- المناظرات التي أعدها المأمون لمواجهة الإمام عَلَيْكُلُ كانت نتائجها عكسية وصارت سبباً في نشر التشيّع وإظهار قوّته. كما وسقطت رهاناته في تسجيل خطأ (ولو على المستوى الإعلاميّ) على الإمام عَلَيْكُلُ بسبب وجوده في قصر الخلافة.
- بعد فشل سياساتهم كلُّها لم يبقُّ أمام العبَّاسيين سوى اغتيال شخص الإمام عَلَيَّ لا .
- كان الشيعة ينتظرون بفارغ الصبر ولادة الإمام الجواد، وذلك لعلمهم بهذا الأمر، وكان قد مرّ على عمر الإمام الرضا عَلَيْتُلا أكثر من أربعين سنة ولم يرزق ولداً.
  - تولَّى الإمام الجواد الإمامة في سن السابعة أو الثامنة من عمره الشريف.
- إنَّ الزمان الذي عايشه الإمام الجواد عَلَيَّا ثَمَيِّز بوجود شخصية متميِّزة على سدّة الحكم ذات دهاء وعلم واسع.



- 1- ما هي الخطّة التي وضعها المأمون للتخلّص من خطر الشيعة؟
  - 2- ماذا كانت نتيجة المواجهة العلميّة وآثارها؟
- 3- كيف واجه الإمام عَلَيْكُلا مظاهر الفساد والبذخ في قصر الخلافة؟

#### ضع علامة صحّ √ أو خطأ × في المكان المناسب:

- 1- الإمام الجواد هو ثامن الأئمة الاثني عشر.
- 2- استشهد الإمام الجواد عَلَيتَ ﴿ بوساطة زوجته أم الفضل بنت المأمون.
  - 3- لم يعاصر الإمام الجواد المأمون العباسي.
    - 4- دفن الإمام الجواد عَلِيَنَا في سامراء.
  - 5- كنية الإمام الجواد عَلَيْتُلا هي «أبو جعفر الثاني».



#### محاورة الإمام مع يحيى بن أكثم

قال يحيى بن أكثم للمأمون: يأذن لي أمير المؤمنين أن أسأل أبا جعفر عن مسألة؟ فقال له المأمون: استأذنه في ذلك.

فأقبل عليه يحيى بن أكثم، فقال: أتأذن لي، جعلت فداك، في مسألة؟

فقال أبو جعفر عَلاستًا للهِ : سل إن شئت.

قال يحيى: ما تقول، جعلت فداك، في محرم قتل صيداً؟

فقال أبو جعفر عَليَّكُ لِهِ :

«قتله في حلّ أو في حرم؟ عالماً كان المحرم أو جاهلاً؟ قتله عمداً أو خطأ؟ حرّاً كان المحرم أو عبداً؟ صغيراً كان أو كبيراً؟ مبتدئاً بالقتل أو معيداً؟ من ذوات الطير كان المحيد أم من غيرها؟ من صغار الصيد أم من كبارها؟ مصرّاً على ما فعل أو نادماً؟ في الليل كان قتله للصيد أم في النهار؟ محرماً كان بالعمرة إذ قتله أو بالحج كان محرماً؟

فتحيّر يحيى بن أكثم وبان في وجهه العجز والانقطاع.

فقال المأمون: أعرفتم الآن ما كنتم تنكرونه؟

فقال أبو جعفر عَلَيْتَ لِلهِ ليحيى: أسألك؟

قال: ذلك إليك، جعلت فداك، فإنّ عرفت جواب ما تسألني وإلا استفدته منك.

فقال أبو جعفر عَليسًا لِهِ:

أخبرني عن رجل نظر إلى إمرأة في أوّل النهار فكان نظره إليها حراماً عليه، فلمّا ارتفع النهار حلّت له، فلمّا زالت الشمس حرمت عليه، فلمّا كان وقت العصر حلّت

له، فلمّا غربت الشمس حرمت عليه، فلمّا دخل وقت العشاء الآخرة حلّت له، فلمّا كان وقت انتصاف الليل حرمت عليه، فلمّا طلع الفجر حلّت له، ما حال هذه المرأة؟ وبماذا حلّت له وحرمت عليه؟

فقال له: لا والله لا أهتدي إلى جواب هذ السؤال ولا أعرف الوجه فيه، فإن رأيت أن تفيدنا.

فقال على النهار فكان نظر إليها أجنبي في أوّل النهار فكان نظره إليها حراماً عليه، فلمّا ارتفع النهار ابتاعها من مولاها فحلّت له، فلمّا كان عند الظهر أعتقها فحرمت عليه، فلمّا كان وقت العصر تزوّجها فحلّت له، فلمّا كان وقت العصر تزوّجها فحلّت له، فلمّا كان وقت العشاء الآخرة كفّر عن كان وقت المغرب ظاهر منها فحرمت عليه، فلمّا كان وقت العشاء الآخرة كفّر عن الظهار فحلّت له، فلمّا كان نصف الليل طلّقها واحدة، فحرمت عليه، فلمّا كان عند الفجر راجعها فحلّت له، أله.



<sup>(1)</sup> علي بن أبي الفتح الإربلي، كشف الغمة، ج2، ص335-359.



# الإمام عليّ بن محمّد المادي ﷺ





- أن يتبين الطالب الحالة العامة لعصر الإمام الهادي عَلَيْتُلَالًا.
- 2. أن يستذكر كيفيّة بناء الإمام عَلَيْتَلَا للمجتمع الصالح.
  - 3. أن يتعرّف إلى نظام الوكالة.

# الإمام عليّ بن محمّد الهادي ﴿ في سطور المام عليّ بن محمّد الهادي ﴿ في سطور



الولادة: ولد في النصف من ذي الحجة سنة (212هـ) قرب المدينة في موضع يقال له (صريا).

الشهادة: توفّي سنة (254هـ) في اليوم الثالث من شهر رجب. استشهد بالسمّ في زمن المعتزّ.

أثقابه: النجيب، المرتضى، الهادي، النقيّ، العالم، الفقيه، الأمين، المؤتمن، الطيّب، المتوكّل، وأشهرها: الهادي، والنقيّ.

كنيته: أبو الحسن الثالث<sup>(1)</sup>.

مدفنه: سامرّاء.

(1) المشهور بين المحدّثين في التعبير عنهم بأبي الحسن ثلاثة وهم: موسى الكاظم، وعلي الرضا، وعلي الهادي عليه ، (ا وإن شاركهم بعض باقي الأثمّة عليه في هدذه الكنية، فإذا ورد حديث عن أبي الحسن وأطلق فهو الإمام موسى الكاظم عليه ويقال له (أبو الحسن الماضي) وإذا قيد بالثاني فهو الإمام علي الرضا عليه وإذا قيد بالثالث فهو الإمام على الهادي عليه .



تمهيد:

تمهيد:

تمهيد:

تسلّم الإمام الهادي عَلَيْ الإمامة بعد استشهاد أبيه الإمام الجواد عَلَيْ سنة هو الإمامة الإمامة (ثماني سنوات)، ولذلك وبهذا يكون عمره الشريف حين تصدّيه للإمامة (ثماني سنوات)، ولذلك تعتبر إمامته المصداق الثاني للإمامة المبكّرة في الفكر الشيعيّ؛ فمن الطبيعيّ وي أن تتكثف النصوص حول إمامته لتركيزها في أذهان الناس كما حصل من قبل مع الإمام الجواد عَليتَ لا حيث كان هناك تمهيد طبيعي من الإمام الرضا عَليتَ لا لبنه الإمام الجواد عَلِيَّكُلاِّ. وإنَّ إسناد هذا المنصب الإلهيِّ إليه في هذه السن المبكرة جعل الكرامات تظهر على يديه مؤكّدة اتّصال صاحبها بعالم الغيب.

النصر على إمامته: ورد عن الإمام الجواد عَلَيْتُلا مجموعة نصوص في إمامة ابنه منها:

عن إسماعيل بن مهران، قال: لمّا خرج أبو جعف رعْ السِّيِّ من المدينة إلى بغداد في الدفعة الأولى، قلت له عند خروجه: جعلت فداك، إنَّى أخاف عليك من هذا الوجه، فإلى من الأمر بعدك؟ قال: فكرّ بوجهه إلىّ ضاحكاً، وقال: ليس حيث ظننت 193 في هذه السنة. فلمّا استُدعى به إلى المعتصم في المرّة الثانية صرت إليه، فقلت له: جعلت فداك، أنت خارج، فإلى من هذا الأمر من بعدك؟ فبكى حتّى اخضلت لحيته، ثمّ التفت إلى فقال: «عند هذا يُخاف على، الأمر من بعدى إلى ابني على»(1).

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج1، ص260.

وفي رواية: سمعت أبا جعفر محمّد بن عليّ بن موسى الرضا عَلَيّ يقول: «الإمام بعده ابنه بعدي ابني عليّ أمره أمري، وقوله قولي وطاعته طاعتي، والإمام بعده ابنه الحسن أمره أمر أبيه وقوله قول أبيه وطاعته طاعة أبيه».

ثم سكت فقلت: يا بن رسول الله فمن الإمام بعد الحسن. فبكى عَلَيْتُ إِلَى عَلَيْتُ الله عَد الْمُ الله فمن الإمام بعد الحسن ابنه القائم بالحقّ المنتظر» إلى آخر الرواية (١).

إلى غيرها من الروايات التي صدرت للتأكيد على إمامة الإمام الهادي عَلَيْ اللهِ .

#### قبس من علومه ﷺ

اعتبر المؤرّخون وأصحاب السير الإمام الهادي عَلَيّ علماً بارزاً من أعلام عصره في العلم والمعرفة.

وقد ذكر الشيخ الطوسي قُرَيْنَ في كتابه المعروف بـ (رجال الطوسي) مائة وخمسة وثمانين تلميذاً وراوياً، أخذوا ورووا عن الإمام الهادي عَلَيْنَ الذي كان مرجع أهل العلم والفقه والشريعة في عصره. وحفلت كتب الرواية والحديث والفقه والمناظرة والتفسير وأمثالها بما أثر عنه، واستفيد من علومه ومعارفه. وفيما يلي نذكر أسماء بعض تلامذته ورواته وأصحابه: أحمد بن اسحاق بن عبد الله الأشعري دالحسين بن سعيد بن حماد الأهوازي. داود بن أبي يزيد من أهل نيشابور. علي بن مهزيار الأهوازي. الفضل بن شاذان النيشابوري.

كما أن للإمام عَلَيْ رسائل في مختلف العلوم والأمور، نورد بعضاً منها: رسالته

194 في الردّ على الجبر والتفويض، وإثبات العدل، والمنزلة بين المنزلتين، أوردها

بتمامها الحسن بن علي بن شعبة الحرّاني في كتابه الموسوم بـ (تحف العقول)،

وأجوبته ليحيى بن أكثم عن مسائله، وهذه أيضاً أوردها الحرّاني أيضاً في تحف

<sup>(1)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج50، ص 118.

العقول، وقطعة من أحكام الدين، ذكرها ابن شهر آشوب في المناقب.

#### ملامح عصر الإمام الهادي الملاح

#### 1 ـ الحالة السياسية العامّة:

مارس الإمام الهادي علي مهامّه القيادية في حكم المعتصم سنة (220هـ) واستشهد في حكم المعتزّ سنة (254هـ). وخلال هذه السنوات الأربع والثلاثين عاصر ستة من ملوك بني العباس الذين لم يتمتّعوا بلذة الحكم والخلافة كما تمتّع آباؤهم حيث تراوحت فترة خلافة كل منهم بين ستة أشهر وخمسة إلى ثمان سنوات سوى المتوكل الذي دام حكمه خمسة عشر عاماً.

ويعتبر عهد المتوكل العباسي بدء العصر العباسي الثاني وهو عصر نفوذ الأتراك (232 ـ 334 ـ 232 هـ) واعتبره البعض بدء عصر انحلال الدولة العباسية، الذي انتهى بسقوطها على أيدي التتارسنة (656 هـ). وكان لسياسة المتوكل وأسلافه الأثر البالغ في انفصال بعض أمصار الدولة واستقلالها عن السلطة المركزية بالتدريج، حيث نشأت دويلات صغيرة وكيانات متنافسة فيما بينها، كالسامانية والبويهية والحمدانية والغزنوية والسلجوقية بعد هذا العصر (1).

وكما كان لهذه الدويلات تأثير في تقدّم الحضارة الإسلامية باعتبار انفتاح بعض الأمراء على العلم والعلماء لكنّها أضعفت كيان الدولة العباسية سياسيّاً لأنها قد ساهمت في إيجاد شرخ في وحدة الدولة الإسلامية الكبرى.

وكان المعتصم أوّل الخلفاء العباسيين الذين استعانوا بالأتراك وأسندوا إليهم وكان المعتصم أوّل الخلفاء العباسيين الذين استعانوا بالأتراك وأقطعوهم الولايات الإسلامية(2).

<sup>(1)</sup> الدكتور حسن ابراهيم حسن، تاريخ الإسلام السياسي، ج 3، ص 1 بتصرف.

<sup>(2)</sup> م. ن، ص 2 ويراجع تاريخ الطبري، ج 7 حول ازدياد نفوذ الاتراك في عصر المعتصم.

وقد انتهج المتوكل سياسة العنف تجاه العلويين وشيعة أهل البيت وضلا عن أهل البيت وأنفسهم. وتجلّى ذلك بوضوح في أمره بهدم قبر الإمام الحسين بن علي النيس من زيارته وتوعّد بالسجن على من زاره (۱). وقد أثار المتوكل بهذه السياسة الناس من زيارته وتوعّد بالسجن على من زاره (۱). وقد أثار المتوكل بهذه السياسة حفيظة المسلمين بشكل عام، وأهل بغداد بشكل خاصّ. وقد ردّوا على الإهانات التي ألحقها بالعلويين فسبّوه في المساجد والطرقات (2). وفي زمن المتوكل أصابت مدن العراق مجاعة شديدة وهلك كثير من الناس، وانتهز الروم فرصة ضعف الدولة فاستأنفوا غاراتهم على أراضيها فأغاروا على دمياط وفتكوا بأهلها وأحرقوا دورهم، فاستأنفوا غاراتهم على أراضيها فأغاروا على دمياط وفتكوا بأهلها وأحرقوا دورهم، ثم غزوا فيليفيا جنوبي آسيا الصغرى وهزموا أهلها هزيمة منكرة (3). وكان المنتصر يحسن للعلويين مخالفاً بذلك سياسة أبيه، وتجلّت سياسته في إزالة الخوف عنهم والسماح لهم بزيارة قبر الحسين المنور في سنة ( 248 هـ) (4).

وبعد مقتل المنتصر تولّى الخلافة المستعين بالله سنة (248 هـ) وأرجع عاصمته الى بغداد. غير أن الأتراك لـم يأمنوا جانبه، فاتفق باغر التركي مع جماعته على خلع المستعين ونصب المعتز مكانه (5). ووقعت بينهما حرب دامت عدّة أشهر انتهت بإبعاد المستعين إلى واسط ثم قتله غيلة (6).

كما أنّ المعتزلم ينج من أعمال العنف والتعسف التي قام بها قوّاد الدولة العباسية من الأتراك فقتل شرّ قتلة على أيديهم وذلك سنة (255 هـ).

<sup>(1)</sup> تاریخ الطبری، ج 11، ص 44.

<sup>(2)</sup> د. حسن ابراهيم حسن، تاريخ الإسلام السياسي، ج 3، ص 5.

<sup>(3)</sup> م. ن.

<sup>(4)</sup> تاريخ الطبرى، ج 7، أحداث عام 248 هـ.

<sup>(5)</sup> المسعودي، مروج الذهب، ج 2، ص 407 - 408.

<sup>(6)</sup> ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج 7، ص 50 وما بعدها.

وكان اغتيال الإمام الهادي عَلَيتُلا في حكم المعتز في سنة (254 هـ).

إنّ ضعف شخصية الحكّام هو أحد عوامل التفكك والانهيار الذي أصاب الدولة الإسلامية، وقد رافقه نفوذ زوجاتهم وأمهاتهم إلى جانب سيطرة الأتراك الذين اعتمدوا عليهم للتخلّص من نفوذ الإيرانيين والعرب، كما كان لظلم الأمراء والوزراء دوره البالغ في زعزعة ثقة الناس بالحكّام وإثارة الفتن والشغب داخل بلاد المسلمين.

#### 2. الحالة الثقافية:

كان لترجمة الكتب اليونانية والفارسية والهندية إلى العربية أثر كبير في ثقافة هـذا العصر، وكانت ظاهرة الترجمة قد ابتدأت منذ أيام المأمون، وقد أسهمت في رفد الثقافة الإسلامية من جهة والانفتاح على الثقافات الأخرى التي قد تتقاطع مع ما أفرزته الحضارة الإسلامية من اتجاهات فكرية وثقافية من جهة أخرى.

كما كان لارتحال المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها أثر كبير في التبادل والتعاطي الثقافي بين شرق البلاد الإسلامية وغربها وأنتج ذلك نشاطاً ثقافياً متميّزاً وحركة فكرية، أعطت للعلماء والفقهاء دوراً كبيراً وموقعاً مرموقاً عند الخلفاء والحكام حتى عُد القرن الرابع الهجري فيما بعد العصر الذهبي للحضارة الإسلامية. وقد حظي الشعراء والأدباء بمكانة رفيعة عند الأمراء ما أدى إلى ازدهار الأدب في هذا العصر.

#### 3. الحالة الاقتصادية:

إن الاضطرابات السياسية والصراع على السلطة وبدء انفصال أجزاء عن الدولة 197 العباسية واستقلالها قد أثّر في تدهور الوضع الاقتصادي. وكان لظهور الطبقية في المجتمع الإسلامي آثار سلبية أدّت الى سرعة الانهيار الاقتصادي فضلاً عن المجاعة وارتفاع الأسعار، ما كان له أثر كبير في اضطراب الأمن وفقدان السيطرة

الهادي

من قبل الدولة. وقد تجلّى ذلك في قصر فترة حكم الخلفاء إلى جانب انتقال إدارة الدولة إلى القواد الأتراك بدل الخلفاء وهو دليل واضح على ضعف شوكتهم وفقدان هيبتهم أمام قوّاد الجيش ووزرائهم وكتّابهم (1).

#### 4- العباسيون والإمام الهادي عَلَيتَلِيدُ:

تدرّجت سياسة الحكّام العباسيين في مناهضة أهل البيت المحكم والملك موقعهم الديني والاجتماعي المتميّز وأنهم لا يداهنون من أجل الحكم والملك بل إنهم أصحاب مبدأ وعقيدة وقيم، فكانت سياسة السفّاح والمنصور والرشيد تلخص في الرقابة المشدّدة والتضييق مع فسح المجال للتحرك المحدود ورافقها خلق البدائل العلمية لئلا ينفرد أهل البيت عيني بالمرجعية العلمية والدينية في الساحة الاجتماعية فكان الدعم المباشر من الحكّام لأئمة المذاهب وتبني بعضها والدعوة إليها في هذا الطريق. ولكن كل هذه الأساليب لم تفلح في التعتيم الإعلامي وتوجيه الأنظار عن أهل البيت عيني إلى غيرهم فكانت سياسة المأمون هي سياسة الاحتواء التي نفّذها مع الإمام الرضا علي المناهدة الرضا علي المناهدة المأمون هي سياسة المأمون المناهدة الاحتواء التي نفّذها مع الإمام الرضا علي المناهدة المأمون هي سياسة الاحتواء التي نفّذها مع الإمام الرضا علي المناهدة المناهدة المؤلمة الرضا علي المناهدة المؤلمة المناهدة المؤلمة الرضا علي المناهدة المؤلمة المناهدة المؤلمة الرضا علي المناهدة المؤلمة الرضا علي المناهدة المؤلمة الرضا علي المناهدة المؤلمة الرضا علي المناهدة المؤلمة المناهدة المؤلمة الرضا علي المؤلمة الرضاء المؤلمة الرضاء علي المؤلمة الرضاء المؤلمة الرضاء المؤلمة الرضاء المؤلمة الرضاء المؤلمة الرضاء المؤلمة الرضاء المؤلمة المؤلمة الرضاء المؤلمة المؤلمة الرضاء المؤلمة الم

وقد بقي الإمام الهادي عَلَيْ تحت رقابة الحكّام العباسيين مدة طويلة تزيد على العشرين عاماً (2)، وهي فترة طويلة جداً إذا ما قسناها بفترة ولاية العهد للإمام الرضاع المناهي أو فترة بقاء الإمام الجواد عَلَيْ في بغداد في زمن المعتصم. وفي هذا مؤشّر واضح على تغيير العباسيين سياستهم العامة تجاه أئمة أهل البيت عَلَيْ .

#### 198 5 ـ اضطهاد أتباع أهل البيت المنتالية :

إذا استثنينا سياسة المنتصر التي لم تدم سوى سنة أشهر والتي تمثّلت في اللين مع العلويين وشيعة أهل البيت المنتخبر فإنّا نجد السياسة العباسية العامة هي مناهضة

<sup>(1)</sup> يُراجع تاريخ الطبري، ج 7، أحداث السنوات 247 ـ 254 هـ.

<sup>(2)</sup> وقد عرفت أن بعض المصادر صرّحت بأن مدة إقامته عَلَيَّ في سامراء عشر سنوات وأشهر.

أهل البيت المناهم، وممارسة سياسة العنف معهم بالرغم من اتساع رقعة التشيّع بعد تظاهر المأمون باحترامه الخاص للإمام الرضا علي الله .

إنّ حرمان أهل البيت المن البيت المن الوضع المعيشي اللائق بهم إنّ ما كان باعتبار قلقهم من توظيف المال للإطاحة بملكهم. ومن هنا كانت سياسة التقشّف بالنسبة لهم سياسة عامة قد سار عليها عامة ملوك بني العباس، وهم أعرف بالمكانة الاجتماعية لأهل البيت المنت المؤمنين.

وكان الحرمان يمتد إلى إخراجهم من الوظائف الحكومية إن عثروا على موال لأهل البيت المنافقة كان قد حظي بوظيفة حكومية، بل تعدّى ذلك إلى تحديد أملاكهم وغلمانهم حتى بان الفقر والحرمان على كثير من العلويين في هذ العصر.

#### 6 ـ انتفاضات العلويين:

لقد تمادى المتوكل في إيذاء العلويين ومنعهم حقوقهم التي منحهم الله إيّاها حتى أشرفوا على الهلاك من شدّة الفقر بل تمادى في الجور عليهم حتى قدّم دعوى غير العلوي على دعوى العلوي إذا تحاكما عند القضاة. ولم نجد من العباسيين عامة إلاّ العداء والبغض لأهل البيت و للسباب شتى، منها: تفرّد أهل البيت و العلمية، بالنصّ عليهم من قبل جدّهم الرسول و تفرّدهم بالزعامة الروحية والعلمية، وتأثيرهم على قلوب المسلمين ووجدانهم، والاهتمام بشؤونهم، وإيثارهم للدين على الدنيا، والموت في سبيل الله على الحياة مع الذل والهوان في غير طاعة الله.

إنّ عواطف المسلمين وقلوبهم قد اتّجهت نحو أبناء الرسول وشيعتهم الذين و19 يحذون حذوهم، وأخذت هذه الظاهرة تنمو وتظهر على الساحة الإسلامية، وهذا مما لا يرتاح له الحكّام العباسيون وعملاؤهم الذين جلسوا على موائدهم التي جسّدت أفظع أنواع التبذير في بيت مال المسلمين. ومن هنا لم تخل الساحة الإسلامية من الثورات التي قام بها قادة علويون على طول الخط بعد ثورة الحسين عليه في .

وقد استمرت هذه الثورات حتى عصر الغيبة وانتهت فيما بعد الى تأسيس دويلات وإمارات يحكمها قادة علويون أو علماء يحملون ثقافة أهل البيت عَيْهَكِلْ ويحاولون تجسيد قيمهم وسيرتهم في الحياة الإسلامية.

ولم تكن اغتيالات الخلفاء للأئمة من أهل البيت عَنْ الله باعتبار دعمهم لهذه الشورات المسلحة وتأييدهم لها من قريب أو من بعيد. وقد خرج على حكام هذا العصر من العلويين مجموعة تمثل استمرار الخط الثوري ضد الظلم والظالمين.

#### متطلبات عصر الإمام الهادي السيالي المام

بعد أن عرفنا المهم من ملامح عصر الإمام الهادى عُلْيَتُكُ نستطيع الآن أن نقف على متطلبات عصره. وسوف نبحث عنها في حقلين، الأوّل: متطلبات الساحة الإسلامية العامة، والثاني: متطلبات الجماعة الصالحة بعد تمهيد عام لكلا الحقلين. وذلك أنَّ الإمام على بن محمد الهادئ عَلَيَّكُ قد تولى الإمامة بعد استشهاد أبيه الجواد عُلا يَسْ الله الله الله عمره الثامنة عمره الثامنة على أكبر الفروض - فهو قد شابه أباه الجواد عَلَيْتُلا في تولَّى الإمامة في سنَّ مبكرة.

وقد كان لتولَّى الإمام الهادي عَلَيتُ إلا الإمامة في سنَّ مبكّرة بعد استشهاد أبيه الجواد عَلِيتَ مغزى ديني ودلالات وآثار سياسية واجتماعية عديدة، وإليك جملة منها: أن أهل البيت عَلِيَ إلا قد أضاف وا دليلا حسّيا جديدا بعد الأدلة العقائدية التي تمثلت في النصوص النبويّة وهو الواقع العملي الذي جسّد جدارتهم لتولى شؤون 200 المسلمين وقيادة العالم الإسلامي فكريا وعمليًا.

وكان الإمام الهادي عَلَيْتُلا في كل مراحل حياته التي قضاها في مدينة جدّه أو في سامراء تحت رقابة شديدة، وقد جرّعوه ما استطاعوا من الغصص التي كانت تتمثل فى محاولات الاحتواء تارة والتسقيط العلمى تارة أخرى ثم التحجيم بشتّى أشكاله التي تمثلت في الاستدعاء والتحقير والرقابة المكثفة والسجن ومحاولات الاغتيال

المتكررة خلال ثلاثة عقود ونصف تقريباً من سنيّ عمره المبارك.

والدلالة الثانية أن الظرف الذي كان يحيط بالإمام الهادي عَلَيْ كان ظرفاً انتقالياً من مرحلة الإمامة الظاهرة الى الإمامة الغائبة التي يُراد لها أن تدبّر الأمر من وراء الستار ويراد للأمة أن تنفتح على هذا الإمام وتعتقد به وتتفاعل معه رغم حراجة الظروف.

فهو الظرف الوحيد لإعداد الأمة لاستقبال الظرف الجديد، ولا سيّما إذا عرفنا أن الإمام الهادي هو السابع من تسعة أئمة من أبناء الحسين، والمهدي الموعود هو التاسع منهم، وهو الذي مهّد لولادة حفيده من خلال ما خطّط له من زواج خاص لولده الحسن العسكري دون أي إعلان عن ذلك، فلا توجد إلا مسافة زمنية قصيرة جداً ينبغي له اغتنامها للإعداد اللازم والشامل.

إذن، ما أقل الفرص المتاحة أمام الإمام الهادي عَلَيْتُ للقيام بهذا العبء الثقيل حيث إنه لا بد له أن يجمع بين الدقة والحذر من جهة والإبلاغ العام ليفوّت الفرص على الحكّام ويعمّق للاُمّة مفهوم الانتظار والاستعداد للظهور والنهوض بوجه الظالمين. ولا أقل من إتمام الحجة على المسلمين ولو بواسطة المخلصين من أتباعه عَلَيْتَهُ .

ومن هنا كان على الإمام الهادي عَلَيْ تحقيقاً للأهداف الكبرى أن يتجنب كل إثارة أو سوء ظن قد يوجه له من قبل الحكّام المتربّصين به وبأبنائه من أجل أن يقوم بإنجاز الدور المرتقب منه، وهو تحقيق همزة الوصل الحقيقية بين ما حقّقه الأئمة الطاهرون من آبائه الكرام وما سوف ينبغي تحقيقه بواسطة ابنه وحفيده، ولهذا لم يُمهل الإمام الحسن العسكري سوى ست سنين فقط وهي أقصر عمر للإمامة في تاريخ أهل البيت عَلَيْ إذ دامت إمامة الإمام علي عَلَيْ ثلاثين سنة والإمام الحسن السبط عشر سنين والإمام الحسين عشرين سنة والإمام الصادق أربعاً وثلاثين سنة، والإمام الباقر تسع عشرة سنة والإمام الصادق أربعاً

وثلاثين سنة والإمام الكاظم خمسا وثلاثين سنة، والإمام الرضا عشرين سنة والإمام الجواد رغم قصر عمره كانت مدة إمامته سبع عشرة سنة والإمام الهادى أربعا وثلاثين سنة.

وتأتى في هذا السياق كل الإجراءات التي قام بها الإمام الهادي عَلَيْتُ لِلِّهُ من الحضور الرتيب في دار الخلافة وما حظى به من مقام رفيع عند جميع الأصناف والطبقات بدءً بالأمراء والوزراء وقادة الجيش والكتّاب وعامة المرتبطين بالبلاط.

#### الجانب التنظيمت

إنّ مفه وم الإمامة الّذي يعني قيادة الأمّة إلى الخير والصلاح في الدنيا والآخرة اقتضى من الإمام أن يمارس الجانب التنظيميّ في المجتمع من أجل حمايته من حبائل السلطة الغاشمة التي كانت تتربّص بالمؤمنين وبإمامهم عَلَيْتُ الدوائر. فاتَّبِع الإمام أسلوب الوكالة للارتباط بأتباعه وشيعته في العالم، فكيف كان هذا النظام؟

كان الوكلاء يتولون تنظيم عمليّة الاتّصال بين الإمام عَلَيْتُلا والشيعة، خصوصا في العناوين التالية: تسلُّم الخمس من الشيعة وإيصاله للإمام عَلَي العَلَم عَن عن المسائل الفقهيّة والعقائديّة، والتعريف بالإمام عَلَيّن الله وتمهيد الأرضيّة له. وكان ارتباط هؤلاء بالإمام عُلات لله يتم غالبا من خلال كتب يرسلونها إليه مع من يوثق به.

وكان من وكلاء الإمام الهادي عَلَيَّ عليّ بن جعفر الوكيل، وقد سُعى به إلى 200 المتوكل فقبض عليه وحُبس، وقضى فترة طويلة في السجن، وإبراهيم بن محمّد

الهمدانيّ وغيرهما...

ولقد نظم الإمام عَلِيتًا العلاقة بين الوكلاء أنفسهم، بحيث يبقى كلِّ وكيل ضمن دائرة عمله بشكل منظم من دون التعرض لدائرة عمل الآخر. وقد كتب عَلَي الله كتابا وجّهه إلى أيّوب بن نوح وكان من وكلائه عَلَيْتَ لِإِذْ أمره فيه بعدم الإكثار بينه وبين أبي

عليّ وهو وكيل آخر وأن يلزم كلّ واحد منهما ما وُكّل به وأمر بالقيام فيه في أمر ناحيته، وأوصى أبا عليّ أيضاً بمثل ما أوصى به أيّوباً، وطلب من الاثنين أن يتولّى كلّ واحد منهما الشؤون الماليّة لما يليه من الشيعة وأن لا يقبلا شيئاً من أموال شيعة المناطق الأخرى.

ونظّم عَلَيْتُ كذلك العلاقة بين الوكيل وبين الشيعة الموجودين في ناحيته، فاعتبر أنّ طاعة الوكيل هي طاعة له عَليّتُ ، ففي كتاب له عَليّتُ عن أبي عليّ بن راشد يقول:

«فقد أوجبت في طاعته طاعتي، والخروج إلى عصيانه الخروج إلى عصياني، فالزموا الطريق يأجر كم الله ويزدكم من فضله»(١). وأكّد على ضرورة تمهيد الطريق أمام الوكيل وتسهيل مهمّته، يقول عَلَيْكُلانُ:

«فعليك بالطاعة له والتسليم إليه جميع الحقّ قبلك، وأن تحضّ مواليّ على ذلك وتعرّفهم من ذلك ما يصير سبباً إلى عونه وكفايته فذلك توفير علينا ومحبوب لدينا ولك به جزاء من الله وأجر»(2).

#### استشهاد الإمام الهادي عليلا

ظلّ الإمام الهادي عَلَيْ يعاني من ظلم الحكّام وجورهم حتّى دُسّ إليه السمّ كما حدث لآبائه الطّاهرين، وقد قال الإمام الحسن عَلِيّ : «ما منّا إلا مقتول أو مسموم» (3). وقال المسعودي: وقيل إنّه مات مسموماً (4)؛ ويؤيد ذلك ما جاء في الدّعاء الوارد في شهر رمضان: وضاعف العذاب على من شرك في دمه (5).

<sup>(1)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج 50، ص 223.

<sup>(2)</sup> م. ن.

<sup>(3)</sup> م. ن، ج 27، ص 216، ح 18.

<sup>(4)</sup> المسعودي، مروج الذهب، ج 4، ص 195.

<sup>(5)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج 50، ص 206، ح 19.

ويظهر أنّه اعتلّ من أثر السمّ الذي سُقي كما جاء في رواية محمّد بن الفرج عن أبي دعامة، حيث قال: أتيت عليّ بن محمد عَلَيّ هُ عائداً في علّته التي كانت وفاته منها، فلمّا هممت بالانصراف قال لي: يا أبا دعامة قد وجب عليّ حقّك، ألا أُحدّثك بحديث تسرّ به؟ قال: فقلت له: ما أحوجني إلى ذلك يا ابن رسول الله.

ونصّ عليه وأوصى إليه بمشهد من ثقات أصحابه ومضى عَلَيْكُ وله أربعون سنة (١). ولما قضى نحبه تولّى تغسيله وتكفينه والصلاة عليه ولده الإمام أبو محمّد الحسن العسكري عَلَيْكُ وذلك لأنّ الإمام لا يتولّى أمره إلاّ الإمام.

وما انتشر خبر رحيله إلى الرفيق الأعلى حتى هرعت الجماهير من العامّة والخاصّة إلى دار الإمام عَلَيّ وخيّم على سامراء جومن الحزن والحداد. ودفن في داره بسرّ من رأى.



<sup>(1)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج 50، ص 210.



- تسلّم الإمام الهادي عَلَيْتُلا الإمامة بعد استشهاد أبيه الجواد عَلَيْتُلا ، وكان له من العمر ثماني سنوات.
- مارس الإمام الهادي عَلَيْتُلا مهامه القياديّة سنة 220 هـ، وقد عاصر ستة من ملوك بني العباس.
- يعتبر عهد المتوكل بداية العصر العباسي الثاني، وهو عصر نفوذ الاتراك، واعتبره البعض بدء عصر انحلال الدولة العباسية الذي انتهى بسقوطها على أيدي النتار سنة (656هـ). وقد انتهج المتوكل سياسة العنف ضد العلويين.
  - كان المعتصم أول الخلفاء العباسيين الذين استعانوا بالأتراك.
  - شاع في هذا العصر ترجمة الكتب اليونانية والفارسية والهندية.
- بقي الإمام الهادي عَلَيْتُلا تحت رقابة الحكام العباسيين مدّة تزيد على العشرين عاماً.
  - كان وكلاء الإمام عَلَي الله عَلَي يتولون تنظيم عملية الاتصال بينه وبين الشيعة.



- 1- كيف تصف الحكّام الّذين عاصرهم الإمام عَلَيْتَ اللهُ ؟
- 2- كيف تفهم الجانب التهذيبيّ في منهج الإمام التربويّ؟
- 3- ما هي أهم الأسس الّتي اعتمدها الإمام في الجانب التنظيميّ؟

#### ضع علامة صحّ √ أو خطأ × في المكان المناسب:

- 1- استشهد الإمام الهادي عَلَيْكُ في زمن المعتزّ.
- 2- ليس هناك أي نصّ يدلّ على إمامة الهادي عَلَيْتُلاِّ.
- 3- عاصر الإمام الهادي عَلَيْكُ ثلاثة من الحكام الأمويين.
  - 4- اعتمد الإمام عَلَيْتُا أسلوب الوكالة للاتصال بأتباعه.
    - 5- كُنَّى عَلَيْتَلِارُ ب «أبي عبد الله».



### علم الإمام باللّغات

قال أبوهاشم الجعفريّ: «كنت بالمدينة حتّى مرّ بها بغا<sup>(۱)</sup> أيّام الواثق في طلب الأعراب، فقال أبو الحسن: اخرجوا بنا حتّى ننظر إلى تعبيّة هذا التركيّ، فخرجنا فوقفنا، فمرّت بنا تعبيّته فمرّ بنا تركيّ فكلّمه أبو الحسن بالتركيّة فنزل عن فرسه فقبل حافر دابته، قال: فحلّفت التركيّ وقلت له: ما قال لك الرجل؟ قال: هذا نبيّ؛ قال: ليس هذا بنبيّ، قال: دعاني باسم سُمّيت به في صغري في بلاد الترك ما علمه أحد إلى الساعة»(2).

قال عليّ بن مهزيار: «عن الطيّب الهادي عَلَيْ قال: دخلت عليه فابتدأني فكلّمني بالفارسية»(3).

وقال: «أرسلت إلى أبي الحسن عَلَيْ غلامي وكان سقلابياً فرجع الغلام إلي متعجّباً، فقلت: ما لك يا بني ؟ قال: كيف لا أتعجّب ؟ ما زال يكلّمني بالسقلابيّة كأنّه واحد منّا فظننت أنّه إنّما دار بينهم (5).

قال أبوهاشم: «كنت عند أبي الحسن عَلَيْ وهو محدّر، فقلت للمتطبّب، (آب) رفت ثمّ التفت إليّ وتبسّم وقال: تظنّ أن لا يحسن الفارسيّة غيرك؟ فقال له المتطبّب: جعلت فداك تحسنها؟ فقال: أمّا فارسيّة هذا فنعم»(6).

<sup>(1)</sup> اسم رجل من قادة المتوكّل.

<sup>(2)</sup> الشيخ الصفّار، الطبرسي، إعلام الورى، ص359.

<sup>(3)</sup> بصائر الدرجات، ص333.

<sup>(4)</sup> السقالبة: جيل حمر الألوان صهب الشعور، يتاخمون بلاد الخزر في أعالى جبال الروم، معجم البلدان، ج3، ص416.

<sup>(5)</sup> الشيخ الصفّار، بصائر الدرجات، ص333.

<sup>(6)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج50، ص136.







- أن يتعرّف الطالب إلى الظروف المحيطة بتسلّم الإمام العسكري عَلَيْتُ للإمامة.
  - أن يعرف الأسلوب الذي اتبعه الإمام عَلَيْتُلا في التمهيد للإمام المهدي التمهيد للإمام المهدي التمهيد اللهمام التمهيد اللهمام التمهيد اللهمام التمهيد ا
  - 3. أن يتعرّف إلى ظروف شهادة الإمام عَلَيْتَ لِإِذْ العسكري.

# ﴿ الإمام الحسن بن عليّ العسكريّ ﷺ في سطور



الولادة: ولد في المدينة في الثامن من ربيع الآخر سنة 232(١).

الشهادة: استشهد يوم الجمعة الثامن من ربيع الأوّل سنة 260 وعمره 28 عاماً.

أَثْقَابِهُ: النَّقِيِّ، المرضيِّ، النَّقِيِّ، الرفيق، الزكيِّ، الصامت، الهادي، السراج، العسكريِّ<sup>(2)</sup>، الخالص.

كنيته: أبو محمّد.

مدفنه: دفن مع أبيه الهادي عَلَيْتَلِيرٌ في سامرّاء.

(1) قال الحرّ العاملي في منظومته:

مولده شهر ربيع الآخر وذاك في اليوم العاشر في يوم الاثنين وقيل الرابع وقيل الثامن وهو الشائع

الأنوار البهية، ص250.

(2) قـال الشيخ الصدوق (رض): سمعت مشايخنا رضي الله عنهم يقولون: إنّ المحلة التي يسكنها الإمامان عليّ بن محمّد والحسن بن عليّ عليه بسر من رأى كانت تسمّى العسكر، فلذلك قيـل لكلّ واحد منهما العسكري: علل الشرائع، ج1، ص230.



#### تمهید:

واصل الإمام الحسن العسكريّ عَلَيْكُ مهامّ الإمامة بعد والده الإمام الهادي عَلَيْكُ. وعاصر في فترة إمامته القصيرة (ست سنوات) حكومة ثلاثة حكّام من العباسيين هم المعتزّ والمهتدي والمعتمد. وكانت المعاناة مع الدولة العبّاسية ما زالت شديدة؛ ففي غضون حكم المعتزّ قُتل الكثير من الأبرياء وسُجن من العلويين أكثر من سبعين شخصاً من آل جعفر وآل عقيل. وبعد المعتز تسلّم المهتدي الخلافة، وسجن الإمام عَلَيْكُمْ ، بل وحتى اتّخذ قراراً بقتله إلّا أنّ الأجل لم يمهله فمات المهتدي.

وحدّث عليّ بن جعفر عن الحلبيّ: «اجتمعنا في العسكر وترصدنا لأبي محمّد عَلَيّ الله وحدّث عليّ الله وحدّث عليت الم

«ألا لا يسلّمن عليّ أحد، ولا يشير إليّ بيده، ولا يومئ، فإنّكم لا تؤمنون على أنفسكم» (1).

يق ول أحمد بن محمّد: «كتبت إلى أبي محمّد (الإمام العسكريّ) حين أخذ المهتدي في قتل الموالي: يا سيّدي الحمد لله الذي شغله عنّا، فقد بلغني أنّه يتهدّدك، ويقول والله لأجلينهم عن جديد الأرض، فوقّع أبو محمّد عَلَيّ بخطّه: «ذلك أقصر لعمره، عدّ من يومك هذا خمسة أيام ويُقتل في اليوم السادس بعد

<sup>(1)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج 50، ص 269.

#### هوان واستخفاف يمرّ به«، فكان كما قال ﷺ (¹¹).

وبعد المهتدي تسلم المعتز زمام السلطة، وفي عهده استشهد الإمام العسكري عَلَيَهُ وَقُتلت معه مجموعة من العلوبين. ويذكر بعض المصادر التاريخية أنّه قد تم قتل بعضهم بأفجع صورة وحتى بعد القتل مثّلوا بأجسادهم (2).

#### الإمام العسكريّ عيه والتمهيد للإمام المهديّ ﴿

إنّ المهمّة المميّزة في إمامته عَلَيْ كانت التمهيد لولادة الإمام المهدي وغيبته الصغرى والكبرى، والارتباط الصحيح به وضرورة الانتقال بالشيعة من نقطة اتّصال مباشرة وتعتبر هذه المرحلة من أدقّ مباشرة بالمعصوم إلى نقطة اتّصال غير مباشرة وتعتبر هذه المرحلة من أدقّ المراحل على الفكر الشيعيّ منذ النبيّ محمّد في إلى عهد الإمام العسكريّ، لذلك كان على الإمام أن يكثّف أحاديثه وأن يقوم عمليّاً، كما سيتّضح، بالتمهيد للغيبة.

ويمكن تلخيص دور الإمام عَلَيَّ في هذا الاتّجاه بما يلي:

#### 1- النصّ على الإمام وتعريف شيعته به:

عن محمّد بن عبد الجبّار قال: قلت لسيّدي الحسن بن عليّ عَلَيْ الله عبد الجبّار قال: قلت لسيّدي الله على عباده من بعدك.

قَـالَ عَلَيْتُهُ: «إِنَّ الإمـام من بعدي ابني، سَميّ رسول الله عَنْ وكنيُه، الَّذي هو خاتم حجج الله وآخر خلفائه».

قال: ممّن هو يا بن رسول الله؟ قال عَلَيَّ لللهِ:

«من ابنة قيصر ملك الروم، ألا إنّه سيولد ويغيب عن الناس غيبة طويلة ثمّ يظهر»<sup>(3)</sup>. عن يعقوب بن منقوش قال: «دخلت على أبى محمّد الحسن بن على عَلَيْ اللهِ وهو

<sup>(1)</sup> الإرشاد، المفيد، ص324.

<sup>(2)</sup> أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطالبيين، ص 568- 690.

<sup>(3)</sup> الميرزا حسين النوري الطبرسي، النجم الثاقب، ج1، ص 136.

جالس على دكّان في الدار وعن يمينه بيت عليه ستر مسبل، فقلت: سيّدي، من صاحب هذا الأمر؟ فقال: ارفع الستر، فرفعته فخرج إلينا غلام خماسي له عشر أو ثمان أو نحو ذلك، واضح الجبين، أبيض الوجه، درّي المقلتين، شثن الكفين، معطوف الركبتين، في خدّه الأيمن خال، وفي رأسه ذؤابة، فجلس على فخذ أبي محمّد عَلَيْ ثمّ قال لي: هذا صاحبكم، ثمّ وثب فقال له: يا بُنيّ ادخل إلى الوقت المعلوم، فدخل البيت وأنا أنظر إليه، ثمّ قال لي: يا يعقوب، انظر من في البيت، فدخلت فما رأيت أحداً (أ).

#### 2- التأكيد على الصبر وانتظار الفرج:

إنّ انتظار فرج الإمام عَلَيْكُ من العبادات بل من أفضل الأعمال كما في الأحاديث المباركة. فإنّ أوّل ما يتوجّب على الإنسان هو الصبر عند طول الغيبة. وما يؤكّد على ذلك الرسالة التي أرسلها الإمام عَلَيْكُ إلى عليّ بن الحسين بن بابويه القمّي، الّتي جاء فيها: «عليك بالصبر وانتظار الفرج».

روى عن النبيّ عليه: «أفضل أعمال أمّتي انتظار الفرج»(2).

#### 3-التحذير من الشكّ والضعف:

فروي عنه عَلَيْتُلاِ: «إنّ لصاحب هذا الأمر غيبة المتمسّك فيها بدينه كالخارط شوك القتاد بيده»(3).

#### 4- التمهيد العمليّ للغيبة:

والمقصود بذلك أنّ الإمام عَلَيْتُلا عيّن وكلاء وسفراء من خاصّة أصحابه لتبليغ تعليمات و أحكامه إلى شيعته، وذلك بأسلوب التوقيعات والمكاتبات، وهذا يعتبر

<sup>(1)</sup> الشيخ الطبرسي، إعلام الورى، ص413.

<sup>(2)</sup> الشيخ عزيز الله العطاردي، مسند الإمام العسكري علي الله ، ص19.

<sup>(3)</sup> ابن أبي زينب النعماني، الغيبة، ص122.

تمهيداً عمليّاً لما سيحصل في زمن الغيبة الصغرى.

#### 5- مدرسة الفقهاء:

اتسم عصر الإمام العسكريّ عَلَيْكُ ومن قبله عصر الإمامين الهادي والرضا عَلِيَكُ باتساع رقعة التشيّع، واتضاح معالم المدرسة الشيعيّة، ولذلك دعوا إلى اتباع مدرسة الفقهاء التي تميّزت ما سواها بعدّة أمور منها:

- 1- اعتماد الكتاب والسنّة مصدراً للتشريع الإسلاميّ.
  - 2- الرجوع في تعلم الأحكام إلى المعصوم إن أمكن.
- 3- الرجوع إلى الفقهاء الثقات حيث لا يمكن أو يتعسّر الرجوع إلى الإمام المعصوم.

وقد أيّد الإمام العسكريّ عَلَيْكُ جملة من الكتب الفقهية والأصول في عصره أو قبل عصره. وقد أُحصيت أسماء أصحاب الإمام عَلَيْكُ ورواة حديثه فبلغوا 213 شخصاً، منهم:

أحمد بن إسحاق الأشعريّ القمّي: وهو من الأصحاب المقرّبين للإمام عَلَيَّكُلْ ، ويعدّ كبير القمّيين وكان يحمل مسائل أهل قمّ إليه عَلَيَّكُلْ .

أبوهاشم داود بن القاسم الجعفريّ: وهو من أحفاد جعف رالطيّار ومن أعظم رجال أهل بيته وأهل بغداد، وكانت له منزلة رفيعة ومقام محمود عند الأئمّة عَلَيْتُلِلاً.

عبد الله بن جعفر الحميريّ: من أبرز رجال قمّ المقدّسة، له كتاب (قرب الإسناد).

أبو عمرو عثمان بن سعيد العمريّ: وهو النائب الأوّل للإمام القائم الله وكان من كبار وكلاء الإمام الهادي عَلَيْكُلا والعسكريّ عَلِيّاً الله .

## شهادة الإمام العسكريّ عَيْدٌ

قال أبو الأديان: «كنت أخدم الحسن بن عليّ بن محمّد بن عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب عليّ وأحمل كتبه إلى الأمصار فدخلت عليه في علّته التي توفّي فيها صلوات الله عليه فكتب معي كتبا وقال: امض بها إلى المدائن فإنّك ستغيب خمسة عشر يوماً وتدخل إلى سُرَّ مَنْ رأى يوم الخامس عشر وتسمع الواعية في داري وتجدني على المغتسل، قال أبو الأديان: فقلت: يا سيدي فإذا كان ذلك فمن؟ قال: من طالبك بجوابات كتبي فهو القائم من بعدي. فقلت: زدني، فقال: من يصلّي عليّ فهو القائم بعدي».

فقلت: زدني، فقال: «من أخبر بما في الهميان فهو القائم بعدي».

ثم منعتني هيبته أن أسأله عمّا في الهميان.

وخرجت بالكتب إلى المدائن وأخذت جواباتها ودخلت سُر من رأى يوم الخامس عشر كما ذكر لي المدائن وأخذت جواباتها ودخلت سُر من رأى يوم الخامس عشر كما ذكر لي المنتسل وإذا أنا بالواعية في داره وإذا به على المغتسل وإذا أنا بجعفر بن علي أخيه بباب الدار والشيعة من حوله يعزّونه ويهنتونه فقلت في نفسي: إن يكن هذا الإمام فقد بطلت الإمامة،... تقدّم جعفر ليصلي على أخيه فلما هم بالتكبير خرج صبي بوجهه سمرة بشعره قطط بأسنانه تفليج فجذب برداء جعفر بن علي وقال: «تأخّر يا عم أنا أحق بالصلاة على أبي فتأخّر جعفر وقد اربد وجهه واصفر. فتقدم الصبي وصلى عليه ودُفن إلى جانب قبر أبيه، ثم قال: يا بصري هات جوابات الكتب التي معك فدفعتها إليه، فقلت في نفسي: هذه بيّنتان،...

<sup>(1)</sup> الشيخ الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، ج2، ص475.



- تسلّم الإمام العسكري الإمامة بعد استشهاد والده الإمام الهادي عَلَيْ ، والتي دامت ست سنوات.
- عاصر خلال ولايته ثلاثة من الحكام العباسيين هم: المعتزّ، المهتدى والمعتصم.
- كانت المهمة المميزة في إمامته التمهيد لولادة الإمام المهدي وغيبته الصغرى والكبرى.
  - ويمكن تلخيص دور الإمام عَلَيْتُلا في هذا الاتجاه بما يلي:
    - 1- النص على إمامة المهدي الوتعريف شيعته به.
      - 2- التأكيد على الصبر وانتظار الفرج.
        - 3- التحذير من الشك والضعف.
          - 4- التمهيد العملي للغيبة.
        - 5- الدعوة إلى اتباع مدرسة الفقهاء.



- 1- ما هي أهم الأمور الَّتي قام بها الإمام عَلَيْكُ من أجل التمهيد للغيبة؟
- 2- ما هي مدرسة الفقهاء الّتي كانت في عصر الإمامين الهادي والعسكري عِلَيْهُ ؟
  - 3- ماذا تعرف عن ظروف شهادة الإمام العسكريّ عَلَيْكُو ؟

# ضع علامة صحّ / أو خطأ x في المكان المناسب:

- 1- سجن الإمام العسكري عَلِيُّ في عهد المهتدي العباسي.
- 2- عين الإمام العسكري عَلَيتُلا وكلاء وسفراء لتبليغ تعليماته.
  - 3- كُنيى الإمام غَلَيْتُلِارِ برابي محمد».
  - 4- استشهد الإمام العسكري عَلَيْكُ على يد هارون الرشيد.
  - 5- قال الإمام العسكري «أفضل أعمال أمتي انتظار الفرج».



رسالة الإمام عَلَيْتُلا إلى أحد من كبار علماء الشيعة في قمّ، الشيخ الجليل عليّ بن الحسين بن بابويه القمّى وهو من أكبر فقهاء الشيعة، وهذا نصّها:

«بسم الله الرحمن الرحيم، الحمد لله ربّ العالمين، والعاقبة للمتّقين، والحنّة للموحَّدين، والنار للملحدين، ولا عدوان إلا على الظالمين، ولا إله إلا الله أحسن الخالقين، والصلاة على خير خلقه محمّد وعترته الطاهرين».

أمّا بعد، أوصيك يا شيخي ومعتمدي وفقيهي أبا الحسن عليّ بن الحسين القمّي وفقك الله لمرضاته وجعل من صلبك أولادا صالحين برحمته بتقوى الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة فإنه لا تقبل الصلاة من مانع الزكاة، وأوصيك بمغفرة الذنب وكظم الغيظ وصلة الرحم ومواساة الإخوان والسعى في حوائجهم في العسر والبسر والحلم عند الحهل والتفقُّه في الدين والتثبُّت في الأمور والتعاهد للقرآن وحسن الخلق والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، قال الله تعالى: ﴿لَّا خَيْرَ فِي كَثِيرِ مِّن نَجُولُهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاجٍ بَيْنَ أَلنَّاسٍ ﴾ واجتناب الفواحش كلُّها وعليك بصلاة الليل، ومن استخفُّ بصلاة الليل فليس منّا فاعمل بوصيتي وأمر جميع شيعتي بما أمرتك به حتّى بعملوا عليه وعليك بالصبر وانتظار الفرج فإنّ النبيّ عليُّ قال: أفضل أعمال أمّتي انتظار الضرج، ولا تـزال شيعتنـا في حزن حتى يظهر ولدى الـذي بشر به النبيّ الله أنه 220 يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً وهو الإمام القائم الله فاصبريا شيخي ومعتمدي أبا الحسن وأمر جميع شيعتي بالصبر فإن الأرض لله يورثها من عباده من يشاء والعاقبة للمتقين والسلام عليك وعلى جميع شيعتنا ورحمة

الله وبركاته وحسبنا الله ونعم الوكيل نعم المولى ونعم النصير»<sup>(1)</sup>.

<sup>(1)</sup> المحدّث القمى، الأنوار البهية، ص161.



# الإمام محمد بن الحسن الممديّ ﴿(١) عقيدتنا في الممدي والممدوية





- 1. أن يتبيّن الطالب حقيقة الاعتقاد بالإمام المهديّ .
  - 2. أن يميّز بين الغيبة الصغرى والغيبة الكبرى.

# و الإمام محمد بن الحسن المهديّ عليه في سطور



الولادة: وُلد الإمام المهدي الجمعة منتصف شهر شعبان سنة (255هـ) في مدينة سامرًاء.

أَلْقَابِهِ: بقيّة الله، الحجّة، الخلف الصالح، القائم، المهديّ، المنتظر.

كنيته: أبو القاسم.

عمره الشريف: لا يزال حيّاً إلى أن يشاء الله. وسوف يظهر بإذن الله في يوم من الأيام ليملأ الأرض قسطاً وعدلاً.





الإيمان بالمهدي عن تجسيد لحاجة فطرية إن ظهـور الإيمان بفكرة حتمية ظهور المنقذ العالمي في الفكر الإنساني عموما إن ظهـور الإيمان بفكرة حتمية ظهور المنقذ العالمي في الفكر الإنسانية. يقول يكشـف عن وجـود أسس متينة قوية تستند إليها تنطلق مـن الفطرة الإنسانية. يقول الشهيـد السيد محمد باقر الصـدر وَسَيَّنَيُّ: «ليس المهـدي عَلَيْنَ تجسيداً لعقيدة .و. إسلامية ذات طابع ديني فحسب، بل هو عنوان لطموح اتجهت إليه البشرية بمختلف أديانها ومذاهبها، وصياغة لإلهام فطرى أدرك الناس من خلاله. على تنوع عقائدهم ووسائلهم إلى الغيب. أن للإنسانية يوما موعودا على الأرض تحقق فيه رسالات السماء مغزاها الكبير وهدفها النهائي، وتجد فيه المسيرة المكدودة للإنسان على مرِّ التأريخ استقرارها وطمأنينتها بعد عناء طويل....»<sup>(1)</sup>.

### حتمية الإيمان بالمنقذ بين الديانات السماوية

يعتبر الإيمان بحتمية ظهور المصلح الديني العالمي وإقامة الدولة الإلهية العادلة في كل الأرض من نقاط الاشتراك البارزة بين جميع الأديان(2)، والاختلاف فيما بينها إنما هو في تحديد هوية هذا المصلح الديني العالمي الذي يحقق جميع أهداف الأنساء عابيت لاز.

<sup>(1)</sup> الصدر، السيد محمد باقر، بحث حول المهدى، ص 7 - 8.

<sup>(2)</sup> زين الدين، الشيخ محمد أمين، حديث المهدى والمهدوية، ص 13.

والملاحظ أن هذه العقيدة تمثّل أصلاً مشتركاً في دعوات الأنبياء عَلَيْ ، حيث إن كل دعوة نبوية وعلى الأقل الدعوات الرئيسة والكبرى - تُمثل خطوة على طريق التمهيد لظهور المصلح الديني العالمي الذي يحقق أهداف هذه الدعوات كافة (1).

- اليهود: الإيمان بفكرة ظهور المصلح ثابت عند اليهود مدوّن في التوراة والمصادر الدينية المعتبرة عندهم. وقد فصّل الحديث عن هذه العقيدة عند اليهود كثير من الباحثين المعاصرين خاصةً في العالم الغربي مثل جورج رذرفورد في كتابه: «ملايين من الذين هم أحياء اليوم لن يموتوا أبداً»، والسناتور الأميركي بول منزلي في كتابه: «من يجرؤ على الكلام»، وغيرهما كثير(2).

وبغض النظر عن مناقشة صحة ما ورد من تفصيلات في هذه العقيدة عند اليهود، إلا أن المقدار الثابت هو أنها فكرة متأصلة في تراثهم الديني وبقوة بالغة مكّنت اليهودية من خلال تحريف تفصيلاتها ومصاديقها - أن تقيم على أساسها تحركا استراتيجيا طويل المدى وطويل النفس، استقطبت له الطاقات اليهودية المتباينة الأفكار والاتجاهات، ونجحت في تجميع جهودها وتحريكها باتجاه تحقيق ما صوّره قادة اليهودية لأتباعهم على أنه مصداق التمهيد لظهور المنقذ الموعود.

- النصارى: كما آمن النصارى بأصل هذه الفكرة استناداً إلى مجموعة من الآيات والبشارات الموجودة في الإنجيل والتوراة. ويصرح علماء الإنجيل بالإيمان بحتمية عودة عيسى المسيح في آخر الزمان ليقود البشرية في ثورة عالمية كبرى يعم بعدها الأمن والسلام كل الأرض كما يقول القس الألماني فندر في كتابه «ميزان الحق»(3)، وأنه يلجأ إلى القوة والسيف لإقامة الدولة العالمية العادلة. وهذا هو

الاعتقاد السائد لدى مختلف فرق النصاري.

<sup>(1)</sup> الصدر، الشهيد محمد صادق، تأريخ الغيبة الكبرى 251 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> احمد الواسطى، أهل البيت في الكتاب المقدّس، ص 121 - 123.

<sup>(3)</sup> بشارت عهدين، ص 261، نقلاً عن كتاب ميزان الحق للقس الألماني فندر، ص 271.

### حتمية ظهور المصلح في المدارس الفكرية المختلفة

الملاحظ أن الإيمان بحتمية ظهور المصلح العالمي ودولته العادلة لا يختص بالأديان السماوية بل يشمل المدارس الفكرية والفلسفية غير الدينية أيضاً. فنجد في التراث الفكري الإنساني الكثير من التصريحات بهذه الحتمية، فمثلاً يقول المفكر البريطاني برتراند رسل: «إن العالم في انتظار مصلح يُوحده تحت لواء واحد وشعار واحد»(١) ويقول ألبرت اينشتاين صاحب النظرية النسبية: «إن اليوم الذي يسود العالم كله فيه السلام والصفاء ويكونُ الناس متحابين متآخين ليس ببعيد»(2).

وبشر المفكر الايرلندي المشهور برنارد شو، بصراحة، بحتمية ظهور المصلح وبلزوم أن يكون عمره طويلاً يسبق ظهوره؛ بما يقترب من عقيدة الإمامية في طول عمر الإمام المهدي ﴿ ويرى ذلك ضرورياً لإقامة الدولة الموعودة، في وصف المصلح بأنه: «إنسانٌ حيٌ ذو بنية جسدية صحيحة وطاقة عقلية خارقة، إنسانٌ على يترقى إليه هذا الإنسان الأدنى بعد جهد طويل، وأنه يطول عمرهُ حتى ينيف على ثلاثمائة سنة ويستطيع أن ينتفع بما استجمعه من أطوار العصور وما استجمعه من أطوار حياته الطويلة»(٥).

# عقيدة الإمامية بالمهدي

لقد تواترت الأخبار والروايات الصادرة عن رسول الله والأئمة عني التي تبشّر بالمهدي، وبظهوره في آخر الزمان لينشر العدل، وينصر المستضعفين في 227 العالم. ويعتقد المسلمون بأن قضية المهدوية والإمام المهدي ضرورة من ضروريات

<sup>(1)</sup> الشهرستاني، السيد عبد الرضا، المهدى الموعود ودفع الشبهات عنه، ص 6.

<sup>(2)</sup> م.ن، ص 7

<sup>(3)</sup> آل ياسين، الشيخ محمد حسن، المهدى المنتظر بين التصوّر والتصديق، ص 81.

الإسلام على مستوى كون إمامته امتداداً لنبوة رسول الله وقيادة البشرية، وعالمية دولته، وكونه الإمام المفروض الطاعة، وذلك على قاعدة أن الإمامة رئاسة عامة في أمور الدين والدنيا، ووظائفها مستمدة من النبوة، لناحية قيادة المجتمع وإدارة شؤون الأمة والدولة، ومرجعية دينية، وولاية أمر عامة للمسلمين كافة. وإن ما يعزّز عقيدة المسلمين بالمهدي مجموعة الأخبار التي أكّدت أن الأرض لا تخلو من حجة للله على الأرض.

وذكر الشيخ الكليني في الكافي ثلاث عشرة رواية تتحدّث عن أن الأرض لا تخلو من حجة، قال الإمام الصادق عَلَيْتُلاُ: «إن الله أجلُ وأعظم من أن يترك الأرض بغير إمام عادل»(2).

وعن الإمام الباقر عَلَيْكُ قال: «والله ما ترك الله أرضاً منذ قبض آدم عَلَيْ إلا وفيها إمام يهتدى به إلى الله وهو حجته على عباده، ولا تبقى الأرض بغير إمام حجّة لله على عباده»، وعنه أيضاً قال: «لو أن الإمام رفع من الأرض ساعة لماجت بأهلها، كما يموج البحر بأهله»(3).

وقد حدّدت الروايات المقصود بالحجّة وأنه الإمام المهدي، فعن الإمام الكاظم عَلَيْ قَال: «إن الحجّة لا تقوم لله على خلقه إلا بإمام حتى يعرف» وورد روايتان بنفس المضمون عن الرضا الإمامين والصادق عَلِيَ هُ وعن الإمام الصادق عَلِيَ قال: «لو كان الناس رجلين لكان أحدهما الإمام» (4) وقال: «إن

<sup>(1)</sup> السيد المرعشى، شرح إحقاق الحق، ج 29، ص 238.

<sup>(2)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج1، ص 178.

<sup>(3)</sup> م.ن، ص 179.

<sup>(4)</sup> م.ن، ص 180.

آخر من يموت الإمام لئلا يحتج أحدٌ على الله عزّ وجل أنه تركه بغير حجّة لله عليه هم المنادة، وهو في توأمة مع عليه هم الأخبار على أن انتظار الفرج أفضل العبادة، وهو في توأمة مع الجهاد، فقد سأل شخص الإمام الصادق عَلَي الله المنادة على ولاية الأئمة بانتظار ظهور حكومة الحق؟

## آداب العلاقة بالإمام المهدي 🎡

بالإضافة للواجبات الإسلامية العامة التي تقع على المكلفين من المسلمين في جميع العصور والأزمنة كواجب الدعوة الإسلامية والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ومحاربة الفساد وغير ذلك من الواجبات الشرعية، هناك واجبات وآداب عديدة تختص بعصر الغيبة لا بد من مراعاتها في علاقتنا بالإمام الحجة .

أ. معرفة الإمام المهدى عَلَيْتُلَادِّ:

قال رسول الله: «من مات ولا يعرف إمامه مات ميتة جاهلية» (3). يستفاد من الروايات الواردة عن أهل البيت عليه أن لمعرفة الإمام المعصوم أهمية عظيمة وأنها أساس لمعرفة الله، وأن طريق الهداية للحق والثبات على الصراط المستقيم 229 لا يتم إلا بمعرفة الإمام المعصوم واقتفاء أثره والسير على خطاه والاستضاءة بنوره

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج1،ص 180.

<sup>(2)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج52، ص125.

<sup>(3)</sup> غيبة النعماني، ص 130، الشيخ الكليني، الكافي، ج 2، ص 21.

من عرف الله وعرف إمامه منا أهل البيت، ومن لا يعرف الله عز وجل ولا يعرف الإمام منا أهل البيت فإنما يعرف ويعبد غير الله هكذا والله ضلالا. (»(أ). وما دام لمعرفة الإمام كل هذه الأهمية الكبرى فليس المراد منها هو معرفة اسمه ونسبه فقط ... ؛ بل يتحتم أن يكون المقصود بالمعرفة شيئًا آخر أكبر وهذا ما يجيب عنه الإمام الصادق عُلْيَتُلارٌ حيث يقول: «.. وأدنى معرفة الإمام أنه عدل النبي إلا درجة النبوة ووارثه، وأن طاعته طاعة الله وطاعة رسول الله والتسليم له في كل أمر والرد إليه والأخذ بقوله، ويعلم أن الإمام بعد رسول الله على بن أبي طالب ثم الحسن ثم الحسين ثم على بن الحسين ثم محمد بن على ثم أنا ثم من بعدي موسى ابني ثم من بعده ولده على وبعد على محمد ابنه وبعد محمد على ابنه وبعد على الحسن ابنه والحجة من ولد الحسن»(2). وعن الفضيل بن يسار قال: سألت أبا عبد الله عَلَيْتُلا عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلَّ ا تقدم هذا الأمر أو تأخر، ومن عرف إمامه ثم مات قبل أن يقوم صاحب هذا الأمر كان بمنزلة من كان قاعدا في عسكره.. لا بل بمنزلة من قعد تحت لوائه $^{(4)}$ .

من أهم تكاليفنا الشرعية في عصر الغيبة هو الثبات على موالاة أهل البيت علي المُعَلِّلاً والثبات على العقيدة الصحيحة بإمامة الأئمة الاثنى عشر وخصوصا خاتمهم وقائمهم 230 المهدي محمد بن الحسن عَلَيْكُلا . كما يتوجّب علينا عدم التأثر بموجات التشكيك

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 1، ص 181، ح 4.

<sup>(2)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج 2، ص 120.

<sup>(3)</sup> سورة الإسراء، الآية:71.

<sup>(4)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 1، ص 371، غيبة النعماني، ص 329، غيبة الطوسي، ص 276.

وتأثير ات المنحرفين مهما طال زمان الغيبة أو كثرت ضروب المشككين. فعن رسول الله قال: «والذي بعثني بالحق بشيرا ليغيبن القائم من ولدي بعهد معهود إليه منى حتى يقول أكثر الناس ما لله في آل محمد حاجة ويشك آخرون في ولادته، فمن أدرك زمانه فليتمسك بدينه ولا يجعل للشيطان إليه سبيلا يشككه فيزيله عن ملتى ويخرجه من ديني»(١). وعن أمير المؤمنين عَلَيْتُلا قال: «للقائم منا غيبة أمدها طويل، كأني بالشيعة يجولون جولان النعم في غيبته يطلبون المرعى فلا يجدونه، ألا فمـن ثبت منهـم على دينه ولم يقس قلبه لطـول أمد غيبة إمامه فهو معى في درجتي يوم القيامة »<sup>(2)</sup>.

ت. ذكر فضائل الحجة وموالاته في غيبته:

من جملة مصاديق الثبات على الولاية ذكر فضائل الإمام المهدي عَلَيْنَا وإشاعتها : والناس والداءة من أمراك كالمال بين الناس والبراءة من أعدائه. كما جاء عن رسول الله أنه قال: «طوبي لمن أدرك قائم أهل بيتي وهو يأتم به في غيبته قبل قيامه ويتولي أولياءه ويعادي أعداءه، ذلك من رفقائي وذوي مودّتي وأكرم أمتى على يوم القيامة»(3). ولقد جاء في الروايات الحث على تجديد العهد والبيعة مع الإمام المهدى عَلَيْتُلا في كل يوم كما جاء في دعاء العهد الوارد عن الإمام الصادق عُلاِيًّا ﴿: «اللهم إني أجدُد له في صبيحة يومي هذا وما عشت من أيامي عهدا وعقدا وبيعة له في عنقي لا أحول عنها ولا أزول أبدا .... (<sup>4)</sup>.

ث. مراعاة الأدب عند ذكره عُلاَيْلًا، بأن لا يذكره إلا بألقابه الشريفة:

كالحجّة والقائم، والمهدى، وصاحب الزمان، وصاحب الأمر، وتكملة ذكره عَلَيْتُلاِّ بقول: عَلَيَّكُمْ ، أو ﷺ ، والقيام عند ذكر لقبه «القائم».

<sup>(1)</sup> الشيخ الصدوق، كمال الدين، ج 1، ص 51، العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج 51، ص 68، ح 10.

<sup>(2)</sup> م. ن، ص 303، ح 14، الطبرسي، إعلام الورى، ص 400.

<sup>(3)</sup> غيبة الطوسى، ص 275، الشيخ الصدوق، كمال الدين، ج 1، ص 286.

<sup>(4)</sup> السيد ابن طاووس، مصباح الزائر، ص 169، الشيخ إبراهيم الكفعمي، البلد الأمين، ص 82، الشيخ الكفعمي، المصباح، ص 550.

232

ج. الصبر على المحن والبلاء:

حيث إنّ عصر الغيبة الكبرى يتميز بتعاظم الجور والظلم والفساد بشكل ملحوظ. لذلك جاء الكثير من الأحاديث التي تؤكد على مبدأ الصبر وتحثّ عليه وخصوصاً في زمن الغيبة وتتحدّث عن عظم أجر الصابرين كما في الأحاديث التالية: عن الرسول في قال: «إنّ من ورائكم أيام الصبر، الصبر فيهنّ مثل القبض على الجمر، للعامل فيهنّ مثل أجر خمسين رجلاً يعملون مثل عملكم» (أ). وعن الإمام الصادق علي قال: «وانتظار الفرج بالصبر» (2). وعن الإمام الرضاعية قال: «ما أحسن الصبر وانتظار الفرج، أما سمعت قول الله عز وجل: ﴿وَارْتَعِبُوا إِنِي مَعَكُمُ رَوْيثُ ﴾ وقوله: ﴿فَانَظِرُوا إِنِي مَعَكُم مِن الله عنوين الإمام الصادق عليكم بالصبر فإنما يجيء الفرج على اليأس» (ق). ولذلك حينما سمع الإمام الصادق عليه بعض فانما يجيء الفرج على اليأس» (ق). ولذلك حينما سمع الإمام الصادق عليه بعض أصحاب يتذاكرون جماعة منهم وقد ماتوا ولم يدركوا زمان القائم وهم يتحسّرون على ذلك قال لهم: «من مات منكم وهو منتظر لهذا الأمر كان كمن هو مع القائم في فسطاطه، ثم قال: لا بل كان كالضارب بين يدي رسول الله بي بالسيف. وفي وواية أخرى كمن استشهد مع رسول الله بي السيف. وفي

ح. الدعاء للإمام المهدى عَلَيْتُلا والدعاء بتعجيل الفرج:

الدعاء له المعتبل فرجه، فقد ورد من الناحية المقدّسة على يد محمّد بن عثمان في آخر توقيعاته على الفرج، فإنّ ذلك بن عثمان في آخر توقيعاته على المعروف «اللهم كن لوليك الحجة ابن الحسن...»(6)،

<sup>(1)</sup> صحيح الترمذي، ج 2، ص 437، المتقي الهندي، كنز العمال، ج 11، ص 118، الهيثمي، مجمع الزوائد، ج 7، ص 282.

<sup>(2)</sup> الكلبايكاني، الشيخ لطف الله ، منتخب الأثر، ص 498، الحرّ العاملي، وسائل الشيعة، ج 19، ص 75.

<sup>(3)</sup> العياشي، محمد بن مسعود، تفسير العياشي، ج 2، ص 20، الشيخ الصدوق، كمال الدين، ج2، ص 645.

<sup>(4)</sup> الشيخ الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة ج 2، ص 338، ح 11، أحمد بن محمد بن خالد البرقي، المحاسن، ص 174، غيبة النعماني، ص 200، ح 15.

<sup>(5)</sup> كمال الدين وتمام النعمة، ص 485، الغيبة للشيخ الطوسى، ص 293، الشيخ الطبرسى، الاحتجاج، ج 2، ص 284.

<sup>(6)</sup> السيد ابن طاووس، الإقبال، ص 85، مصباح الكفعمي، ص 146.

وهناك أدعية كثيرة للإمام تراجع في مصادرها... فنحن مأمورون بالدعاء للإمام كما جاء ذلك في كثير من الروايات عن أهل البيت المُنافِين ولعل ذلك من أجل بقاء الصلة والرابطة مع الإمام ولعل لذلك أيضا آثارا أخرى نحن لا نعلمها. فعن يونس بن عبد الرحمن قال: إن الرضا عَلَيْ كان يأمر بالدعاء لصاحب الأمر بهذا الدعاء: واللهم ادفع عن وليك وخليفتك وحجتك على خلقك ولسانك المعبر عنك بإذنك والناطق بحكمتك وعينك الناظرة في بريتك وشاهدك على عبادك الجحجاح المجاهد العائذ بك العابد عندك ..... الخ (أ).

يقول السيد ابن طاووس الحسني (رض) بهذا الخصوص: «فإياك ثم إياك أن تقدم نفسك أو أحداً من الخلائق في الولاء والدعاء له بأبلغ الإمكان وأحضر قلبك ولسانك في الدعاء لذلك المولى العظيم الشأن، وإياك أن تعتقد أنني قلت على من المؤلى العظيم الشأن، وإياك أن تعتقد أنني قلت على المؤلى العظيم الشأن، وإياك أن تعتقد أنني قلت المؤلى المؤلى المؤلى العظيم الشأن، وإياك أن تعتقد أنني قلت المؤلى المؤلى العظيم الشأن، وإياك أن تعتقد أنني قلت المؤلى المؤ

هـذا لأنه محتاج إلى دعائك هيهـات هيهات..١... فإذا دعوت لهذا المولى الخاص عند مالك الأحياء والأموات يوشك أن يفتح أبواب الإجابة لأجله فتدخل أنت في الدعاء لنفسك ولمن تدعو له في زمرة فضله وتتسع رحمة الله جل جلاله لك وكرمه وعنايته بك لتعلقك في الدعاء بحبله»<sup>(2)</sup>.

### خ. إظهار محبّته عَلَيّتُ لَارّ:

وتحبيبه إلى الناس، وإظهار الشوق إلى لقائه عَلَيْتُلا ورؤيته، والبكاء والإبكاء والتباكي والحزن على فراقه، والتصدّق عنه عَلَيَّكُم بقصد سلامته.

د. إقامة مجالس تُذكر فيها فضائله عُلْسَيْلاً ومناقبه:

أو بـذل المال في إقامتها، والحضور في هكذا مجالس، والسعي في ذكر فضائله ونشرها.

<sup>(1)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج 92، ص 333، الشيخ الطوسى، مصباح المتهجّد، ص 409.

<sup>(2)</sup> السيد ابن طاووس، فلاح السائل، ص 45.

ذ. إهداء ثواب الأعمال العبادية المستحبّة له عَلَيْتُلارِّ:

كالحج والطواف عنه عَلَيْكُ ، والصوم والصلاة، وزيارة مشاهد المعصومين عَلَيْكُ ، أو بذل المال لنائب ينوب عنه في أداء تلك الأعمال.

ر. تجديد البيعة للإمام ﴿ والثبات على موالاته في غيبته:

جاء في دعاء العهد الحث على تجديد العهد والبيعة مع الإمام المهدي في كل يوم: «اَللّهُمَّ إِنّي أُجدّد لَهُ في صَبيحَة يَوْمي هذا وَما عشْتُ مِنْ أيامي عَهْداً وَعَقْداً وَبَيْعَةً لَهُ في عُنْقي، لا أحول عَنْها وَلا أَزول أبداً ...»(١).

ز. الصلاة على الإمام الله والسلام عليه:

جاء في دعاء العهد:

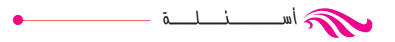
«اَللّهُمَّ بَلِّغْ مَوْلانَا الإمام الْهاديَ الْمَهْديَّ الْقائمَ بأمرك صَلَواتُ الله عَلَيْه وعَلى اللهُمَّ بأمرك صَلَواتُ الله عَلَيْه وعَلى آبائه الطَّاهرينَ عَنْ جَميع الْمُؤْمنينَ وَالْمُؤْمنات في مَشارق الأرضَ وَمَغاربها سَهْلَهَا وَجَبَلها وَبَرِّها وَبَرُها وَعَنْ وَعَنْ وَالدَيَّ مِنَ الصَّلُوات زِنَةَ عَرْشَ الله وَمَدَادَ كَلماتَه، وَما أحصاه عَلْمُهُ وأحاط بِه كِتابُهُ...»



<sup>(1)</sup> السيد ابن طاووس، مصباح الزائر، ص 169، الكفعمي، البلد الأمين، ص 82، مصباح الكفعمي، ص 550.

# خلاصة الس

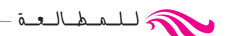
- الإيمان بفكرة حتمية ظهور المنقذ العالمي في الفكر الإنساني يكشف عن وجود أسس متينة تستند إليها وتنطلق من الفطرة الإنسانية.
- الإيمان بحتمية ظهور المنقذ من نقاط الاشتراك بين الأديان السماوية وغير السماوية.
  - تواترت الأخبار التي تبشر بالمهدي .
  - آداب العلاقة بالإمام المهدي ﴿ في غيبته:
    - 1- معرفة الإمام عَلَيْتُلِدٌ حق المعرفة.
    - 2- الثبات على الدين والولاية لأهل البيت.
    - 3- ذكر فضائل الحجة وموالاته في غيبته.
  - 4- الصبر على المحن والبلاء في عصر غيبته.
    - 5- مراعاة الأدب عند ذكره.
    - 6- الدعاء للإمام بتعجيل الفرج.
  - 7- إهداء ثواب الأعمال العبادية المستحبة له.
    - 8- الصلاة على الإمام عليت والسلام عليه.



- 1- ما الدليل على أنّ الاعتقاد بالإمام المهديّ الله عقيدة إسلاميّة؟
- 2- هـل الاعتقاد بظهور المهدي أو المنقذ مختص بالشيعة، أم أنه يشمل الأديان والمذاهب الأخرى؟.
  - 3- أذكر حديثاً يدل على ظهور المهدى .

# ضع علامة صحّ / أو خطأ x في المكان المناسب:

- 1- ولد الإمام عَلَيْتُلا يوم الجمعة في 13 رجب.
- 2- ليس هناك حديث متواتر على التبشير بالمهدى ﷺ.
- 3- ليس هناك فرق بين أن يكون المهدي ۞ مولوداً أو لم يولد.
  - 4- الإمام عَلَيْنَا حي يرزق كباقي أفراد البشر.
  - 5- قضية المهدوية ضرورة من ضرورات الإسلام.



## كيف يُنتفع بالإمام الغائب؟

قال سليمان: فقلت للصادق عَلَيْتُلا : فكيف ينتفع الناس بالحجة الغائب المستور؟ قال عَلَيْتُلا : «كما ينتفعون بالشمس إذا سترها سحاب».

رواه في البحار. وقد ذكر العلّامة المجلسيّ (رض) في وجه التشبيه بالشمس المجلّلة بالسحاب أموراً لا بأس بذكرها هنا (باختصار):

- 1- إنّ نور الوجود والعلم والهداية يصل إلى الخلق بتوسّطه عَلَيْكُ حيث ثبت في الأخبار المستفيضة، أنّهم العلل الغائية لإيجاد الخلق، فلولاهم لم يصل نور الوجود إلى غيرهم.
  - 2- كما أنّ الشمس المحجوبة بالسحاب مع انتفاع الناس بها ينتظرون في كلّ آن انكشاف السحاب عنها وظهورها ليكون انتفاعهم بها أكثر فكذلك في أيام غيبته عَلَيْتَ في ينتظر المخلصون من شيعته خروجه وظهوره في كلّ وقت وزمان، ولا ييأسون منه.
  - 3- إنّ منكر وجوده عَلَيْكُ مع وفور ظهور آثاره كمنكر وجود الشمس إذا غيّبها السحاب عن الأبصار.
  - 4- إنّ الشمس قد تكون غيبتها في السحاب أصلح للعباد من ظهورها لهم بغير حجاب، فكذلك غيبته أصلح لهم في تلك الأزمان فلذا غاب عنهم.
  - 5- إنّ الناظر إلى الشمس لا يمكنه النظر إليها بارزة عن السحاب، وربّما عمي بالنظر إليها لضعف الباصرة.
  - 6- إنّ الشمس قد تخرج من السحاب وينظر إليها واحد من دون واحد،

فكذلك يمكن أن يظهر عَلَيْتُلا في أيّام غيبته لبعض الخلق دون بعض.

7- إنّه عَلَيْتُ كالشمس في عموم النفع وإنّما لا ينتفع بهما من كان أعمى.

8- الشمس كما أنّ شعاعها يدخل البيوت بقدر ما فيها من الروازن والشبابيك وبقدر ما يرتفع عنها من الموانع فكذلك الخلق، إنّما ينتفعون بأنوار هدايتهم بقدر ما يرفعون الموانع...

فقد فتحت لك من هذه الجنة الروحانية ثمانية أبواب. ولقد فتح الله علي بفضله ثمانيـة أخرى تضيق العبارة عن ذكرها عسى الله أن يفتح علينا وعليك في معرفتهم ألف باب يُفتح من كلّ باب ألف باب. (1).



<sup>(1)</sup> بحار الأنوار، ج52، ص93.



# الإمام محمد بن الحسـن الممديّ ﴿ (٢) الغيبة الصغرى 260 - 329 هــ





- 1. أن يتعرّف الطالب إلى أسباب الغيبة الصغرى.
- أن يتعرف إلى سفراء الإمام الله ودورهم في التواصل مع الشيعة.
  - 3. أن يتعرّف إلى الظروف المحيطة بالغيبة الصغرى.

### تمهيد:

عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبد الله عَليتَ الله عَليتَ إلى: كان أبو جعفر يقول: «لقائم آل محمَّد غيبتان: واحدة طويلة، والأخرى قصيرة، قال: فقال لي: نعم يا أبا بصير إحدهما أطول من الأخرى»<sup>(1)</sup>.

تؤكُّد الروايات كما يخبرنا الواقع أنَّ للإمام الحجَّة في غيبتين، إحداهما أطول من الأخرى، وسنفصِّل في هذا الدرس الكلام عن الغيبة الصغرى، إن شاء الله تعالى.

### الإمامة والغيبة الصغرى

بدأت فترة الغيبة الصغرى بوفاة الإمام الحسن العسكريِّ عَلَيْتَالِقُ عام 260 هـ حيث كان عمر الإمام المهدي الله عمس سنين تقريباً، واستمرَّت قرابة 70 سنة حتى عام 329 هـ حيث انتهت بوفاة السفير الرابع، وبداية الغيبة الكبرى.

وفي زمن الغيبة الصغرى لم يطلع على مكانه أحد من الناس إلا خاصة مواليه مرح والمقرَّبين منه فقط.

<sup>(1)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 51، ص 365.

### السفراء الأربعة

كان المؤمنون يتصلون بالإمام الحجّة الخدال فترة الغيبة الصغرى عبر أشخاص مُحدَّدين كانوا يأخذون من الناس أسئلتهم مكتوبة ليوصلوها إلى الإمام فيجيب عنها بالكتابة أيضاً وتعاد لصاحبها.

هؤلاء الأشخاص المُحدَّدون اصَطُلِحَ عليهم باسم السفراء. وكانوا أربعة أشخاص تناوبوا على هذه المهامّ الخاصّة التي أوكلها لهم الإمام الحجّة ، وهؤلاء السفراء هم على التوالي:

السفير الأوّل: أبو عمرو عثمان بن سعيد العمري الأسدي<sup>(1)</sup>. ولقد كان وكيلاً لأبيه الإمام العسكريّ من قبله حيث قال بشأنه: «هنا أبو عمرو الثّقة الأمين، ثقة الماضي وثقتي في المحيا والممّات فما قاله لكم فعني يقوله وما أدَّى إليكم فعني بؤدّبه»<sup>(2)</sup>.

السفير الثاني: أبو جعفر محمَّد بن عثمان بن سعيد العمريّ(3). وقد أخبر الإمام العسكريّ عَلَيْكُلا عن هذا الدور في إحدى الروايات: «اشهدوا أنَّ عثمان بن سعيد العمريّ وكيلي وأنَّ ابنه محمَّداً وكيل ابني مهديّكم»(4).

السفير الثالث: أبو القاسم الحسين بن روح النوبختي (5) ،حيث جاء عن محمَّد بن عثمان العمريّ بشأنه وذلك قبل موته بمدَّة: «إنْ حَدَثَ عليّ حَدَثُ الموت فالأمر إلى أبي القاسم الحسين بن روح النوبختي، فقد أُمرت أن أجعله في موضعي بعدي فارجعوا إليه، وعَوَّلُوا في أموركم عليه» (6).

<sup>(1)</sup> لمدة 5 سنوات تقريباً.

<sup>(2)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 51، ص 344.

<sup>(3)</sup> لمدة 40 سنة تقريباً.

<sup>(4)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 51، ص 346.

<sup>(5)</sup> لمدة 21 سنة تقريباً.

<sup>(6)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج 51، ص 355.

السفير الرابع: أبو الحسن عليّ بن محمُّد السمريّ(1). وفي نهاية سفارته خرج التوقيع من الإمام المهدى الله عنه الناس بانتهاء الغيبة الصغرى وبدء الغيبة الكبرى، حيث كتب الله الرحمن الرحيم: «يا على بن محمد السمري أعظم الله أجر إخوانك فيك، فإنَّك ميِّت ما بينك وبين ستة أيَّام، فاجمع أمرك ' ولا توص إلى أحد فيقوم مقامك بعد وفاتك، فقد وقعت الغيبة التامَّة، فلا ظهور إلا بإذن الله تعالى ذكره، وذلك بعد طول الأمد، وقسوة القلوب وامتلاء الأرض جوراً، وسيأتي لشيعتي من يدَّعي المشاهدة، ألا فمن ادَّعي المشاهدة قبل خروج السفياني والصيحة فهو كذَّاب مفتر، ولا حول ولا قوَّة إلا بالله العليّ العظيم»(2). وفي اليوم السادس مرض السمريُّ رضوان الله تعالى عليه وانتقل إلى رحمة الله تعالى وكان آخر ما تكلَّم به بعد أن سألوه إلى من يوصي فقال: «لله أمر هو بالغه»(3). .و.

### أسيات الغيبة الصغرف

لماذا اتبع الإمام الحجّة الله هذا الطريق للاتصال بشيعته، حيث اقتصر باتصاله المباشر على أشخاص محدُّدين فيما اتَّصل بالباقين عبر هؤلاء وبشكل غير مباشر؟ إنَّ لهذه الطريقة التي اتَّبعها الإمام العديد من الأسباب، أهمُّها ما يلي:

# أولا: الحفاظ على شخص الإمام 👺:

ذكرنا فيما سبق أنَّ الحكومة العباسيَّة كانت تترصَّد المولود الجديد لتقتله. ونتيجة تدبير الإمام العسكري لم يتم لهم معرفة ذلك، ولكن بعد ولادته الله المام العسكري لم يتم لهم معرفة ذلك، لمسامعهم بعض الأخبار عن ذلك فتمَّت مداهمة بيت الإمام العسكريِّ عَلَيْتَ لِإِذْ مرَّات 243 عديدة للقبض على المولود الجديد وتصفيته، ولكن دون جدوى.

<sup>(1)</sup> لمدة 3 سنين تقريبا.

<sup>(2)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 51، ص 361.

<sup>(3)</sup> الشيخ الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، ص 433.

وفي هذه الظروف الصعبة والمطاردة العباسيَّة لم يكن للإمام أن يظهر أمام الناس جميعاً، فهو مكلَّف بالحفاظ على نفسه ليتمكَّن حين يحين الموعد من إقامة الدولة الإسلاميَّة العالميَّة. وهذا ما تشير إليه عدَّة روايات، كالرواية عن رسول الله على قال: «لا بدُّ للغلام من غيبة، فقيل له: وَلمَ يا رسول الله؟ قال: يخاف القتل»(1).

وخرج في التوقيع من الإمام المهدي المحمّد بن عثمان العمري في علّة عدم ذكره عَلَيْ باسمه: «فإنّهم إنْ وقفوا على الاسم أذاعوه، وإنْ وقفوا على المكان دُلُوا عليه» (2). فالإمام لم يضمن عدم تسريب مكان وجوده إذا عرفه عامّة الناس، بل من المتوقّع أن يصل للعباسيِّين.

# ثانياً: تهيئة الأُمَّة للغيبة الكبرى:

فقد كان المؤمنون قبل ذلك يرتبطون بالنبيّ في وبالأئمّة على مباشرة، ويتلقّون منهم الأحكام الشرعيّة، ويتعلّمون منهم معالم الدين، ويلجأون إليهم لحلّ النزاعات بينهم... واستمرّ هذا الأمرحتّى عام 260 هـ عند وفاة الإمام الحسن العسكريّ علي ، وحتّى لا تحصل المفاجأة بالانقطاع التامّ والغيبة الكبرى، كان لا بدّ من تهيئة الناس من خلال فترة برزخيّة يكون فيها الإمام منقطعاً جزئيّاً عن الناس، حتّى إذا اعتاد الناس على هذه الصيغة صار من الممكن تطويرها لصيغة الغيبة الكبرى والانقطاع التامّ.

كما كان ﷺ متدرِّجاً في الاحتجاب عن الناس خلال تلك الفترة، حيث كما كان ﷺ متدرِّجاً في الاحتجاب عن الناس خلال تلك الفترة، حيث 244 متطاع العديد من المؤمنين ملاقاته في الفترة الأولى، ثُمَّ صاريقلُّ العدد ويزداد ♦ احتجابه ﷺ حتَّى وصل إلى زمن السفير الرابع، الذي لا يكاد ينقل أحد مشاهدته غير السفير نفسه.

<sup>(1)</sup> الشيخ الصدوق، علل الشرائع، ج 1، ص 243.

<sup>(2)</sup> الشيخ الطوسى، الغيبة، ص 364.

- بدأت فترة الغيبة الصغرى بوفاة الإمام الحسن العسكريِّ عَلَيْتُلا عام 260 هـ
- بدات فيره العيبة الصعرى بوده ، عسم مسلس تقريباً واستمرَّت قرابة 70 سنة حتى عام 299 هـ حيث انتهت بوفاة السفير الرابع.

  في زمن الغيبة الصغرى لم يطُّلع على مكانه أحد من الناس إلا خاصة مواليه والمقرَّبين منه فقط. وكان له سفراء أربعة هم: أبو عمرو عثمان بن سعيد العمريّ أبو القاسم الأسدي(1)، ثُمَّ أبو جعفر محمَّد بن عثمان بن سعيد العمري(2)، ثُمَّ أبو القاسم حسين بن روح النوبختي(3)، وأخيراً أبو الحسن عليّ بن محمَّد السمريّ(4).

  سبباالغيبة الصغرى:

أولا: الحفاظ على شخص الإمام ، بعد مطاردة العباسيِّين له ومحاولة تصفيّته من قبلهم.

ثانياً: تهيئة الأمَّة للغيبة الكبرى، لكي يستعدّوا لها ويتلقّوها بشكل تدرّيجيّ. كما كان الله الله المتجاب عن الناس خلال تلك الفترة.

<sup>(1)</sup> لمدة 5 سنوات تقريبا.

<sup>(2)</sup> لمدة 40 سنة تقريبا.

<sup>(3)</sup> لمدة 21 سنة تقريباً.

<sup>(4)</sup> لمدة 3 سنين تقريباً.



- 1- ما الفرق بين الغيبة الكبرى والغيبة الصغرى؟
- 2- لماذا لم يُعلم الإمام على عموم الناس بمكان وجوده، واعتمد على أشخاص محدَّدين؟
  - 3- اذكر السفراء الأربعة بالترتيب.

# ً- ضع علامة صح √ أو خطأ لا في المكان المناسب:

- 1- تعني الغيبة خروج الإمام عَلِيَّا عن الحياة الطبيعية التي يعيشها الناس.
  - 2- بدأت الغيبة الكبرى بموت السفير الرابع.
  - 3- استمرت الغيبة الصغرى حوالى 170 سنة.
  - 4- بدأت إمامة الإمام عَلَيْكُلِرٌ في عام 260 هـ.
    - 5- السفير الأول هو علي بن محمد السمري.



### السفراء الأربعة (1)

أبو عمرو عثمان بن سعيد العمري كان عثمان بن سعيد من بني أسد، ولقّب بالعسكري الإقامته في مدينة سامراء، كان عثمان بن سعيد من بني أسد، ولقّب بالعسكري الإقامته في مدينة سامراء، حرف بالسمّان في الأوساط الشيعية، الأنّه كان يمارس نشاطاته السياسية تحت اللهاء الاتّجار بالسمن، وكان يضع الأمانات والأموال المتعلّقة بالإمام التي يجمعها في أواني السمن، فيسلّمها إلى الإمام. وقد كان يحظى بثقة واحترام سيع الشيعة (١). ويعرف بالسمّان في الأوساط الشيعية، لأنّه كان يمارس نشاطاته السياسية تحت غطاء الاتّجار بالسمن، وكان يضع الأمانات والأموال المتعلّقة بالإمام التي يجمعها من الشيعة في أواني السمن، فيسلمها إلى الإمام. وقد كان يحظى بثقة واحترام جميع الشيعة<sup>(1)</sup>.

والعسكرى عِليستالال الموثوق بهم.

قال أحمد بن إسحاق وهو من شخصيات الشيعة البارزة .: دخلت على الإمام الهادي في يوم من الأيّام فقلت يا سيدي أنا أغيب وأشهد ولا يتهيأ لي الوصول إليك إذا شهدت في كل وقت فقول من أقبل وأمر من نمتثل؟

فقال عُلِيَّكُ إِنْ هَذَا أَبُو عَمْرُو الثَّقَةُ الأُمِينَ، مَا قَالَهُ لَكُمْ فَعَنَّى يَقُولُهُ، ومَا أَدَّاه اليكم فعنّى يؤدّيه».

فلمًّا مضى الإمام الهادى عُلْيَتُلِا وصلت إلى أبى محمد العسكري ذات يوم فقلت له مثل قولى لأبيه عَلَيْتَ لِإِنَّ .

فقال عَلَيْتُلارُ لي: «هذا أبو عمرو الثقة الأمين ثقة الماضي وثقتي في المحيا والممات، فما قاله لكم فعنّي بقوله، وما أدّى البكم فعنّي بؤدّيه»<sup>(2)</sup>.

<sup>(1)</sup> الشيخ الطوسى، الغيبة، ص 214.

<sup>(2)</sup> م. ن، ص 216.

ولمّا مات الإمام العسكري عَلِيَّا حضر غسله عثمان بن سعيد وتولّى جميع أمره في تكفينه وتحنيطه ودفنه في الظاهر.

وهو نفسه الذي تسلم ذات يوم أموالاً من شيعة اليمن بأمر من الإمام العسكري عليه فقال الإمام عليه ردّاً على قولهم: يا سيدنا ولقد زدتنا علماً بموضعه من خدمتك وأنّه وكيلك وثقتك على مال الله ولمن خيار شيعتك: «نعم واشهدوا عليّ أنّ عثمان بن سعيد العمرى وكيلى وأنّ ابنه محمداً وكيل ابنى مهديكم».

وهكذا في خاتمة لقائه عَلَيْتُ بالأربعين شيعياً. وقد أشرنا إلى ذلك ـ قال عَلَيْتُ لللهِ الحاضرين: «فاقبلوا من عثمان ما يقوله، وانتهوا إلى أمره واقبلوا قوله فهو خليفة إمامكم والأمر إليه»(1).

إنّ تاريخ وفاة عثمان مجهول واحتمل البعض أنّه مات بين سنتي 260 و 267هـ، واعتقد بعض آخر بأنّه مات عام 280 .



<sup>(1)</sup> الشيخ الطوسى، الغيبة، ص 217.



# الإمام الحجّة محمد بن الحسـن الممديّ (3) الغيبة الكبرى



أهداف الدرس



- 1. أن يتعرّف الطالب إلى أسباب الغيبة الكبرى وفلسفتها.
  - 2. أن يتبين متى تنتهى الغيبة الكبرى.
  - أن يحدد الوظيفة والتكليف الشرعي في عصر الغيبة الكبرى.

تمهيد:

قب الرواية عن الإمام محمَّد النقي علي أنه قال: ﴿إنَّ الإمام بعدي ابني علي، المره أمري، وقوله قولي، وطاعته طاعتي، والإمام بعده ابنه الحسن أمره أمري، وقوله قولي، وطاعته طاعتي، والإمام بعده ابنه الحسن أمره أمري، وقوله قول أبيه، وطاعته طاعة أبيه، ثمَّ سكت، فقلت له: يا بن رسول الله، أبيه، وقوله قول أبيه، وطاعته طاعة أبيه، ثمَّ سكت، فقلت له: يا بن رسول الله، فمن الإمام بعد الحسن؟ فبكي عُلْسِيناً بكاءا شديدا، ثمُّ قال: إنَّ من بعد الحسن ابنه القائم بالحق المنتظر. فقلت له: يا ابن رسول الله، لمَ سُمِّيَ القائم؟ قال: لأنَّه يقوم بعد موت ذكره وارتداد أكثر القائلين بإمامته، فقلت له: ولمَ سُمِّيَ المنتظر؟ قال: لأن له غيبة يكثر أيّامها، ويطول أمدها، فينتظر خروجه المخلصون، وينكره المرتابون، ويستهزىء بذكره الجاحدون، ويكذب بها الوقاتون، ويهلك فيها المستعجلون، وينجو فيها المسلمون»<sup>(1)</sup>.

لقد مهّد أهل البيت عَلَيْتُ للدور الذي سيقوم به الإمام الحجّة الله ، منذ ولادته حتّى قيام دولته العادلة، وسلطته على الأرض كلّها، والمراحل التي ستمرُّ بين ذلك، خصوصا مرحلة الغيبة الكبرى لما تحتاج هذه المرحلة من تهيئة المؤمنين لهذا 251 الموضوع، وتعايشهم مع غيبة إمامهم، واستعدادهم لمواجهة تحدِّيات مرحلة الغيبة. فكانت هذه الرواية عن الإمام الجواد عَلَيسًا في وغيرها من الروايات التي تحمل في

<sup>(1)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج 51، ص 30.

طيَّاتها رسائل واضحة للمؤمنين تثبِّتهم في غيبته وترشدهم إلى مثل هذه المرحلة التي ينبغي أن يكونوا جاهزين لها على المستوى العقائديّ والنفسيّ. وببركة هذه التوجيهات استطاع المؤمنون أن يتعايشوا مع هذه المرحلة ويوفِّروا متطلباتها، إلى أن يأذن الله تعالى لمولانا صاحب الزمان بالظهور. وهناك أمور لا بدَّ من الإجابة عنها في هذا الإطار نستعرضها خلال هذا الدرس إنَ شاء الله تعالى.

#### أسباب الغيبة

لا شك أن غيبة الإمام ليست هي القاعدة بالنسبة للدور الذي ينبغي أن يقوم به، بل الأصل أن يكون حاضراً بين أنصاره وأعوانه، يدير وينظّم ويدبّر الشؤون ويحقّق الأهداف، من خلال توجيهاته وقيادته ومواكبته للأمور وحضوره المستمر.

وما نعيشه نحن من غيبة الإمام صاحب الزمان في هذا الزمن دفعت إليه ظروف وأسباب خاصة، يكفي أن تزول هذه الظروف وتنتهي تلك الأسباب حتَّى يعود الإمام للظهور والقيادة المباشرة وتحقيق الأهداف والوعد الإلهي.

ومن المهم أن نتعرَّف إلى هذه الظروف والأسباب التي دعت وتدعو الإمام للغياب، حتَّى نسعى لرفعها وتجنُّبها ممَّا يُعجل في ظهوره ، وهذا ما سنتعرَّض له فيما يلي:

# أولاً: فشل كلّ الأطروحات الأخرى:

لقد خلق الله تعالى الإنسان في هذه الدُّنيا وجعله مخيَّراً بين الطرقات والسبل بعد أن أرشده إلى طريق الحقّ وسبيل النجاة، لكنَّ هذا الإنسان لم يندفع باتِّجاه طريق الحقّ وسبيل النجاة حصراً بل سلك الكثير من السُّبُلِ الأخرى، وكأنَّه يستشعر 252 منها فائدة له، وهذه التجارب للسُّبُلِ الأخرى التي أخبر الله تعالى عنها مسبقاً أنَّها لن يكون منها سوى الخسران والضلال والظلم، ستستمرُّ حتَّى ظهور الإمام الحجّة ويتحقّق قول الله تعالى: ﴿أَفْغَيْرُ دِينِ اللّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ وَالسَّمُونَ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَ لِلْيَهِ مُرْجَعُونَ ﴾ (١).

<sup>(1)</sup> سورة آل عمران، الآية: 83.

فدولة الإمام الستكون بعد أن يجرّب الناس جميع الدول والأنظمة الأخرى ويحصلون على فرصتهم الكافية في ذلك. وعندها لا يبقى أمام الناس سوى القبول بدولة الإمام وبالمشروع الإلهيّ بعد فشل جميع مشاريعهم الأخرى.

وقد ورد عن الإمام محمَّد الباقر قال: «إنَّ دولتنا آخر الدول ولم يبق أهل بيت لهم دولة إلا ملكوا قبلنا، لئلا يقولوا إذا رأوا سيرتنا لو ملكنا سرنا بمثل سيرة هؤلاء، وهو قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوِّمِهِ ٱسْتَعِينُوا بِاللّهِ وَٱصْبِرُوٓ أَ إِلَى اللّهُ عَزَّ وَجلَّ: ﴿ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱسْتَعِينُوا بِاللّهِ وَٱصْبِرُوٓ أَ إِلَى اللّهُ عَرْ عِبَادِهِ قَوْلُ اللّهُ عَلَى مَن عِبَادِهِ وَ وَالْعَقِبَةُ لِلْمُتَقِينَ ﴾ (١)، (٤).

وعن الإمام جعفر بن محمَّد الصادق عَلَيَّا قال: «ما يكون هذا الأمرحتَّى لا يبقى صنف من الناس إلا وقد ولُّوا على الناس، حتَّى لا يقول قائل: إنَّا لو وُلِّينا لعدلنا، ثُمَّ يقوم القائم بالحقّ والعدل»(3).

وقد رأينا عبر التاريخ كما نرى الآن أيضاً كيف أنَّ جميع هذه الأطروحات تتهاوى وتسقط الواحدة تلو الأخرى، بعد أن تثبت ظلمها وفشلها.

# ثانياً: تمحيص المؤمنين:

إنَّ مشروعاً بحجم مشروع الإمام الحجّة الذي يراد له أن يكون مشروع المعمورة كلِّها، بعد أن يواجه جميع التحديات العسكريَّة والماديَّة والنفسيَّة والعقائديَّة...، لا يستطيع أن يقوم بحملها إلا المخلصون حقًّا الذين واجهوا جميع أنواع التحديات والصعوبات وثبت وا... وحيث إنَّ مشروع الإمام الحجّة مشروع انتصار وحسم نهائيّ، غير قابل للتراجع أو الانهزام، كان لا بدَّ من توفر أشخاص مضمونين وممتحنين للقيام بهذا المشروع، من هنا كان تمحيص المؤمنين واختبارهم في

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف، الآية: 128.

<sup>(2)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 53، ص 329.

<sup>(3)</sup> م. ن، ج 52، ص 244.

زمن الغيبة ليقوى عود المؤمنين والمخلصين حقًّا، ويصبحوا جاهزين للقيام بهذه المسؤوليُّة، ولينكشف الإنهز اميُّون وضعاف النفوس وينسحبوا قبل أن يشكلوا أيُّ ثغرة في جيش الإمام المنتظر الله قال تعالى: ﴿ مَّا كَانَ ٱللَّهُ لِيَذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا آتُمُ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزَ ٱلْخَبِيتَ مِنَ ٱلطَّيِّبِّ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى ٱلْغَيْبِ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَجْتَبَى مِن رُّسُلِهِ ـ مَن يَشَأَأُهُ فَعَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ ۚ وَإِن تُؤْمِنُواْ وَتَنَّقُواْ فَلَكُمْ أَجُرُ عَظِيمٌ ﴾(١).

وعن الإمام الرضا عَلِيتُلا قال: «والله لا يكون ما تمدُّون إليه أعناقكم حتَّى تُميَّزوا وتُمحَّصوا فلا يبقى منكم إلا الأندر، ثمَّ قرأ قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَيْلُهِم فَلَعُلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَلَعُلَمَنَّ ٱلْكَدْبِينَ ﴿ (3) ، (3) .

### ثالثا: التسليم المطلق بعد سنين الغيبة

إنِّ فقد الإمام وغيبته، يشعران أنصاره بأهميَّة نعمة حضوره، وبالأضرار الجسيمة التي تلحق غيبته، وبالتالي يرتبطون به ارتباطاً عقليًّا وقلبيًّا عالياً جدًّا، بحيث إنَّه لو ظهر النساقوا إليه ولبايعوه وتابعوه وأطاعوا أوامره بكلِّ قوَّة وتسليم ووضوح رؤية.

فمن المعروف أنَّ الإنسان لا يقدِّر قيمة الشيء إلا بعد فقده، وهذا ما حصل لبني إسرائيل في صحراء سيناء حينما جاءهم الأمر من نبيِّ الله موسى عَلَيْتَ لِيرُ بدخول فلسطين ومجاهدة الأعداء، فما كان جوابهم إلا أن ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي لَا أَمْلِكُ إِلَّا نَفْسِي وَأَخِيُّ فَأُفُرُقُ بَنْنَا وَيَنْنَ ٱلْقَوْمِ ٱلْفَسِقِينَ ﴾(4).

ولكن بعد وفاة النبيّ موسى عَلِيَّكُم ومكثهم 40 سنة في التيه في صحراء سيناء وشعورهم بأهميَّة النبيِّ بعد فقده، قاموا مع وصيِّ موسى يوشع بن نون بدخول فلسطين ومحاربة الأعداء.

<sup>(1)</sup> سورة آل عمران، الآية: 179.

<sup>(2)</sup> سورة العنكبوت، الآية: 3.

<sup>(3)</sup> داود بن سليمان بن يوسف الغازى، مسند الإمام الرضا عَلَيْ ، ج 1، ص 264.

<sup>(4)</sup> سورة المائدة، الآية: 25.

#### متب تنتهي الغيبة؟

إنَّ ما سبق يشير إلى المصلحة في الغيبة نفسها وضرورتها لتتحقّق الأمور التي تحدَّثنا عنها. ولكنَّ تحقّق تلك الأمور وحدها لا يكفي للظهور، بل هناك أسباب وشرائط أخرى لا بدَّ من توفُّرها أيضاً ليتحقّق الفَرَجُ، من هذه الأمور:

#### وجود الأنصار:

لا بدَّ من توفَّر العدد الكافي من الأنصار المخلصين القادرين على تحقيق مشروع الإمام . وهناك العديد من الروايات التي تحدَّثت عن هؤلاء الأنصار، الذين يجتمعون حول الإمام عند بداية حركته وعددهم 313 بعدد المسلمين في بدر، ولعلَّهم يشكِّلون نواة التحرُّك وقادة جيوش الإمام.

هؤلاء الذين يكفون الإمام ما يريد كما ذُكرَ في الرواية عن الإمام جعفر بن محمَّد الصادق عَلَيَكُلِيُّ: «يحفُّون به يقونه بأنفسهم في الحروب ويكفونه ما يريد»(١).

#### عدم التوقيت:

هناك العديد من الروايات التي تؤكّد على عدم توقيت ظهور الإمام الحجّة فلى عما في الرواية عن الإمام عليّ بن موسى الرضا عليّ قال: «لقد حدّثني أبي عن أبيه عن آبائه عليّ أنَّ النبيّ في قيل له: يا رسول الله متى يخرج القائم من ذريّتك؟ فقال عليه مثل الساعة لا يجلّيها لوقتها إلا هو، ثقلت في السماوات والأرض لا تأتيكم إلا بغتة»(2).

بل هناك روايات واضحة في تكذيب من يوفّت للظهور كالرواية عن الإمام محمَّد الباقر عَلَيْتُلانُ: «كذب الوقّاتون» كذب الوقّاتون» (3).

<sup>(1)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج 52، ص 308.

<sup>(2)</sup> م. ن، ج 51، ص 154.

<sup>(3)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 1، ص 368.

وعن أبي عبد الله الصادق عَلَيْتَا قال: «يا مهزم كذب الوقاتون، وهلك المستعجلون، ونجا المسلمون، وإلينا يصيرون»(1).

فما هو السبب في إخفاء وقت الظهور؟ هناك العديد من الأسباب التي تدعو إلى ذلك، نذكر منها:

1- مـا دام للظهـور ظروفه الموضوعية التـي يتحقّق الكثير منها علـى يد المؤمنين، فمـن المناسب أن يرتبط الظهور بعمل هؤلاء الناس، وبهمّتهم وحضورهم، ما سيدفعهم للعمل ولتجهيز الأرضيَّة للظهور، وبالتالي للتعجيل بالظهور. وأمَّا ربط الظهـور بزمن هو مجرَّد رقم وتاريخ، فهذا لـن يكون ربطاً بالأسباب الحقيقيَّة، ولـن يكون مساعـداً على مستـوى دفع الناس باتِّجاه تحقيق ظـروف وشرائط الظهور.

2- إخفاء وقت الظهور سيبقي شعلة الأمل مشتعلة دائماً في قلوب المؤمنين، ففي الرواية عن محمَّد بن الفضيل عن الرضا عَلَيَ ، قال سألته عن شيء من الفرج، فقال: «أليس انتظار الفرج من الفرج إن الله عز وجل يقول: ﴿فَانَظِرُوا إِنِي مَعَكُم مِّر الْمُنتَظِرِين ﴾ (2). وهذا الأمل سيدفعهم يقول: ﴿فَانَظِرُوا إِنِي مَعَكُم مِّر المعاصي والتزام الطاعات، وتجهيز الأنفس لإصلاح أمورهم، والابتعاد عن المعاصي والتزام الطاعات، وتجهيز الأنفس لنصرة الإمام، ولذلك جاء في رسالة الإمام الشاعلة الشيخ المفيد: «فليعمل كل امرئ منكم بما يقربه من محبّتنا ويتجنّب ما يدنيه من كراهيتنا وسخطنا، فإنّ أمرنا بغتة فجأة، حين لا تنفعه توبة ولا ينجيه من عقابنا ندم على حوبة (3).

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 1، ص 368.

<sup>(2)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 52، ص 128.

<sup>(3)</sup> م. ن، ج 53، ص 176.



إنَّ غيبة الإمام الله النسب هي القاعدة بالنسبة للدور الذي ينبغي أن يقوم به، بل الأصل أنَّ يكون حاضراً بين أنصاره وأعوانه، ويكفي أن تزول أسباب الغيبة ليتحقّق الظهور، ومن هذه الأسباب:

- 1- فشل كلَّ الأطروحات الأخرى حتى لا يظنَّ أحد بعد ذلك أنَّه يمكن تحقيق العدل من خلالها.
- 2- تمحيص المؤمنين واختبارهم ليقوى عود المخلصين منهم ويظهر أصحاب النفوس الضعيفة.
- 3- التسليم المطلق للإمام الحجّة الله بعد سنين الغيبة والشعور بأهميّة ونعمة حضوره.

وهناك العديد من الروايات التي تؤكّد على عدم توقيت ظهور الإمام الحجّة ، الله مناك روايات واضحة في تكذيب من يوفّت للظهور.





- 1- هل الأصل في الإمام أن يكون حاضراً أم غائباً؟
- 2- ما الفائدة من فشل كلّ الأطروحات الأخرى قبل ظهور الإمام ١٠٠٠
  - 3- لماذا لا بدُّ من تمحيص واختبار المؤمنين قبل ظهور الإمام ١٠٠٠

# ضع علامة صحّ / أو خطأ × في المكان المناسب

- 1- دولة الإمام عَلِيَّ الله ستكون بعد أن يجرّب الناس جميع الأنظمة.
  - 2- يبلغ عدد الأفراد الذين يشكلون جيش الإمام 313.
  - 3- مشروع الإمام المهدي المشروع انتصار ليس فيه انهزام.
- 4- روي عـن الإمام الباقـر عَلَيَّهُ أَنَّه قال: «كذب الوقاتون، كذب الوقاتون، كذب الوقاتون».
- 5- إخفاء وقت الظهور له تأثير معنوي إيجابي على قلوب المؤمنين.



السفراء الأربعة (2)
محمد بن عثمان بن سعيد العَمْري
إنّ محمد بن عثمان بن سعيد العَمْري
إنّ محمد بن عثمان. كأبيه عد من كبار الشيعة وكان يحظى باحترامهم الشيعة، وهم يثقون بتقواه وعدالته، وكان من أصحاب الإمام العسكري وثوق بهم كما قال الإمام العسكري رداً على سؤال أحمد بن إسحاق، وهو: عمّن فوثوق بهم كما قال الإمام العسكري وابنه ثقتان، فما أدّيا إليك فعني يؤدّيان، وما قالا فعني يقولان، فاسمع لهما وأطعهما فإنّهما الثقتان المأمونان»(۱). وتقديرهم الشيعة، وهم يثقون بتقواه وعدالته، وكان من أصحاب الإمام العسكري الموثوق بهم كما قال الإمام العسكري ردا على سؤال أحمد بن إسحاق، وهو: عمّن آخــذ وقول من أقبل؟: «العمري وابنه ثقتان، فما أدّيا إليـك فعنى يؤدّيان، وما قالا لك فعنى يقولان، فاسمع لهما وأطعهما فإنهما الثقتان المأمونان»<sup>(1)</sup>.

ابنه محمّداً وكيلاً مكانه(2).

قال عبد الله بن جعفر الحمّيري: لمّا مضى أبو عمرو عثمان بن سعيد أتتنا الكتب بالخط الذي كنا نكاتب به بإقامة أبى جعفر محمد بن عثمان بن سعيد مقامه(٥).

وفي توقيع صادر عن الإمام جوابا عن أسئلة إسحاق بن يعقوب كتب عَلَيْ اللهِ : «وأمّا محمّد بن عثمان العمري رضى الله عنه وعن أبيه من قبل فإنه ثقتى وكتابه کتابی».

وقد كان لأبى جعفر تأليفات فقهية صارت بعد وفاته بيد الحسين بن روح ثالث سفراء الإمام أو بحوزة أبي الحسن السمري السفير الرابع.

وتولى محمد بن عثمان السفارة والوكالة عن إمام الزمان مدة ما يقارب الأربعين عاما، وأعدُّ خلال هذه الفترة وكلاء محليين، وكان هو يشرف على نشاطاتهم ويدير

<sup>(1)</sup> الشيخ الطوسى، الغيبة، ص 221.

<sup>(2)</sup> م. ن، ص 219.

<sup>(3)</sup> م. ن، ص 220.

أُمور الشيعة ويهتم بها، وصدرت تواقيع عديدة عن الإمام شفوصلت من خلاله إلى الآخرين وقد توفّي في عام 304 أو 305.

وقد أخبر عن يوم وفاته قبل أن يموت، فمات في نفس ذلك التاريخ الذي أخبر عنه.



# الإمام الحجّة محمد بن الحسـن الممديّ ﴿4) الإمام الحجّة محمد بن الحسـن الممدّون وإنتظار الفرج





- 1. أن يتعرّف الطالب إلى معنى الانتظار.
- 2. أن يميّز بين الانتظار السلبي والانتظار الإيجابي.
- أن يتعرف إلى صفات الممهّدين للإمام وصفات أصحابه.

تمهيد:

كثرت الروايات النّتي تتحدَّث عن انتظار الفرج وفضله، كالرواية عن رسول كثرت الروايات النّتي انتظار الفرج وفضله، كالرواية عن رسول له في وعن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليه وعن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليه وانتظار الفرج ولا تيأسوا من ووالله فان أحياً الأعمال المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليه وانتظار الفرج والانتظار الفرج والانتظار المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليه وانتظار الفرج والانتظار الفرج والانتظار المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليه المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليّ المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليه المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليه المؤمنين عليّ المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليه المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليّ المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليه المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليه المؤمنين عليّ المؤمنين المؤمنين عليّ المؤمنين عليّ المؤم الله ﷺ: «أفضل جهاد أمّتي انتظار الفرج»(1).

روح الله فإنَّ أحبُّ الأعمال إلى الله عزَّ وجلَّ انتظار الفرج.... والمنتظر لأمرنا كالمتشحّط بدمه في سبيل الله «(2).

فما هو هذا الانتظار الذي يعتبر من أحبِّ الأعمال وأفضل العبادات كما عبَّر بعض الروايات؟ وكيف يكون؟

#### معنب الانتظار

الانتظار في اللُّغة بمعنى الترقُّب(3)، والتربُّص(4)، وهو «حالة نفسانيَّة ينبعث منها التهيّؤ لما تنتظره، وضدّه اليأس، فكلُّما كان الانتظار أشدّ كان التهيّؤ آكد...»<sup>(5)</sup>.

#### كيف يكون الانتظار؟

<sup>(1)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج 77، ص 143.

<sup>(2)</sup> م.ن. ج65، ص 61.

<sup>(3)</sup> ابن منظور، لسان العرب، ج1، ص 424.

<sup>(4)</sup> م.ن. ج7، ص 39.

<sup>(5)</sup> الأصفهاني، ميرزا محمَّد تقى ، مكيال المكارم، ج2، ص 136.

إنَّ معرف ق كيفي ق الانتظار أمر مهم جدًّا لأننّا نتحدَّث عن فترة طويلة استمرّت قروناً حتَّى الآن ومرَّت فيها أجيال وأجيال، ضمن ظروف مختلفة وفرص متفاوتة، ولا يمكن ترك هذه الأجيال بلا تكليف واضح ومحدَّد، فما هو تكليف هذه الأجيال في هذه الفترة؟ وكيف من المفترض أن يكون انتظارها لظهور الإمام الحجّة ولتحقّق الفرج على يديه؟

# الإنتظار السلبيّ والإيجابيّ

هناك نهجان مختلفان ومتناقضان متصوران لكيفيّة الانتظار، ولتكليف المؤمنين في زمان الغيبة الكبرى للإمام الحجّة

أ-الانتظار السلبيّ: والمقصود منه أن يبقى الإنسان جالساً بدون أيّ حراك أو فعاليَّة تذكر، وبدون أن يقوم بأيّ عمل تغييريّ، ويكتفي بمراقبة علامات الظهور، وما تحقّق منها؛ ليزداد أمله بقرب الظهور، كما لواستشعر تحقّق شيء منها، وهذا يعني أنّ الوظيفة الأساسيّة للمؤمنين في عصر الغيبة هي أن يعيشوا أمل ظهور الإمام الله بدون أن يسعوا لتغيير الواقع الاجتماعيّ والسياسيّ. ب-الانتظار الإيجابيّ: والمقصود منه أن لا يقف الإنسان مكتوف اليدين ساكناً، حتّى يتحقّق الفرج بظهور الإمام، وإنّما يقوم بالواجبات الشرعيّة الملقاة على عاتقه سواء كانت فرديّة أم اجتماعيّة، أو لها علاقة بالنظام والحكم...

فأيُّهما هو الانتظار الصحيح والمطلوب شرعاً؟

#### المنهج الصحيح في الانتظار

عند مراجعة الروايات الشريفة، لا شكَّ أنَّنا سنصل إلى نتيجة قطعيَّة تقول: إنَّ المطلوب من الأجيال في عصر الغيبة الكبرى لا يمكن أن يكون مجرَّد السكون والجلوس في البيت، والتخاذل عن الوظائف الشرعيَّة الممكنة، والتي فيها مصلحة

الأمَّة، بل هناك العديد من الأدوار الأساسيَّة النَّي لا بدَّ من تنفيذها، يمكن أن نختصرها فيما يلى:

# أُوّلاً: طاعة الله وتنفيذ الأحكام الشرعيّة

عن الإمام الحجّة الله المحجّة المعرفة الله على اجتماع من القالوب في الوفاء بالعهد لَما تأخّر عنهم اليُمن بلقائنا، ولتعجّلت لهم السعادة بمشاهدتنا على حقّ المعرفة وصدقها منهم بنا .... (1).

فاتُحاد المؤمنين حول قضية الإمام المهديِّ هو سبب مباشر لتعجيل الظهور، وليس المطلوب مجرَّد الاتِّحاد العقائديِّ؛ لأنَّ ذلك حاصل منذ زمن بعيد، وإنَّما المطلوب الاتِّحاد على المستوى العمليِّ. وعندما نتحدَّث عن اتِّحاد، فهذا يعني أنَّهم كالجسد الواحد الذي له رأس واحد يديره ويقوده، هذا الرأس الدي عبَّرت عنه عكاتبته في: «وأمًا الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا فإنَّهم حجَّتي عليكم وأنا حجَّة الله (أو الوليُّ الفقيه.



<sup>(1)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 53، ص 177.

<sup>(2)</sup> الحرّ العاملي، وسائل الشيعة، ج 27، ص 140.

<sup>(3)</sup> انتياشكم: انتشالكم.

<sup>(4)</sup> أناف على الشيء: طال وارتفع عليه.

<sup>(5)</sup> الأزوف: الاقتراب.

<sup>(6)</sup> سورة الصف، الآية: 8.

<sup>(7)</sup> الميرزا النوري، خاتمة المستدرك، ج 3، ص 225، من رسالة للشيخ المفيد.

# ثانياً: توحيد الأُمَّة وتنظيمها بالشكل المطلوب:

فالإمام الصادق عَلَيْتُلِا يتحدَّث بشكل واضح أنَّ حفيده المهديّ المنتظر الله الماديّ الماديّ المنتظر الله الماديّ الماديّ

والقوَّة لها جانبان، قوَّة ماديَّة تأتي من خلال التجهيز والاستعداد والتدرُّب... وهدنا يفترض أنَّ هناك تحرُّكاً قويًّا في هذا الاتجاه قبيل ظهور الإمام هُ ، وقوَّة في القلب والإرادة، وهذه تنتج من الثبات أمام الابتلاءات، وهناك رواية تصفهم: «إنَّ قلب رجل منهم أشد من زبر الحديد لو مرُّوا بالجبال الحديد لتدكدكت، لا يكفُون سيوفهم حتى يرضى الله عزَّ وجلً (9).

### ثالثاً: التمهيد للظهور:

هناك العديد من الروايات التي تتحدَّث عن أشخاص ورايات تظهر قبيل ظهور الإمام وتقوم بتهيئة الأرض له والتمهيد لظهوره، كالرواية عن رسول الله ويخرج ناس من المشرق فيوطئون للمهديّ» (ق). بل إنَّ أمنية كلِّ مؤمن أن يكون في ركب جنود القائم عند ظهوره. وفي الرواية عن الإمام الباقر علي التمهيد لظهوره، وتهيئة لمن أدركه وكان من أنصاره (4). والمخلصون يعملون على التمهيد لظهوره، وتهيئة الأرض ومواءمة الظروف لتحقيق شرائط الظهور، وتحقيق اليوم الموعود، وفي رواية أنَّه سئل الإمام محمَّد التقيُّ عَلِي ﴿ \* لَمُ سُمي القائم ؟ فقال: ﴿ لأنَّه يقوم بعد موت ذكره وارتداد أكثر القائلين بإمامته. فقيل له: وَلمَ سُمي المنتظر ؟ فقال: لأنَّ له غيبة يكثر أيّامها، ويطول أمدها، فينتظر خروجه المخلصون، وينكره المرتابون،

ويستهزىء بذكره الجاحدون، ويكذب بها الوقاتون، ويهلك فيها المستعجلون،

<sup>(1)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 52، ص 323.

<sup>(2)</sup> القندوزي، ينابيع المودة، ج 3، ص 177.

<sup>(3)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 51، ص 241.

<sup>(4)</sup> النعماني، الغيبة، ص 240.

وينجو فيها المسلّمون<sub>»</sub>(1).

فما هي صفات المخلصين للحجَّة في غيبته الممهِّدين له؟ وما هي صفات أصحابه الله عنه الله عليه خلال هذا الدرس، إنَّ شاء الله تعالى.

1- الإيمان بالغيب:

في الرواية سئل الإمام جعفر بن محمَّد الصادق عَلَيْتُلِا عَن قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ الْمَتْقُونُ شَيْعَةُ عَلَي عَلَيْتُلِا اللهُ عَنَّ وَجلَّ: ﴿ الْمَتْقُونُ شَيْعَةُ عَلَي عَلَيْتُلِا اللهُ عَنْ وَلِكَ الْمَتْقُونُ شَيْعَةً عَلَي عَلَيْتُلِا وَالْعَيْبِ فَهُو الْحَجّة (الْعَائِب) وشاهد ذلك قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ لَوُلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ وَالْعَيْبُ لِلّهِ فَٱنتَظِرُوا إِنِي مَعَكُم مِّنَ ٱلْمُنظِرِينَ ﴾ (3) (4).

إنَّ وجود الإمام الحجّة أصبح من الغيب نتيجة غيبته، والإيمان به إيمان بالغيب، والإيمان بالغيب، والإيمان بالغيب هو من صفات المتَّقين، لذلك كان الإيمان بالإمام الحجّة الشامتيسراً على المتَّقين.

2-حزب الله:

عن جابر بن عبد الله الأنصاريّ عن رسول الله قال: في حديث طويل عندما سئل النبيّ في عن أوصيائه، فعدّهم النبيّ الأكرم في إلى أن قال: «ومن بعده (أي بعد الحسن العسكريّ) ابنه محمّد، يدعى بالمهديّ والقائم والحجّة، فيغيب ثمّ يخرج، فإذا خرج يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً، طوبى للصابرين في غيبته، طوبى للمقيمين على محبّته أولئك الذين وصفهم الله في كتابه وقال: ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِتَبُ لاَرْبُ فِيهُ هُدُى لِآئِنَيْ مَنْ مُؤْمِنُونَ بِٱلْفَيْنِ وَمُفِهُونَ الصّافِقَةُ

<sup>(1)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 51، ص 30.

<sup>(2)</sup> سورة البقرة، الآيتان: 1 - 2.

<sup>(3)</sup> سورة يونس، الآية: 20.

<sup>(4)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج 52، ص 124.

وَمَّارَنَفَهُمُ يُنِفِقُونَ ﴾ (1)، وقال تعالى: ﴿لَا تَجِدُ قَوْمَا يُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَادُونَ مَنْ حَاذَ اللّهَ وَرَسُولَهُ. وَلَوْ كَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ عِشِيرَتُهُمْ أُولَاتِهِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَنَ وَأَيْدَهُم بِرُوجٍ مِّنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّتٍ بَجْرِي مِن تَعْبَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا رَضِي ٱللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْعَنْهُ أَوْلَتِهَكَ حِزْبُ ٱللّهِ أَلاّ إِنَّ حِزْبَ ٱللّهِ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ (3)، (3).

## 3- الصبر على الأذى:

لا شك أن زمن الغيبة زمن ابتلاءات وامتحانات صعبة تحتاج للكثير من الشبات والصبر، وهذا ما أكدت عليه الروايات أيضاً، ففي الرواية عن الإمام الحسين عَلَيَ \*: «أما أن الصابر في غيبته على الأذى والتكذيب بمنزلة المجاهد بالسيف بين يدي رسول الله هي (4).

# 4- جهوزيّة أصحاب الحجّة:

وأمّا بعد ظهور الإمام ﴿ فسيكون ظهوره بين أصحاب لهم صفاتهم الخاصّة أيضاً ومن هذه الصفات الاستعداد والجهوزيّة ، ففي الرواية عن الإمام محمّد الباقر عَلَيْكُ والإمام جعفر الصادق عَلَيْكُ في قوله تعالى: ﴿ وَلَيْنَ أُخَرَنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ الباقر عَلَيْكُ وَالإمام جعفر الصادق عَلَيْكُ في قوله تعالى: ﴿ وَلَيْنَ أُخَرَنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَى الْمَعْ وَوَلَه تعالى: ﴿ وَلَيْنَ أُخَرَنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَى الْمَعْ وَوَلَه تعالى: ﴿ وَلَيْنَ أُخَرَنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِلَى اللّهُ اللهُ اللهُ

فمن الملاحظ في هذه الرواية كيف يجتمع أصحاب الإمام في ساعة واحدة، ما



<sup>(1)</sup> سورة البقرة، الآيتان: 2 - 3.

<sup>(2)</sup> سورة المجادلة، الأية: 22.

<sup>(3)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 52، ص 143.

<sup>(4)</sup> الشيخ الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، ص 318.

<sup>(5)</sup> سورة هود، الآية: 8.

<sup>(6)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج 9، ص 103.

5- تمنّي الشهادة:

عن الإمام جعفر بن محمَّد الصادق عَلَيَّا قال: «يَدْعُوْنَ بِالشهادة ويتمنَّوْنَ أَنْ يُعْتَلُوا في سبيل الله»(1).

6- الارتباط بالله تعالى:

يتميَّز أصحاب الإمام الحجّة ﴿ بارتباطهم بالله سبحانه وتعالى وعبادتهم له وتهجُّدهم في اللَّيل، وقد ورد في الحديث: «رجال لا ينامون اللَّيل لهم دوي كدوي النحل، يبيتون قياما على أطرافهم ويصبحون على خيولهم، رهبان بالليل ليوث بالنَّهار، وهم من خشية الله مشفقون (2).

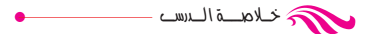
7- الالتزام بالنِّظام:

ويشير الى ذلك ما ورد عن أمير المؤمنين عَلَيَّا مِن أَنَّه قال فيهم: «الزَّيُّ واحد، واللباس واحد، كأنَّما آباؤهم أبٌ واحدٌ»(3).

<sup>(1)</sup> الشيخ عليّ النمازي الشاهرودي، مستدرك سفينة البحار، ج 6، ص 190.

<sup>(2)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 52، ص 308.

<sup>(3)</sup> الشيخ على كوراني العاملي، معجم أحاديث الإمام المهدي ﴿ ، ج3، ص 94.



- الانتظار في اللغة بمعنى الترقُّب، والتربُّص، وهو «حالة نفسانية ينبعث منها التهيّؤ لما تنتظره، وضدُّه اليأس، فكلَّما كان الانتظار أشدّ كان التهيّؤ آكد...».
- هناك نهجان مختلف ان ومتناقضان لكيفية الانتظار: الانتظار السلبيُّ بمعنى أنَ لا يقوم الإنسان بأيِّ عمل، ويكتفي بمراقبة علامات الظهور. والانتظار الإيجابيّ بمعنى أنَ يقوم بالواجبات الشرعيَّة الملقاة على عاتقه. وهو المستفاد من الروايات، وعلى الإنسان أن يؤدِّي دوره في: طاعة الله وتنفيذ الأحكام الشرعيَّة، وتوحيد الأمَّة وتنظيمها بالشكل المطلوب، والتمهيد للظهور.
- الإيمان بالغيب: فوجود الإمام الحجّة الله أصبح من الغيب نتيجة غيبته، والإيمان بالغيب هو من صفات المتّقين.

الصبر على الأذى: إنَّ زمن الغيبة زمن ابتلاءات تحتاج إلى الكثير من الثبات والصبر.

جهوزيّة أصحاب الحجّة: فمن الملاحظ اجتماع أصحاب الإمام حوله في ساعة واحدة، ما يشير إلى الجهوزيّة التامَّة النّي يتمتَّع بها هؤلاء.

الركن الشديد: فمن الملاحظ أنّ أصحاب الإمام الله كما في الروايات يتمتّعون بقوّة جسديّة وإرادة صلبة، وأهدافهم تتلخّص برضا الله سبحانه وتعالى.

الارتباط بالله تعالى: يتميَّز أصحابه الله الله الله الله الله الله وتعالى وعبادتهم له وتهجُّدهم في اللَّيل.

بالإضافة إلى تمنّي الشهادة، والالتزام بالنّظام.

- 1- ما معنى الانتظار في اللغة؟
- 2- ما هي أقسام الانتظار المتصوّرة؟ وما هو الفرق بينها؟
- 3- كيف يكون الانتظار الصحيح؟ وما هو الدليل على ذلك؟ ضع علامة صحّ  $\sqrt{}$  أو خطأ  $\times$  في المكان المناسب:
- 1- لا فرق في الانتظار بين أن يتحرك الإنسان أو يجلس مكتوف اليدين.
- 2- روي عن الإمام الصادق أنه قال في المهدي الله المحمد الالله في أولي قوة».
  - 3- من صفات أصحاب المهدي الالتزام بالنظام.
  - 4- وصف أصحاب المهدي ﴿ بأنهم أصحاب قوة جسدية صلبة.
- 5- اتحاد المؤمنين حول قضية المهدي السبب مباشر لتعجيل الظهور.



## السفراء الأربعة (3)

أبو القاسم الحسين بن روح النوبختي

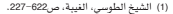
في الأيام الأخيرة من حياة أبي جعفر العمري، زاره جماعة من كبار الشيعة، فقال: إن حدث عليّ حدث الموت فالأمر إلى أبي القاسم الحسين بن روح النوبختي، فقد أُمرت أن أجعله في موضعي بعدي، فارجعوا إليه وعولوا في أموركم عليه(1).

وقد كان الحسين بن روح من أصحاب السفير الثاني المقرّبين، وكان العمري يعدّه لأمر الوكالة والسفارة منذ وقت طويل، فكان يحيل الشيعة في دفع الأموال إليه حيث كان همزة الوصل بين عثمان بن سعيد والشيعة (2).

كان الحسين بن روح قد ألّف كتاباً في فقه الشيعة تحت عنوان التأديب، وقد أرسله إلى فقهاء قم لينظروا فيه، فكتبوا رداً عليه: إنّه كلّه صحيح عطابق فتاوى الشيعة وما فيه شيء يخالف إلا مسألة واحدة(3).

وقد أثنى بعض المعاصرين على عقله وفطنته ومعرفته، فقال: وكان أبو القاسم من أعقل الناس عند المخالف والموافق<sup>(4)</sup>.

وسجن الحسين بن روح مدة خمسة أعوام في عهد الخليفة المقتدر وأُفرج عنه سنة 317هـ(6)، وأخيراً وبعد نشاط في السفارة والوكالة دام واحداً وعشرين عاماً مات في سنة 326هـ(6).



<sup>(2)</sup> م. ن، ص224.

<sup>(3)</sup> م.ن، ص240.

<sup>(4)</sup> العلامة المجلسى، بحار الأنوار، ج51، ص356.

<sup>(5)</sup> دكتور جاسم حسين، تاريخ سياسي غيبت امام دوازدهم، ص199.

<sup>(6)</sup> الشيخ الطوسى، الغيبة، ص 238.

أبو الحسن علي بن محمد السُّمَري(1).

بأمر من إمام العصر<sup>(2)</sup> وترشيح وتقديم النوبختي تولى علي بن محمد السمري السفارة والوكالة الخاصة وشؤون الشيعة وإدارتها<sup>(3)</sup>.

كان السمري من أصحاب الإمام العسكري عَلَيْكُلْ ، فقد تولّى مهمة النيابة والوكالة الخاصة حتى عام 329هـ وهي سنة وفاته.

وقد صدر قبل عدة أيّام من وفاته توقيع عن طرف الإمام إليه بالنحو التالي: «بسم الله الرحمين الرحيم: يا علي بن محمد السمري أعظم الله أجر إخوانك فيك، فإنك ميت ما بينك وبين ستة أيّام، فاجمع أمرك ولا توص إلى أحد فيقوم مقامك بعد وفاتك، فقد وقعت الغيبة التامة، فلا ظهور إلا بعد إذن الله. تعالى ذكره، وذلك بعد طول الأمد، وقسوة القلوب، وامتلاء الأرض جوراً، وسيأتي لشيعتي من يدّعي المشاهدة، ألا فمن ادّعي المشاهدة قبل خروج السفياني والصيحة. من السماء (4). فهو كذّاب مفتر، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم (5).

وبعد سنة أيّام من صدور التوقيع مات أبو الحسن السمري<sup>(6)</sup>. وقد سألوه قبل موته: من يقوم مقامك؟ فقال: لم أُؤمر بأن أُوصى لأحد<sup>(7)</sup>.

<sup>(1)</sup> قيل السيمري والصيمري أيضاً؛ تاريخ الغيبة الصغرى، محمد الصدر، ص412.

<sup>(2)</sup> الشيخ الطبرسي، إعلام الورى، ص445.

<sup>(3)</sup> الشيخ الطوسي، الغيبة، ص242.

<sup>(4)</sup> فقد قيل في علائم الظهور إنّ من علاماته خروج السفياني والصيحة الصادرة عن السماء.

<sup>(5)</sup> الشيخ الطوسى، الغيبة، ص 224-243؛ الشيخ الطبرسى، إعلام الورى، ص445.

<sup>(6)</sup> م. ن، ص243.

<sup>(7)</sup> م. ن، ص242.



# الإمام الحجّة محمد بن الحسـن المهديّ ﴿ 5﴾ علامات الظهور



أهداف الدرس



- 1. أن يتبيّن الطالب لماذا علامات الظهور.
- 2. أن يتعرّف إلى الأجواء العامّة قبل الظهور.
  - 3. أن يتعرّف إلى أهم علامات الظهور.

تمهيد:

ذكرنا سابقاً أنَّه ليس هناك توقيت لظهور الإمام الحجّة ، ولكن رغم ذلك لم يترك أمر الظهور بدون أيِّ إشارة إليه، فقد ذكر العديد من الروايات أموراً وحوادث عديدة اعتبرَتها مؤشِّراً على قرب زمن الظهور، وهـو ما اصطُلح عليه بعلامات . والظهور مهذه الدلاء استرت من الرائد الترب ترب زمن الظهور، وهـو ما اصطُلح عليه بعلامات . الظهور. وهذه العلامات متعدِّدة ولها أقسامها المتفاوتة.

فبعض العلامات واضح في معناه والمقصود منه، وبعضها الآخر أشبه بالرمز الذي لا يتضح معناه بشكل واضح ودقيق، ولعل سبب الإبهام والترميز هو اختلاف الأزمنة وصعوبة التعبير عن أمور غير موجودة في ذلك الزمن، فيستعاض عنها بالتشبيه والترميز.

وبعض علامات الظهور، يتحدَّث عن الأجواء العامَّة للزمن الَّذي يحصل فيه الظهور. ومن الطبيعيّ أنَّ الأجواء العامَّة لا تحدث بلحظة وإحدة عادة وإنَّما تكون على نحو التراكمات الاجتماعيّة، وبالتالي فإنَّ مثل هذه العلامات لا يكون ملاصقاً لزمن الظهور تماما، ويحتمل أنّ يتراخى الزمن حتّى يحصل الظهور بعدها. فيما هناك علامات أخرى أشبه بالأحداث والوقائع التي تكون قبيل الظهور بفترات قليلة يعقبها الظهور مباشرة، وبالتالي فهي علامات قريبة جدا من زمن الظهور.

وقد قسَّموا العلامات أيضاً إلى علامات حتميَّة الوقوع، وأخرى غير حتميَّة، ويمكن

أنَّ لا تتحقّق، ولا يتوقّف عليها الظهور بشكل أكيد.

وقبل أن نفصًل ذلك كلَّه هناك سؤال لا بدَّ من طرحه، وهو: ما الفائدة من الإخبار عن علامات الظهور؟

#### لماذا علامات الظهور؟

علامات الظهور لها فوائد متعدِّدة وكبيرة على مستوى حفظ المؤمنين في زمن الغيبة ومواجهة تحديات ذلك الزمان، وعلى مستوى جهوزيَّتهم واستعدادهم عند الظهور، وعدم تراخي الهمم وضعف العزيمة مع تطاول الزمن.

أمًّا حفظ المؤمنين في مواجهة التحدّيات، فمن جهتين:

الجهة الأولى: بعث نور الأمل مع تراكم التحدّيات والصعوبات، فعندما يكثر الفساد في المجتمع وتضيع الحقوق، ويبدأ الإنسان بالإحساس بالإحباط في مواجهة تلك التحدّيات يلاحظ علامة أو عدَّة من علامات الظهور، فتعود شعلة الأمل لتضيء روحه وقلبه من جديد، ويتذكّر أنَّ الفساد والظلم ليس لهما إلّا جولة، وستنتهي هذه الجولة في يوم ما، وقد بدأت علائم أزوف جولته تظهر من خلال علامات الظهور.

الجهة الثانية: أنَّ ه مع قراءة علامات الظهور، وكيف أنَّ زمن الظهور سيكون بعد وصول الظلم والفساد إلى القمّة، فإنّه بعد ذلك مهما رأى من ظلم وفساد لن يصاب بالمفاجأة والصدَّمة والإحباط، فهو يتوقَّع ذلك من خلال ما يذكر في وصف زمن الظهور وعلاماته العامّة، وسينقلب الإحباط من وجود الظلم إلى التفاؤل بقرب 178

وأمَّا تأثير العلامات على الجهوزيَّة، فلأنَّ المؤمن عندما يرى علامة تشبه علامات الظهور سيستبشر بقرب الظهور، وبالتالي سيكون أكثر حيويَّة وجهوزيَّة وفعاليَّة في مواجهة الفساد، ليحصل على لياقة أن يكون جنديًا من جنود الإمام.

### الأجواء العامّة قبيل الظهور

هناك رواية عن أمير المؤمنين عَيْسَ تختصر الدرجة التي وصل إليها الانحطاط في المجتمعات الفاسدة، حيث يقول: «احفظ... فإنَّ علامات ذلك: إذا أمات الناس الصلاة، وأضاعوا الأمانة، واستحلُّوا الكذب وأكلوا الرِّبا، وأخذوا الرُّشا... وباعوا الدين بالدُّنيا واستعملوا السفهاء، وقطعوا الأرحام واتبعوا الأهواء واستخفُّ وا بالدماء، وكان الحلُّم ضعفاً والظلم فخراً، وكان الأمراء فجرة، والوزراء ظلمة والعرفاء خونة والقُرّاء فسقة، وظهرت شهادات الزُّور واستُعلن الفجور وقول البهتان والإثم والطغيان.

«... وكان زعيم القوم أرذلهم، واتَّقيَ الفاجر مخافة شرِّه وصُدِّق الكاذب واؤتُمنَ الخائن واتُخذَت القيان والمعازف، ولعن آخر هذه الأُمَّة أوَّلها، وركبت ذوات الفروج السروج وتشبَّه النساء بالرجال والرجال بالنساء... »(1).

#### وقائع قبيل الظهور

هناك العديد من العلامات والأحداث الّتي ستحصل قبيل الظهور مذكورة في الروايات، نذكر بعضها مع تصنيفها إلى أقسام:

#### أ- الحركات العسكرية:

1- خروج السفيانيّ: وفي حديث الرسول في «فبينما هم كذلك، أي أثناء الفتنة بين أهل المشرق والمغرب، يخرج عليهم السفيانيّ من الوادي اليابس في فور ذلك حتّى ينزل دمشق، فيبعث جيشين: جيشاً إلى المشرق وآخر إلى المدينة حتّى ينزلوا بأرض بابل من المدينة الملعونة «يعني بغداد» فيقتلون أكثر من ثلاثة آلاف ويفضحون أكثر من مائة امرأة ويقتلون بها ثلاثمئة كبش من بني العبّاس ثمّ ينحدرون إلى الكوفة»(2).

<sup>(1)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 52، ص 193.

<sup>(2)</sup> م. ن، ص 186.

وعن الإمام الصادق عَلَيْكُلِيُّ: «لو رأيت السفيانيِّ رأيت أخبث الناس أشقر أحمر أزرق»(1).

- 2- خروج اليمانيّ: قال على: «خروج الثلاثة: السفيانيّ والخراسانيّ واليمانيّ في سنة واحدة في شهر واحد في يوم واحد وليس فيها من راية أهدى من راية اليمانيّ لأنّه يدعو إلى الحقّ» (2). وفي حديث عنه: «خروج السفيانيّ واليمانيّ واليمانيّ والخراسانيّ في سنة واحدة وفي شهر واحد وفي يوم واحد، ونظام كنظام الخرزيتبع بعضه بعضاً، فيكون البأس في كل وجه، ويل لمن ناواهم، ليس في الرايات أهدى من راية اليمانيّ هي راية هدى لأنّه يدعو إلى صاحبكم، فإذا خرج اليمانيّ حرّم بيع السلاح على كلّ الناس» (3).

# ب- أحداث محدُّدة:

قتل النفس الزكيَّة بين الركن والمقام: ورد عن الإمام الصادق عَلِيَّةِ: «وليس بين قيام قائم آل محمَّد وبين قتل النفس الزكيَّة إلَّا خمس عشرة ليلة»(6).



<sup>(1)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 52، ص 206.

<sup>(2)</sup> م. ن، ص 210.

<sup>(3)</sup> م. ن، ص 232.

<sup>(4)</sup> م. ن، ص 217.

<sup>(5)</sup> المتَّقى الهندي، كنز العمال، ج 11، ص 278.

<sup>(6)</sup> الشيخ الطوسى، الغيبة، ص 445.

281

## ج- كوارث وأحداث طبيعيَّة :

- 1- خسف بالبيداء: ورد عن الإمام الصادق عَلَيَّالِاً: «قبل قيام القائم اليماني والسفياني والمنادي ينادي من السماء، وخسف البيداء وقتل النفس الزكيَّة»(1).
- 2- خسف بالمشرق وخسف بالمغرب: في الحديث عن رسول الله على: «...يكون عند ذلك ثلاثة خسوف، خسف بالمشرق وخسف بالمغرب وخسف بجزيرة العرب»<sup>(2)</sup>.
- 3- طلوع الشَّمس من المغرب: عن الإمام الباقر عَلَيَّ اللهِ ...: «وطلوع الشَّمس من المخرب من المحتوم»(3).

#### إعلان الظهور

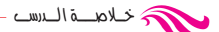
الصيحة في السماء: ورد عن الإمام الباقر عَلَيْكُلاً: «ينادي مناد من السماء بالسم القائم فيسمع من بالمشرق ومن بالمغرب لا يبقى راقد إلّا استيقظ ولا قائم إلّا قعد ولا قاعد إلّا قام على رجليه فزعاً من ذلك الصوت، فرحم الله من اعتبر بذلك الصوت فأجاب» (4).

<sup>(1)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 52، ص 203.

<sup>(2)</sup> الشيخ على كوراني العاملي، معجم أحاديث الإمام المهديّ ﴿، ج 1، ص 361.

<sup>(3)</sup> العلامة المجلسي، بحار الأنوار، ج 52، ص 289.

<sup>(4)</sup> م. ن. ص 230.



- علامات الظهور متعدِّدة ولها أقسامها المتفاوتة، فبعضها واضح وبعضها أشبه بالرمز. وبعض علامات الظهور يتحدَّث عن الأجواء العامَّة، وبعضها الآخر أشبه بالأحداث والوقائع التي تكون قبيل الظهور.
- لعلامات الظهور فوائد متعدِّدة وكبيرة على مستوى حفظ المؤمنين في زمن الغيبة ومواجهة تحديّات ذلك الزمان، وعلى مستوى جهوزيَّتهم واستعدادهم عند الظهور، وعدم تراخي الهمم وضعف العزيمة مع تطاول الزمن.
  - قبيل الظهور تكون الأجواء العامَّة للمجتمعات فاسدة وظالمة، من جهات عدَّة.
    - هناك العديد من العلامات والأحداث التي ستحصل قبيل الظهور، منها:
- أ- حركات عسكريَّة: كخروج السفيانيّ، وخروج اليمانيّ، وإقبال الرايات السود من خراسان.
  - ب- أحداث محدُّدة: كقتل النفس الزكيَّة بين الركن والمقام.
- ج- كوارث وأحداث طبيعيَّة: كخسف بالبيداء، وخسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وطلوع الشمس من المغرب.
  - ويتمّ إعلان الظهور من خلال الصيحة في السماء.



- 1- ما هي أقسام علامات الظهور؟
- 2- ما هي فوائد علامات الظهور؟
- 3- إلى أيِّ درجة يكون قد وصل الفساد والظلم قبيل الظهور؟

# ضع علامة صحّ √ أو خطأ × في المكان المناسب:

- 1- نزول المسيح عَلِينَ يسبق ظهور المهدي ١٠٠ في المسيح عَلِينَ الله عليه المسيح عَلِينَ الله عليه المسيح عَلَيْنَ الله عليه المسيح عَلْنَ الله عليه المسيح عَلَيْنَ الله عليه المسيح عَلَيْنَ الله عليه المسيح عَلَيْنَ الله عليه المسيح عَلَيْنَ الله عليه المسيح عَلْنَ الله عليه المسيح عَلَيْنَ الله عليه المسيح عَلَيْنَ الله عليه المسيح عَلَيْنَ الله عليه المسيح عَلَيْنَ الله عليه المسيح عَلْنَ الله عليه المسيح عَلَيْنَ الله المسيح عَلْنَ الله المسيح عَلَيْنَ المسيح عَلَيْنَ الله المسيح عَلَيْنَ المسيح عَلَيْنَ المُسْتَقِيْنَ المُسْتَقِيْنَ الله المسيح عَلَيْنَ الله المسيح عَلَيْنَ المُسْتَقِيقِ المُسْتَقِيقِ الله المسيح عَلَيْنَ المُسْتَقِيقِ المُسْتَقِقِ المُسْتَقِيقِ المُسْتَقِيقِ المُسْتَقِقِ المُسْتَقِيقِ المُسْتَقِقِ المُسْتَقِيقِ المُس
  - 2- لا تحدث علامات الظهور في لحظة واحدة.
- 3- قتل النفس الزكية من العلامات المحدّدة للظهور.
- 4- بعض علامات الظهور جاء صريحاً وبعضها غير صريح.
- 5- العلامات تنحصر فقط في منطقة الشرق الأوسط من العالم.



# مناجاة الإمام الصادق ﷺ للإمام الممدي 🏶

جاء في كتاب كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق وَالله ، رواية عن سدير الصيرفي قال: دخلت أنا والمفضل بن عمر، وأبو بصير، وأبان بن تغلب على مولانا أبى عبد الله الصادق المسلم فرأيناه جالساً على التراب وعليه مسح خيبري مطوق بلا جيب، مقصر الكمين، وهو يبكي بكاء الواله الثكلى، ذات الكبد الحرى، قد نال الحزن من وجنتيه، وشاع التغيير في عارضيه، وأبلى الدموع محجريه وهو يقول:

سيدي غيبتك نفت رقادي، وضيقت عليّ مهادي، وابتزت مني راحة فؤادي.

سيدي غيبتك أوصلت مصابي بفجايع الأبد وفقد الواحد بعد الواحد يفنى الجمع والعدد، فما أحس بدمعة ترقى من عيني وأنين يفتر من صدري عن دوارج الرزايا وسوالف البلايا إلا مثل بعيني عن غوابر أعظمها وأفظعها، وبواقي أشدها وأنكرها ونوائب مخلوطة بغضبك، ونوازل معجونة بسخطك.

قال سدير: فاستطارت عقولنا ولها، وتصدعت قلوبنا جزعاً من ذلك الخطب الهائل، والحادث الغائل، وظننا أنه سمت لمكروهة قارعة، أو حلت به من الدهر بائقة، فقلنا: لا أبكى الله يا ابن خير الورى عينيك من أية حادثة تستنزف دمعتك، وتستمطر عبرتك؟ وأية حالة حتمت عليك هذا المأتم؟.

قال: فزفر الصادق علي (فرة انتفخ منها جوفه، واشتد عنها خوفه، وقال: ويلكم، نظرت في كتاب الجفر صبيحة هذا اليوم وهو الكتاب المشتمل على علم المنايا والبلايا والرزايا وعلم ما كان وما يكون إلى يوم القيامة الذي خص الله به محمداً والأئمة من بعده علي ، وتأملت منه مولد غائبنا وغيبته وإبطاء وطول عمره

وبلوى المؤمنين في ذلك الزمان، وتولّد الشكوك في قلوبهم من طول غيبته وارتداد اكثرهم عن دينهم، وخلعهم ربقة الإسلام من أعناقهم التي قال الله تقدس ذكره: 
و و كُلّ إِنسَنِ أَلْزَمْنَهُ طَهِرَهُ، فِي عُنُقِهِ وَ وَخُرْجُ لَهُ، يَوْمَ الْقِينَمَةِ حِبّنَا يَلْقَنهُ مَنشُورًا \*(١)-يعني الوقة، واستولت علي الأحزان(٤).

الولاية - فأخذتني الوقة، واستولت علي الأحزان(٤). أكثرهم عن دينهم، وخلعهم ربقة الإسلام من أعناقهم التي قال الله تقدس ذكره:

<sup>(1)</sup> سورة الإسراء، الآية: 13.

<sup>(2)</sup> الشيخ الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، ص345.



# الإمام الحجّة محمد بن الحســن الممديّ ﴿ (6) طول عمر الإمام ﴿





- 1. أن يتعرّف الطالب إلى إمكانيّة أن يطول عمر الإنسان.
  - 2. أن يطلع على نماذج من التاريخ في طول العمر.

هناك العديد من الروايات التي ذكرناها سابقاً تحدَّثت عن طول غيبة الإمام المهديِّ في محتّى يصل إلى مستوى يُشكِّك الكثير من الناس في أصل وجوده أو في بقائه حيًّا طوال هذه المدّة.

وبعمليّة حسابيّة بسيطة، إذا لاحظنا تاريخ ولادة الإمام المهدي في عام 255 هجريّ، نجد أنَّه عاش حتَّى الآن أكثر من ألف ومائة وخمسين عاماً، فهل يمكن أن يطول عمر إنسان إلى هذا الحدّ؟

## طول العمر أمر ممكن

يق ول تعالى: ﴿إِنَّمَا آمَرُهُ وَإِذَا آرَادَ شَيْعًا آن يَقُولَ لَهُ رَكُن فَيكُونُ ﴾ (1) فما دمنا نتكلم عن أنَّ الله تعالى أراد للإمام الحجّة ﴿أن يغيب هذه الفترة الطويلة كلَّها فلا مجال للحكلام عن عدم إمكانيَّة ذلك أو استحالته، بل الله قادر على ما يريد. وعنه ﴿نَا الله وَأَمَّا ظهور الفرج فَإِنَّه إلى الله ﴾ (2).

#### نماذج من التاريخ

إنَّ التساؤل عن إمكانيَّة أن يطول عمر الإنسان إلى هذا الحدِّ، والتشكيك بذلك،

<sup>(1)</sup> سورة يس، الآية: 82.

<sup>(2)</sup> الشيخ الطوسى، الغيبة، ص 291.

يمكن أنّ يُشعرا الإنسان أنّ طول عمر الإمام هو نموذج أوحد لا مثيل له في التاريخ، وحيث إنّ له لا مثيل له يمكن أنّ يحدث نوعاً من الصدمة أو التشكيك عند ضعاف النفوس، ولكن من المستغرب أنّ التشكيك يحصل رغم وجود الكثير من النماذج الأكيدة لأشخاص كانت أعمارهم طويلة جداً، وردت في نصوص قرآنية أو في روايات مسلّمة، وسنذكر فيما يلى نموذ جين:

#### أ- نوح عَلَيْتَلَادِ :

يق ول تعالى في كتابه العزيز: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوَّا إِلَى قَوْمِهِ عَلَيْثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ ٱلطُّوفَاتُ وَهُمْ ظَلِمُونَ ﴾ (1) ، فهذه السِّنون الطويلة من عمر نبيِّ الله نوح عَلَيَتَ ﴿ وَأَلْفَ سَنَةَ إِلَّا خَمْسِينَ عَاماً » ، هي جزء من عمره قضاها بعد أن أرسله الله تعالى لقومه إلى أن حصل الطوفان، وليس تمام عمره.

فإذا كان نبيُّ الله نوح تستوجب ظروفه أن يحيا هذا العمر كلّه، أفلا يستحقُّ تحقيق الوعد الإلهيّ بالنصر النهائيِّ، وتحقيق العدالة على الأرض، وغلبة جند الله، ورفعة دينه... كل ذلك ألا يستوجب المدَّ في عمر صاحب الزمان ليحقِّق هذا المشروع العظيم على يديه؟!

#### ب- الخضر عَليَّ إلا :

من المعروف أنَّ الخضر عَلَيَهُ من المعمَّرين، وأنَّ عمره تطاول لآلاف السنين، وفي رواية عن الإمام عليّ بن موسى الرضا عَلَيْهُ قال: ﴿إنَّ الخضر عَلَيْهُ شرب 290 من ماء الحياة فهو حيٌ لا يموت حتّى ينفخ في الصُّور، وإنَّه ليأتينا فيُسلَمُ علينا، فيُسْمَعُ صوته ولا يُرى شخصُه، وإنَّه ليحضر حيث ما ذكر، فمن ذكره منكم فليسَلَّمْ عليه، وإنَّه ليحضر الموسم كل سنة، فيقضى جميع المناسك ويقف بعرفة، فيُؤمَّن

<sup>(1)</sup> سورة العنكبوت، الآية: 14.

على دعاء المؤمنين وسيؤنس الله به وحشة قائمنا في غيبته ويصل به وحدته»<sup>(1)</sup>.

فالخضر عَلِيَّ لا زال حيَّا حتَّى الآن وبالتالي فعمره حتَّى الآن أضعاف عمر الإمام والخضر عَلِيِّ لا زال حيًّا حتَّى يُنفخ في الصُّور. وتنقل لنا النصوص الشرعيَّة أحداثاً والمهديِّ المهديِّ المعرائِ المهديِّ المعرائِ المهديِّ المعرائِ المهديِّ المعرائِ الم المهدي ﴿ وسيبقى حيا حتى يعفخ في الصور. وتنقل لنا النصوص الشرعية احداثا وصلت مع الخضر علي خلال هذه السنين المتطاولة، كالقصة التي ينقلها القرآن . والكريم عند لقائمه لنبي الله موسى علي ﴿ فَوَجَدَاعَبُدُامِنَ عِبَادِنَا ءَائِنَكُ رَحْمَةً مِّنَ الكريم عند لقائمه لنبي الله موسى علي هن أتبعك عَلَى أن تُعَلِمَنِ مِمّا عُلِمَت رُشَدًا ﴿ وَ عَنْدِنَا وَعَلَمْنَكُ مِن لَدُنَا عِلْمًا ﴿ وَ عَلَى الله على الرضا عَلَي الله على الرضا علي وفاطمة والحسن والحسن والحسن والحسن الله علي ورسول الله على معمّد ﴿ قُلُ أَوْنَيْتُكُم بِغَيْرِ مِن ذَلِكُم لِللهِ عِنْ بثوبه فقال: السلام عليكم يبا أهل بيت محمّد ﴿ قُلُ أَوْنَيْتُكُم بِغَيْرٍ مِن ذَلِكُم الله عليه على من الله عليه الله عليه الله عليه المناه عليه المناه عليكم والمناه عليه المناه عليه الله عليه المناه عليه الله عليه المناه الله عليه المناه الله الله المناه عليه المناه الله المناه عليه المناه الله المناه عليه المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه المناه الله المناه المناه المناه الله المناه المن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَكُرُ خَلِدِينَ فِيهَا وَأَزْوَجُ مُّطَهَّكُرَةٌ وَرِضُوَاتُ مِّنَ ٱللَّهُ وَٱللَّهُ بَصِيرًا بٱلْعِسِبَادِ ﴿ (3) إِنَّ فِي الله خلفا مِن كل هالك، وعزاءً مِن كل مصيبة، ودركا مِن كل فائت، فتوكلوا عليه، وثقوا به، وأستغفر الله لي ولكم. فقال أمير المؤمنين عَلَيْنَا اللهُ عنا أخي الخضر عَلِيُّكُمْ جاء يعزِّيكم بنبيِّكم عَلَيُّ اللهُ ال

وتشير الروايات إلى وجود الارتباط الوثيق بين طول عمر الخضر عَلَيتَ لا وعمر الإمام المهديِّ ، فعن الإمام جعفر بن محمَّد الصادق عَلَيْ أنه قال:

«وأمَّا العبد الصالح الخضر، فإنَّ الله تبارك وتعالى ما طوِّل عمره لنبوَّة قدَّرها له، ولا لكتاب ينزله عليه، ولا لشريعة ينسخ بها شريعة من كان قبله من الأنبياء، ولا لإمامة يلزم عباده الاقتداء بها، ولا لطاعة يفرضها له، بلي، إنَّ الله تبارك

<sup>(1)</sup> الأصفهاني، محمّد تقي، مكيال المكارم، ج 1، ص 171.

<sup>(2)</sup> سورة الكهف، الآيتان: 65 - 66.

<sup>(3)</sup> سورة آل عمران، الآية: 15.

<sup>(4)</sup> الشيخ الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، ص 391.

وتعالى لمًا كان في سابق علمه أن يقدر من عمر القائم ما يقدر من عمر الخضر وما قدر في أيّام غيبته ما قدر وعلم ما يكون من إنكار عباده بمقدار ذلك العمر في الطول، طوَّل عمر العبد الصالح من غير سبب يوجب ذلك إلّا لعلَّة الاستدلال به على عمر القائم هُ وليقطع بذلك حجَّة المعاندين لئلًا يكون للناس على

#### النتيجة

الله ححَّة »<sup>(1)</sup>.

إنَّ الإيمان بمقام الإمامة وكون الإمام مسدَّداً من قبل الله تعالى يودِّي دوره الاستثنائيّ الذي أراده الله تعالى له، الإيمان بذلك لا يجتمع مع التشكيك به بسبب طول العمر أو غيرها من الأمور التي تعتبر عاديَّة بالنسبة إلى القدرة الإلهيَّة، والسنن التاريخيَّة، والتشكيك ينطلق من الاختلاف في موضوع الإمامة وعدم إيمان شريحة من الناس به. وأمَّا من يتبع منهج الإمامة فإنَّه سيجد نفسه في قضية الإمام المهديِّ في وطول عمره منسجماً تماماً مع عقيدته وطموحاته وآماله والوعود القرآنيّة التي ينتظر تحققها.



<sup>(1)</sup> الأصفهاني، مكيال المكارم، ج 1، ص 171.

#### خلاصة الدرس



-إذا لاحظنا تاريخ ولادة الإمام المهدي في عام 255 هجري، نجد أنَّه عاش حتى الآن أكثر من ألف ومائة وخمسين عاماً، فهل يمكن أنَّ يطول عمر إنسان إلى هذا الحديد؟

يقول تعالى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ وَإِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ رَكُن فَيكُونُ ﴾(١). فمع إرادة الله تعالى لا مجال للكلام عن عدم إمكانيَّة ذلك أو استحالته، بل الله قادر على ما يريد.

- وهناك نماذج عديدة في التاريخ لأشخاص عُمِّروا عمراً طويلاً، منهم نبيّ الله نوح عَلَيْ الله الله القرآن الكريم عن مكثه «ألف سنة إلّا خمسين عاماً»، وهذا جزء من عمره وليس تمام عمره.
- من المُعَمَّرين الخضر عَلَيَّ فإنَّ عمر متطاول لآلاف السنين، وسيبقى حياً إلى أن يُنفخ في الصُّور. وتشير الروايات إلى وجود الارتباط الوثيق بين طول عمر الخضر عَلَيَّ وعمر الإمام المهديِّ ، وأنَّ طول عمر الخضر عَلَيَّ لم يكن لسبب يوجب ذلك إلّا لعلَّة الاستدلال به على عمر القائم .
- من يتَّبع منهج الإمامة سيجد نفسه في قضيَّة الإمام المهديِّ وطول عمره منسجماً تماماً مع عقيدته وطموحاته وآماله والوعود القرآنيّة التي ينتظر تحقّقها.



- 1- كم يبلغ عمر الإمام المهديِّ الآن تقريباً؟
- 2- ما الدليل على إمكانيَّة أن يطول عمر الإنسان بهذا المقدار؟
- 3- مـا مقدار الوقت النّي مكثه نوح يدعو قومه؟ وهل يعبّر هذا المقدار عن تمام عمره؟

## ضع علامة صح / أو خطأ x في المكان المناسب:

- 1- العلم ينفى إمكانية إطالة عمر الإنسان.
  - 2- ليس الإمام المهدي ﴿ هو المعمّر الوحيد في هذا الكون.
    - 3- يرجع نسب السفياني إلى بني سفيان.
  - 4- ورد ذكر الخضر عُلِيِّكِ في روايات أهل البيت أنه ما زال حيّاً.
    - 5- يمكن أن يطول عمر الأنبياء أما غيرهم فلا.

# الإمام المهدي 🏶 وشبهه بالرسل

روى الشيخ الصدوق بسنده عن محمد بن مسلم الثقفي، قال: دخلت على أبي جعف ر محمد بن علي الباقر ال

وأما شبهه من يوسف بن يعقوب على الغيبة من خاصته وعامته، واختفاؤه من إخوته وإشكال أمره على أبيه يعقوب على أبيه وأهام والمسافة بينه وبين أبيه وأهله وشيعته.

وأما شبهه من موسى عَلَيْكُ فدوام خوفه، وطول غيبته، وخفاء ولادته، وتعب شيعته من بعده مما لقوا من الأذى والهوان إلى أن أذن الله عز وجل في ظهوره ونصره وأيده على عدوه.

وأما شبهه من عيسى عَلَيْكُلْ: فاختلاف من اختلف فيه، حتى قالت طائفة منهم: ما ولد، وقالت طائفة: قتل وصلب.

وأما شبهه من جده المصطفى فخروجه بالسيف، وقتله أعداء الله وأعداء رسوله في والجبارين والطواغيت، وأنه ينصر بالسيف والرعب، وأنه لا ترد له راية (١).

<sup>(1)</sup> الشيخ الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، ص327.



# الإمام الحجّة محمد بن الحسـن الممديّ ﴿ (7)

# الدعاء والارتباط بصاحب الأهر 🎡





- أن يتعرف الطالب إلى كيفية تقوية الارتباط بصاحب الأمر
- 2. أن يتعرّف على معاني الدعاء له الله وأسراره.
  - 3. أن يدعو للإمام الشيئ بشكل دائم.

علاقة فكريّة وعقيديّة وعمليّة تتَّصل بما جعله الله لهم من موقع مقدّس في الإسلام والعقيدة ﴿ قُلِّ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَتَّبِعُونِي يُحْبِبِّكُمُ ٱللَّهُ ﴾.

على أن الارتباط بالإمام الحجّة المهدى الله المعرق ارتباط بفكرة عقيديّة غيبيّـة بل بإنسان كامل حيِّ جسدا وروحا يعيش بيننا يرانا ونـراه يعرفنا ولا نعرفه يسدّدنا ويوجّهنا إلى حيث مصلحتنا ومصلحة الأمّة وهو إمام الإنس والجنّ بل إمام الكون وقوامه، فلولا وجود الإمام لساخت الأرض بأهلها، فهو أمان لأهل الأرض كما أنَّ النجوم أمان لأهل السماء كما ورد في الأحاديث المأثورة عنهم عَيْنَ لِلهِ وهذا يعني أنَّ الإمام الله الله على بعض الشوون، ولم يعمل على رعاية الأمّة وتسديدها في حركتها ومواقفها فالله وحده يعلم كيف سيصبح حال المجتمع الإسلاميّ وإلى أيّ درجة من الانحطاط والضياع يمكن أن يصل. لهذا علينا أن نحافظ على علاقة وصلة وثيقة بإمام زماننا ١٠٠٠ وهناك الكثير من الأمور التي تقوّى أواصر العلاقة بإمام الزمان الله ومنها الدعاء.

وسنتحدّث هنا عن قسمين من الدعاء:

- أ - الدعاء لمعرفته والثبات على ولايته، باعتباره حجّة الله تعالى على خلقه. ب- ب - الدعاء له عَلَيْتُلارِ لحفظه ونصرته.

وفي المجالين أدعية كثيرة نقتصر هنا على ذكر المختصر منها محيلين في غيره إلى المصادر المختصّة.

#### من أدعية الغيبة

- 1- عن الإمام الصادق عَلَيتُلا: يا زرارة إن أدركت ذلك الزمان زمان الغيبة -فأدم هذا الدعاء: «اللُّهمُّ عرّفني نفسك فإنّك إن لم تعرّفني نفسك لم أعرف رسولك، اللهم عرفني رسولك فإن لم تعرفني رسولك لم أعرف حجّتك، اللهمُّ عرَّفني حجَّتك فإنَّك إن لم تعرَّفني حجَّتك ضللت عن ديني»<sup>(1)</sup>.
- 2- دعاء الغريق: عن عبد الله بن سنان عن الإمام الصادق عَلَيْ أنه قال: ستصيبكم شبهة فتبقون بلا عُلم يُرى وإمام هدى ولا ينجو إلا من دعا بدعاء الغريق قلت: كيف دعاء الغريق؟ قال: يقول: «يا الله، يا رحمن يا رحيم، يا مقلب القلوب ثبّت قلبي على دينك»(<sup>(2)</sup>.
- 3- دعاء بعد كلّ فريضة في شهر رمضان: اللّهمُّ أدخل على أهل القبور السرور...
- 4- دعاء العهد الصغير: عن الإمام الصادق عَلَيْتَ ﴿: «من قرأ بعد كلّ فريضة هذا الدعاء فإنه براه عَلَيْكُمْ في البقظة أو في المنام».
- 300 5- دعاء العهد: وينبغي التنبيه على أنّ هذا الدعاء المتقدّم غير دعاء العهد المشهور وإن اشترك معه في أكثر ألفاظه. ولا يتسع المجال هنا لإيراد «دعاء العهد»

(1) القمي، الشيخ عباس، منتهى الآمال، ج2، ص 866.

<sup>(2)</sup> الشيخ الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، ص 352.

فنكتفى بالتأكيد على أهميّته حيث ورد عن الإمام الصادق عَلَيّتُ لا أنه قال: «من دعا بهذا الدعاء أربعين صباحا كان من أنصار القائم عَلَيْتُهِ وإن مات قبل ظهوره أحياه الله تعالى حتّى يجاهد معه ويكتب له بعدد كل كلمة ألف حسنة ويمحي عنه ألف سيئة «<sup>(1)</sup>.

6- بعد صلاة الظهر: عن عبّاد بن محمد المدائنيّ قال: دخلت على أبي عبد الله عَلَيْتَكِيُّ بِالمدينِة حين فرغ من مكتوبة الظهر وقد رفع يديه إلى السماء وهو يقول: «يا سامع كل صوت يا جامع كل فوت يا بارئ كل نفس بعد الموت يا باعث يا وارث يا سيد السادة يا إله الآلهة يا جبّار الجبابرة يا مالك الدنيا والآخـرة.... اللهمُّ أيَّـده بنصرك وانصر عبده وقوَّ أصحابِه وصبَّرهم وافتح م. لهم من لدنك سلطاناً نصيراً وعجّل فرجه وأمكنه من أعدائك وأعداء .رم. رسولك با أرجم الراحمين»<sup>(2)</sup>.

7- بعد صلاة العصر: ورد في كمال الدين للشيخ الصدوق ما يشير إلى أن اسم هذا الدعاء هو: «دعاء في غيبة القائم»<sup>(3)</sup>.

وقد أكد السيّد ابن طاووس عليه الرحمة على أهميّة هذا الدعاء وقراءته بعد صلاة العصر من يوم الجمعة بشكل خاصٌ قال كَغْلَلْهُ:

إذا كان لـك عذر عن جميع ما ذكرناه من تعقيب العصر يـوم الجمعة فإيّاك أن تهمل الدعاء به فإننا عرفنا ذلك من فضل الله جل جلاله الذي خصّنا به فاعتمد عليه(4).

1- دعاء الندبة: وهو مذكور في مختلف كتب الأدعية والمشهور أنه يقرأ كل يوم

<sup>(1)</sup> الأصفهاني، مكيال المكارم، ج 2، ص 234.

<sup>(2)</sup> الطبرسي، الميرزا النوري، النجم الثاقب، ص436.

<sup>(3)</sup> تجد الدعاء في كمال الدين، للشيخ الصدوق، ص 512.

<sup>(4)</sup> الشيخ لطف الله الصافى الكلبايكاني، منتخب الأثر، ص 505.

جمعة... وأضاف المحدّث صاحب المستدرك في «تحيّة الزائر» استحباب قراءته في الأعياد الأربعة(1).

2- دعاء ليلة النصف من شعبان: وهي ليلة عظيمة تضاهي ليلة القدر... وقد ورد أنّ الله جعلها لأهل البيت عليه في مقابل ليلة القدر للمصطفى (2).

هـنه نماذج من الأدعية الكثيرة الواردة في هذا المجال الّتي ينبغي أن يفرد لها كتاب مستقلّ لكثرتها وأهميّتها.

#### الزيارة

ومن الأمور التي تقوّي العلاقة بصاحب العصر الشائع الزيارة له، وقد ورد الحثّ عليها في الكثير من الموارد.

قال الكفعميِّ يَخْلَلْهُ: «يُستحبُ زيارة المهدي في كلِّ مكان وزمان والدعاء بتعجيل فرجه صلوات الله عليه... »<sup>(3)</sup>.

وزياراته عَلَي الله المناع المناع المناع المناع الإشارة إلى بعضها الآخر:

1- زيارة بعد صلاة الفجر: أوردها السيّد الجليل ابن طاووس رضي الله عنه(4).

2- يـوم الجمعة: أورد السيّد الجليل ابن طاووس عليه الرحمة هـذه الزيارة للإمام المنتظر عَلَيْتَكِيرٌ في يوم الجمعة (5).

3- زيارة سلام الله الكامل: قال المحقّق السيّد عليّ خان رضوان الله عليه: استغاثة إلى صاحب الزمان من حيث تكون تصلّى ركعتين بالحمد وسورة وقم مستقبل



<sup>(1)</sup> االنوري، الميرزا حسين، تحية الزائر، ص 226.

<sup>(2)</sup> الكفعمي، مصباح المتهجّد، ص 762.

<sup>(3)</sup> الكفعمي، البلد الأمين، ص 309.

<sup>(4)</sup> حيدر الكاظمي، عمدة الزائر، ص359 350-.

<sup>(5)</sup> المحدث النوري، النجم الثاقب، ص 467.

القبلة تحت السماء وقل: سلام الله الكامل التامّ الشامل الع القبلة تحت السماء وقل: سلام الله الكامل التامّ الشامل الع -4 زيارة سلام على آل يس: وهي زيارة معروفة جدّاً كسابقتها ويُستفاد من كلام على آل يس: وهي زيارة معروفة جدّاً كسابقتها ويُستفاد من كلام على آل يس: وهي زيارة معروفة بدّاً كسابقتها ويُستفاد من كلام على آل يستفاد من كسابقتها كستفاد من كلام على آل يستفاد من كلام على آل يستفاد من كستفاد من كلام على أل يستفاد من كلام على كلام

المنتظر ﷺ:

«إذا أردتم التوجّه بنا إلى الله تعالى وإلينا فقولوا: سلام على آل يس الخ»(2).

وهناك العديد من الزيارات في أماكن مشرفة وأوقات مباركة فلتطلب من مظانها.

#### الاستغاثة به

لا يوجد أيّ مانع شرعيّ يمنع من التوسّل إلى الله تعالى بنبيّه المصطفى وأهل إ بيته صلى الله عليه وعليهم والاستغاثة بهم، فالغارق في بحار الذنوب لا يمكنه إلا أن يلجأ إلى من أمر الله تعالى بالرجوع إليهم. وهذا مبدأ قرآني واضح.

قـال تعالـى: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ۚ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَـلَمُوٓا أَنفُسَهُمْ جِيآءُوكَ فَأَسْتَغْفَرُواْ ٱللَّهَ وَٱسْتَغْفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوَجَدُواْ ٱللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا ﴿(٥).

#### السعة

ورد استحباب تجديد بيعة الإمام المهدى الله عند كل صلاة من الصلوات الخمس أو في كل يوم أو في كل جمعة.

وبعض أدعية عصر الغيبة صريحا في تجديد البيعة للإمام المهدى اللله المهدى ا

<sup>(1)</sup> حيدر الكاظمي، عمدة الزائر، ص 131.

<sup>(2)</sup> م. ن، عمدة الزائر، ص 345.

<sup>(3)</sup> سورة النساء، الآية: 64.

والفوائد العمليّة المترتبة على هذه البيعة كثيرة منها:

أوُّلا: الشعور بالارتباط بالقائد الإلهيّ الّذي يشكّل امتدادا واضحا لمسيرة الأنبياء والأوصياء عبر مراحل مختلف الأديان السماويّة... وهو وصيّ رسول الله عليه. ثانياً: إعطاء الارتباط بالفقيه الوليّ لأمر المسلمين البعد العقائديّ الصحيح... فمن الواضح أنّ المرتبط ببيعة للإمام المنتظر المدرك لمقتضيات هذه البيعة، سيكون شديد الصلة بنائبه الذي أمر عُلْيَكُلْ الرجوع إليه في عصر الغيبة الكبري.

ثالثاً: الحدر من الركون إلى الظالمين لأنّ من يبايع قائداً إلهيّاً أساس دعوته توحيد الله ونفى الآلهة المصطنعة... فسيشكل ذلك حاجزا نفسيًّا بينه وبين الطواغيت الذين يعيثون في الأرض فسادا ويحكمون بغير ما أنزل الله تعالى. كيف نحدّد السعة؟

ورد في زيارة الإمام المهدي الواردة بعد صلاة الفجر في كلّ يوم: «اللُّهمّ إنّى أجدّد له في هذا اليوم وفي كلّ يوم عهداً وعقداً وبيعة له في رقبتي»<sup>(1)</sup>.

وورد في دعاء العهد المرويّ عن الإمام الصادق عَلَيَّكُ : «اللّهمَّ إنَّى أجدّد له في صبيحة يومى هذا وما عشت من أيّامي عهداً وعقداً وبيعة له في عنقي لا أحول عنها ولا أزول أبداً... اللهم اجعلني من أنصاره وأعوانه والذابين عنه والمسارعين إليه في قضاء حوائجه والممتثلين لأوامره والمحامين عنه والسابقين إلى مرد ارادته والمستشهدين بين يديه»<sup>(2)</sup>.

1- بعد صلاة الصبح.

أوقات تجديد البيعة



<sup>(1)</sup> الشيخ عباس القمى، مفاتيح الجنان، ص 538.

<sup>(2)</sup> الشيخ عباس القمى، مفاتيح الجنان، ص 539.

2- بعد كل صلاة.

3- في يوم الجمعة الله يعظى بأهميّة خاصّة لتجديد البيعة فيه قال في مكيال المحارم: «ويُستحبّ تجديد العهد والبيعة له في كلّ جمعة نظراً إلى ما في قدُّمناه من الرواية أنَّ الملائكة يجتمعون في كل جمعة في البيت المعمور ويجدّدون عهد ولاية الأئمّة عَلَيْتُ إلى ... مضافا إلى أنّ يـوم الجمعة هو اليوم الذى أخذ الله العهد والميثاق بولايتهم عليك من العالمين ومضافا إلى مزيد اختصاص ذلك اليوم به صلوات الله وسلامه عليهم...  $^{(1)}$ .

# التبرو من أعدائه

يتوقُّ ف الالتزام بولايته الله على التبرَّؤ من أعدائه، وأعداؤه هم كلَّ أعداء الله تعالى وأعداء رسوله على من الكافرين والمشركين والمنافقين.

جاء في الحديث المرويّ عن جدّه ﷺ: «طوبي لمن أدرك قائم أهل بيتي وهو مقتد به قبل قيامه يأتم به وبأئمة الهدى من قبله ويبرأ إلى الله عز وجل من عدوهم، أولئك رفقائي وأكرم أمّتي عليّ»<sup>(2)</sup>.

إنّ من شأن هذا التبرّؤ أن يحصّن المسلم من الخضوع للطواغيت فيصون بذلك دىنە.

كما أنَّ من شأنه أن يرفد الأمَّة بروح جهاديَّة معطاءة تحملها على المحافظة على شخصيتها وثقافتها وعقيدتها.

وقد ورد عن أئمَّة أهل البيت اللَّهُ إلى ما يوضح واجب المسلم في مثل هذه الحال في 305 زمن الغيبة: عن جابر قال: دخلنا على أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر عُلِيَّ اللهِ ونحن جماعة بعدما قضينا نسكنا فودّعناه وقلنا له أوصنا يا بن رسول الله عنه فقال:

<sup>(1)</sup> الأصفهاني، مكيال المكارم، ج 2، ص 236.

<sup>(2)</sup> لطف الله الصافى، منتخب الأثر، ص 511 وقد تقدم نقلا عن كمال الدين وتمام النعمة.

- 1- ليُعنَ قويُّكم ضعيفكم.
- 2- وليعطف غنيكم على فقيركم.
- 3- ولينصح الرجل أخاه النصيحة لنفسه.
- 4- واكتموا أسرارنا ولا تحملوا الناس على أعناقنا.
- 5- وانظروا أمرنا وما جاءكم عنّا فإن وجدتموه للقرآن موافقاً فخذوا به وإن لم تجدوه موافقاً فردّوه وإن اشتبه الأمر عليكم فقفوا عنده إلينا حتّى نشرح لكم من ذلك ما شرح لنا. وإذا كنتم كما أوصيناكم لم تعدوا إلى غيره (فمن) مات منكم قبل أن يخرج قائمناً كان شهيداً ومن أدرك منكم قائمنا فقتُل معه كان له أجر شهيدين ومن قتل بين يديه عدوّاً كان له أجر عشرين شهيداً (1).

إنّ التبرّؤ من أعداء وليّ الله معلم من معالم الولاء الحقيقيّ، وهو لا ينفك عن التواصى بالصبر الّذي يحدّد هذا الحديث الشريف أسسه.

# القيام عند ذكر القائم

جاء في النجم الثاقب ما ترجمته:

من الآداب القيام تعظيماً عند سماع اسمه المبارك خصوصاً الاسم المبارك «القائم» كما هي سيرة أوليائه ومحبيه في جميع البلاد من العرب والعجم.

فقد روي أنّ دعبل الخزاعيّ عندما أنشد الإمام الرضا عَلَيْتُلا فصيدته التائيّة ووصل إلى هذا البيت:

306 خـروج إمـام لا محالة قائم يقوم على اسم الله بالبركات نهض الإمام الرضا ﷺ قائماً وأحنى رأسه المبارك ووضع يده اليمنى على رأسه وقال:

<sup>(1)</sup> لطف الله الصافى، منتخب الأثر، ص 511 - 512.

# «اللَّهمَّ عجّل فرجه ومخرجه وانصرنا به نصراً عزيزاً».(1)

## إحياء أمره بين الناس

لا بدّ من العمل لتعريف الناس بالإمام المهديّ وإحياء أمره بينهم وذلك عن طريق:

- 1- زيارة المجاهدين في مواقعهم الجهاديّة وغيرها وعيادة الجرحى منهم باعتبارهم جنوده على في وقد ورد عنهم عليه «من لم يقدر على زيارتنا فليزر صالحى موالينا يُكتب له ثواب زيارتنا».
  - 2- إقامة مجالس الدعاء والزيارة له عَلَيْكُ خصوصاً دعاء الندبة.
    - 3- إقامة الندوات والاحتفالات أو المشاركة بالحضور فيها.
      - 4- نظم الشعر.
      - 5- تأليف الكتب وكتابة المقالات.
      - 6- الاهتمام بإحياء ليلة النصف من شعبان.
  - 7- تعميم مظاهر الزينة والابتهاج في يوم مولده المبارك في 15 من شعبان.
    - 8- الاهتمام بشؤون الفقراء والمحتاجين دائماً باسمه عَلَيتَكلاً.

إلى غير ذلك من الأساليب التي تشترك جميعها في تحقيق هذا الهدف.





- إنّ الارتباط بأئمّة أهل البيت عَلَيْتُ لا ليس مجرد ارتباط عاطفيّ أو وجدانيّ يندرج في إطار الحبّ والمودة والتفاعل العاطفيّ أو النفسيّ، بل هي علاقة فكريّة وعقيديّة وعمليّة تتّصل بما جعله الله لهم من موقع مقدّس في الإسلام والعقيدة.
  - هناك قسمان من الدعاء:
  - أ- الدعاء لمعرفته والثبات على ولايته، باعتباره حجّة الله تعالى على خلقه.
    - ب- الدعاء له عَلَيْتُلا لِحفظه ونصرته.
- قد ورد الحثّ على تجديد بيعة الإمام المهديّ عَلَيْ الله بعد كلّ صلاة من الصلوات الخمس أو في كلّ يوم أو في كلّ جمعة.
- يتوقف الالتزام بولايته عَلَيْ على التبرّؤ من أعدائه، وأعداؤه هم كلّ أعداء الله تعالى وأعداء رسوله على الكافرين والمشركين والمنافقين.
  - لا بدّ من العمل لتعريف الناس بالإمام المهدي الله وإحياء أمره بينهم.

- 1- ما هي أهم الأدعية في عصر الغيبة؟
- 2- ما هي أهم الآداب في عصر الغيبة؟
  - 3- كيف نحيي أمره الساس؟

# ضع علامة صحّ √ أو خطأ × في المكان المناسب:

- 1- الارتباط بالأئمة عَلَيْكِلا ليس مجرّد ارتباط عاطفي.
- 2- من الزيارات المستحبة في عصر الغيبة زيارة آل ياسين.
  - 3- لا يمكن زيارة الإمام المهدي الاعن وقوف.
- 4- أوقات تجديد البيعة للإمام ﴿ بعد صلاة الصبح، بعد كل صلاة، وفي يوم الجمعة.
  - 5- تعتبر زيارة المجاهدين من إحياء أمر الإمام .



# روس الشيخ الصدوق بسنده عن أبي خالد الكابلي أنَّه قال:

دخلت على سيدي علي بن الحسين زين العابدين العابدين الله فقلت له: يا ابن رسول الله أخبرني بالذين فرض الله عز وجل طاعتهم ومودتهم، وأوجب على عباده الاقتداء بهم بعد رسول الله في فقال لي: يا كنكر (1) إن أولي الأمر الذين جعلهم الله عز وجل أئمة للناس وأوجب عليهم طاعتهم: أمير المؤمنين علي بن أبي طالب في ثم الحسن، ثم الحسين ابنا علي بن أبي طالب، ثم انتهى الأمر إلينا. ثم سكت.

فقلت له: يا سيدي روي لنا عن أمير المؤمنين علي أن الأرض لا تخلو من حجة لله عز وجل على عباده، فمن الحجة والإمام بعدك؟ قال: ابني جعفر، واسمه في التوراة باقر، يبقر العلم بقراً، هو الحجة والإمام بعدي، ومن بعد محمد ابنه جعفر، واسمه عند أهل السماء الصادق، فقلت له: يا سيدي فكيف صار اسمه الصادق وكلكم صادقون؟ قال: حدثني أبي، عن أبيه بي أن رسول الله قال: إذا ولد ابني جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب شي فسموه الصادق، فإن للخامس من ولده ولداً اسمه جعفر يدعي الإمامة اجتراء على الله وكذباً عليه فهو عند الله جعفر الكذاب المفتري على الله عز وجل، والمدعي لما ليس غيبة ولى الله عز وجل.

ثم بكى علي بن الحسين عُلِيكُ بكاء شديداً، ثم قال: كأني بجعفر الكذاب وقد حمل طاغية زمانه على تفتيش أمر ولي الله، والمغيب في حفظ الله والتوكيل بحرم أبيه جهلاً منه بولادته، وحرصاً منه على قتله إن ظفر به، وطمعاً في ميراثه حتى

<sup>(1)</sup> وهو لقب لأبي خالد الكابلي.

ذلك لمكتوب عندنا في الصحيفة التي فيها ذكر المحن التي تجرى علينا بعد رسول الله على . قال أبو خالد: فقلت: يا ابن رسول الله ثم يكون ماذا؟ قال: ثم تمتد الغيبة بولي الله عز وجل الثاني عشر من أوصياء رسول الله الله المؤلفة والأئمة بعده.

قال أبو خالد: فقلت له: يا ابن رسول الله وإن ذلك لكائن؟ فقال: إي وربي إن قال له المكتوب عندنا في الصحيفة التي فيها ذكر المحن التي تجري علينا بعد رسول له له له في قال أبو خالد: فقلت: يا ابن رسول الله ثم يكون ماذا؟ قال: ثم تمتد الغيبة في الله عز وجل الثاني عشر من أوصياء رسول الله والأثمة بعده.

يا أبا خالد إن أهل زمان غيبته القائلين بإمامته والمنتظرين لظهوره أفضل من لك رمان، لأن الله تبارك وتعالى أعطاهم من العقول والأفهام والمعرفة ما صارت له الغيبة عندهم بمنزلة المشاهدة، وجعلهم في ذلك الزمان بمنزلة المجاهدين ن يدي رسول الله في بالسيف، أولئك المخلصون حقاً وشيعتنا صدقاً، والدعاة في دين الله عز وجل سراً وجهراً (۱). أهل كلّ زمان، لأنَّ الله تبارك وتعالى أعطاهم من العقول والأفهام والمعرفة ما صارت به الغيبة عندهم بمنزلة المشاهدة، وجعلهم في ذلك الزمان بمنزلة المجاهدين بين يدى رسول الله عليه السيف، أولئك المخلصون حقا وشيعتنا صدقا، والدعاة إلى دين الله عز وجل سراً وجهراً (1).

<sup>(1)</sup> الشيخ الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، ص320.

# =في رحاب سيرة أئهة أهل البيت 🚁

سلسلة المعارف الإسلاميّة







جمعية المعارق الاسلامية الثقافية

AL - MAAREF ISLAMIC CULTURAL ASSOCIATION

بيروت ــ لبنان ــ المعمورة ــ الشارع العام تلفون: 01/471070 فاكس: 01/476142 www.almaaref.org Email:info@almaaref.org