

نصوص ومحاضرات الإمام السيّد علي الخامنيي في الحياة السياسية والجهاديّة للمعصومين في



مَيْفَ الْمَعَارِقِ الْإِسْالِ مَيْتَ الْتُقَافِيْتَ

صهرا





الإمام الخامنئي



ÖİM

نصوص الإمام السيد علي الخامنئي وَأَغُولُهُ

في الحياة السياسية والجهاديّة للنبي ﷺ وأنَّمة أهل البيت عليه ﴿

| إنسان بعمر 250 سنة                                              | اسم الكتاب:                            |
|-----------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| جمعيّة المعارف الإسلاميّة الثقافيّة - مركز نون للتأليف والترجمة | اعــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| جمعيّة المعارف الإسلاميّة الثقافيّة                             | نث ر:                                  |
| 2015م – 1437هـ                                                  | الطبعة الثانية:                        |

©جميع حقوق الطبع محفوظة



# الفهرس

| 9   | المقدّمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 13  | المقدّمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 27  | الفصل الأول: النبيِّ الأعظم ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | تمهید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 31  | بعثة النبيّ الخاتم عليه وإرساء قواعد النّظام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|     | حماية النَّظام الإسلاميّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 65  | تثبيت النّظام الإسلاميّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | - '                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 75  | الفصل الثاني: الإمامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 77  | الإمامة في الفكر الشّيعيّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     | المراحل الأربع لمسيرة الإمامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 91  | الفصل الثالث: الإمام علي عَلِيَّكِيِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 93  | مدرسة الإمام عليّ عَلِيِّكُلْرٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 101 | مرحلة السكوت والتعاون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | مرحلة الخلافة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 121 | القدرة والمظلوميّة والنصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 135 | الفصل الرابع: السيّدة فاطمة الزّهراء عَلِيَّهُ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 137 | المكانة المعنوية للزهراء على المكانة المعنوية للزهراء المعنوية الم |
| 147 | حياتها ﷺ الجهاديّة والسّياسيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     | حياتها ﷺ العلميّة والعباديّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| 155 | الفصل الخامس: الإمام الحسن المجتبى عَلَيْتُلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | أعظم هدنة في التاريخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | صراع الحق والباطل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 193 | الفصل السادس: الإمام الحسين عَلَيْتُلِيُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 195 | مخاطر المرحلة ووسائل المواجهة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 201 | أهداف ثورة الإمام الحسين عَلَيْتَلِيرٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | منطلقات الثورة وثمارها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 221 | الفصل السابع: حركة السيدة زينب الكبرى عَلَيْهَكُلُّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | ملحمة زينب الكبرى عَلَيْقِكُلْرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 235 | حركة الإمام السجّاد عَلَيتُللا في مرحلة الأسر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     | الشّيعة بعد حادثة كربلاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 253 | الفصل الثامن: الإمام السجّاد عَلِيتُكِلِرٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 255 | الظّروف الاجتماعيّة والسّياسيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 267 | أهداف حركة الإمام السجاد عَلَيْتَكُلِرٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 273 | الإمام السجّاد عَلَيْتُلَقِّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 273 | وتجلّيات المواجهة السّياسيّة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 281 | تحذير الخواص من الدنيا والرفاهية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | تكتيك بداية المرحلة الثالثة لحركة الأئمّة عَلَيْهَنَا إِلَّمْ اللَّهُ عَلَيْهَا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا ا |
|     | مواجهة الإمام عَلِيَّتُلاِّ مع علماء البلاط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 309 | الفصل التاسع: الإمام الباقر عَلِيَّكُمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 311 | مرحلة البناء الفكريّ والتنظيميّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 327 | إحضار الإمام الباقر عَلَيَّ للرِّ إلى الشَّام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| 343                        | الفصل العاشر: الإمام الصادق عَلِيتُ لِمُزِّ          |
|----------------------------|------------------------------------------------------|
| 345                        | الغموض الذي لفَّ حياة الإمام الصادق عَلَيْتَكُلِمْ . |
|                            | دعوة الإمام الصادق عَلِيَتَكِيرٌ للإمامة             |
|                            | المواجهة السّياسيّة عند الإمام الصّادق عَلَيَّكُمْ   |
|                            | التشكيلات السرّية الأيديولوجية والسّياسيّة           |
|                            |                                                      |
| 385                        |                                                      |
| 387                        | ظروف تولّي الإمام الكاظم عَلَيْتُلِهِ للإمامة        |
| 393                        | السّعي دون كللِ واعتماد أسلوب التقيّة                |
| 399                        | جهاد الإمام غُلِيَتُكِيرٌ ومعارضته لحكم هارون        |
|                            |                                                      |
| 411                        | الفصل الثاني عشر: الإمام الرضا عَلِيَّ لِإِ          |
| 413                        | الإمام الرضا عَلَيْتَلِيرٌ وولاية العهد              |
| 421                        | خطّة الإمام الرضا عَلَيَّكُلِرٌ لمواجهة المأمون      |
| 429                        | شهادة الإمام الرضا عَلَيْتَلِيرٌ                     |
|                            |                                                      |
| ام الهادي عَلَيْتَكِلْإِرْ | الفصل الثالث عشر: الإمام الجواد عَلِيتَهِ الإما      |
| 433                        | الإمام العسكري عَلَيْتُلاِرٌ                         |
| 435                        | الإمام الجواد عَلَيْتَكُمْ وبنيان الحرية             |
|                            | مواجهة الإمامين                                      |
| 437                        | الهادي والعسكري عَلِيَّنَا لِللهِ للسلطة             |
|                            |                                                      |
| 451                        | الفصل الرابع عشر: الإمام المهدي ﷺ                    |
| 453                        | غاية حركة إنسان بعمر 250 سنة                         |
| 461                        | خصائص المجتمع المهدوي                                |
| 469                        | مسؤوليّتنا في عصر غيبة الأمام عليَّهُ                |

#### المقدّمة

الحمدالله رب العالمين وصلّى الله على سيّدنا محمّد وآله الطاهرين وبعد

هـذا الكتاب عبارة عن مجموعة من المحاضرات والخطب والكتابات التي ألقاها ودوّنها الإمام الخامنئي ويُولِلُ في سيرة وتاريخ النبي والأئمّة الأطهار ويَسْيَلُو ، تمّ جمعها وتنسيقها وتبويبها بحيث تحقّق الهدف والغرض من طرح فكرة هذا الكتاب الجديدة والإبداعيّة؛ فقد كان أوّل طرح لهذا المفهوم الكبير والمتقدّم بعنوان «إنسان بعمر 250 سنة» من قبل الإمام الخامنئي ويُولِلُ في المؤتمر العالميّ للإمام الرّضا وينسل عام 1986م.

والكتاب الحاضر، قبل أن يكون كتابًا تاريخيًّ اصرفًا، هو متن تحليليً تاريخيّ؛ يتضمّن بالإضافة إلى السّرد والشّرح التّاريخيّ لوقائع من حياة النّبيّ في والأئمّة الأطهار عَلَيْتِي ، طرح وبيان رؤية تحليليّة كلّية لحياة كلّ معصوم بالنّظر إلى المسار التاريخيّ لمرحلة إمامته، وفي إطار رؤية متكاملة ومترابطة مع باقي الأئمّة الأطهار عَلَيْتِي ، بحيث غدت سيرتهم

الجهاديّة بمثابة عرض منسجم ومترابط لحركة واحدة متّصلة ومتواصلة نحو مقصد واحد وغرض مشخّص.

وهو يهدف بشكل أساس إلى تكوين رؤية واضحة عن الحياة السّياسيّة للأئمّة الأطهار عَلَيْتُ للإ ، وإلى تسليط الضّوء والبحث عن عنصر الجهاد والمواجهة السّياسيّة التي اتسمت بها حياتهم المباركة، والمقصد الحقيقيّ الذي كانوا يرومون الوصول إليه.

والفكرة المركزيّة التي تبتني عليها هذه الرّؤية هي النظر إلى الأئمّة على انهم شخصٌ واحدٌ يحيا بأهداف واضحة ومحدّدة على المستوى المرحليّ والاستراتيجيّ؛ يسعى دون كلل أو ملل للوصول إلى هذه الأهداف، والتي هي نفسها أهداف هذا الدّين الحنيف والرّسالة المحمّديّة الأصيلة. وقد امتدّت حياة هذا الإنسان على طول حياة الأئمّة علي أي من سنة 11 للهجرة وحتى عام 260 للهجرة، ليكون إنسانًا بعمر 250 سنة، ومن هنا اقتبس عنوان هذا الكتاب؛ من كلمات القائد نفسها.

في الختام لا بدّ من الإشارة إلى أنّ حجم الكلام الذي صدر عن الإمام الخامنئي في الأبعاد المختلفة لحياة النبيّ في والأئمّة على وخاصّة حياة النبيّ الأعظم في والإمام أمير المؤمنين والإمام الحسين عمل وكذلك في دائرة السّيرة الشّخصيّة لكلّ واحد من المعصومين عمل أكثر بكثير من المقدار الوارد في هذا الكتاب. وعليه يمكن اعتبار هذا الكتاب مقدّمة أساس وديباجة مفيدة للدّخول إلى المعارف الأساس والأصيلة في حياة المعصومين عمل والواردة في كلمات الإمام الخامنئي عمل وخطاباته.



ولا يسعنا في النهاية إلا أن نتقدّم بجزيل الشكر والامتنان إلى جميع الذين ساهموا في إنجاز هذا العمل وترجمته إلى اللغة العربيّة.

ولا بد من الإشارة في مقدّمة هذه الطبعة (الثانية) إلى أنّنا قد أجرينا الكثير من التصحيحات المضمونية، نتيجة التدقيق في ترجمة العديد من الموارد والنصوص، وإعادة تحرير وصياغة موارد أخرى، ما يعني رفع الخلل الذي ورد في بعض الموارد في الطبعة الأولى.

الحمد لله رب العالمين

### مدخل

إنّ غربة الأئمّة على المتمرّت لعصور متمادية من بعدهم. والسبّب في ذلك في حياتهم، بل استمرّت لعصور متمادية من بعدهم. والسبّب في ذلك يرجع إلى إهمال الجوانب المهمّة بل والأساس من حياتهم. ومن المؤكّد أنّ هناك كتبًا ومؤلّفات كثيرة قد حَظيت بمكانة رفيعة لا نظير لها، وذلك لما حملته في طيّاتها من روايات تصف حال الأئمّة على إلى المتعاقبة من أخبار تصف سيرتهم، ولكنّ عنصر المواجهة السّياسيّة الحادّة، والنّي تُمثّل الخطّ الممتد لحياة أئمّة الهدى على طيلة السّياسيّة الحادة، والنّي تُمثّل الخطّ الممتد لحياة أئمّة الهدى على طيلة إلى الجوانب العلميّة والمعنويّة.

يجب علينا أن ننظر إلى حياة الأئمّة عِلَيْكِيْ كدرس وأسوة، لا كمجرّد ذكريات قيّمة وعظيمة حدثت في التّاريخ. وهذا لا يتُحقّق إلّا بالاهتمام والتركيز على المنهج والأسلوب السّياسيّ من سيرة هؤلاء العظماء علييكيد. أنا شخصيًّا عندي رغبة شديدة في الاطّلاع على هذا الجانب المهمّ من

حياتهم. وأوّل مرّة شعرت بأهميّة هذه المسألة كان عام 1350ه. ش (1971م) أي في مراحل المحنة التي سبقت الثّورة. ومع أنّني قبل تلك الفترة كُنتُ أنظر إلى الأئمّة على الأئمّة التوحيد وإقامة الحكومة الإلهيّة، إلّا أنّ النقطة ومكافحة لإعلاء كلمة التّوحيد وإقامة الحكومة الإلهيّة، إلّا أنّ النقطة المهمّة التي وصلتُ إليها في تلك الفترة هي أنّه على الرّغم من الاختلاف الظّاهريّ بين سيرهم على الرّغم (حتى أنّ بعض النّاس ليشعر بالاختلاف الشّاسع وبالتّناقض فيها)، إلّا أنّها عبارة عن مسيرة واحدة استمرّت الشّاسع وبالتّناقض فيها)، إلّا أنّها عبارة عن مسيرة واحدة استمرّت الصّغرى للإمام الحجّة الله.ق. إلى 260هـق. أي انتهت ببداية الغيبة الصّغرى للإمام الحجّة

هـؤلاء العظماء كانـوا شخصًا واحدًا. ولا ينبغي الشـك بأنّ هدفهم هو واحدً. ولذلك فإنّنا وبـدل أن ندرس حياة كلِّ مـن الإمام الحسن عَلَيْتُ والحسيـن عَلَيْتُ والسجّاد عَلَيْتُ بصـورة منفصلة عن الأخرى، حتى لا نقع في فـخ هذا الخطأ الخطر مـن وجود التّناقض والتّعارض بين سيرة هؤلاء الأئمّة الثّلاثة بسبب وجود هذا الاختلاف الظاهريّ، يجب أن نفرض وجود إنسـان عمّر 250 سنة، وفي سنة 11 للهجرة وضـع أوّل قدم له على الطّريق، حتى قطعه عام 260 للهجرة.

عندها سوف تُصبح كلّ حركات هذا الإنسان، العظيم والمعصوم، قابلةً للفهم والتّفسير وفق هذا المنظار. فإنّ أيّ إنسان يملك شيئًا من العقل والحكمة، ولا نقول يملك شيئًا من العصمة، تكون له تكتيكات ومواقف موضعيّة خاصّة خلال حركته البعيدة المدى. وقد يجد هذا الإنسان أنّه من الضروريّ أن يُسرع في حركته تارةً، وأن يُبطئ تارةً أخرى، أو حتّى

أن يتراجع تراجعًا حكيمًا في مواضع أخرى. والإنسان العاقل والحكيم والعارف سيرى في هذا التراجع، بالنظر لهدف هذا الإنسان، حركة وتقدّمًا نحو الأمام.

من هذا المنظار تُعتبر حياة الإمام أمير المؤمنين عين والإمام المجتبى عين والإمام الحسين عين والأئمة الثمانية والإمام المعصومين عين من ولدهم، حركة واحدة ومستمرة حتى سنة 260 للهجرة. وقد التفتُ في تلك السنة (1971م) إلى هذا الأمر، ودخلتُ في دراسة حياتهم، من هذا المنظار، وعاودتُ النظر مرّة أخرى وكلما توغلت وجدتُ أنّ هذه الفكرة صائبة. إنّ الالتفات إلى الحياة المستديمة لهؤلاء المعصومين والعظماء من أهل بيت رسول الله عن ، بالتلازم مع التوجه السياسيّ، يستحقّ أن يُفرد له فصل خاص مستقلّ، وقد قرّرتُ القيام بهذا الأمر. وإن شاء الله أرغب بالحديث عن هذه الجملة بشيء من الشرح والتفصيل.

أوّلاً: ماذا نقصد عندما ننسب المواجهة السّياسيّة أو النّضال السياسيّ الحادّ للأئمّة عِنْهَا ؟

إنّ المقصود من هذا الكلام هو أنّ جهاد الأئمّة المعصومين عَلَيْ لله يكن منحصرًا بالجهاد العلميّ والعقائديّ والكلاميّ، من قبيل النّزاعات الكلاميّة النّبي تُشاهدونها عبر كلّ تلك الفترة من تاريخ الإسلام، مثل النّزاع بين المعتزلة والأشاعرة وغيرهم. فلم يكن هدف الأئمّة عَلَيْ لله من اجتماعاتهم العلميّة وحلقات دروسهم والأحاديث ونقل المعارف الإسلاميّة وبيان الأحكام، أن يُثبت وا مدرستهم الكلاميّة أو الفقهيّة

ويُفحم وإ خصومهم فحسب، بل كان هدفهم أبعد من ذلك. كما لم تكن مواجهتهم مواجهة مسلّحة، كما كان الحال في عهد زيد والّذين جاؤوا من بعده، أو في عهد بني الحسن وبعض آل جعفر وغيرهم من الّذين مرّوا في حياة الأئمّـة عِلْمَيَّالِرْ. بالطّبع، إنّ الأئمّة عِلْمَيِّلِرْ لم يخطَّئوا هذه التحرّكات بصورة مطلقة، وحكمهم على بعض منها بالخطأ لم يكن بداعي كونها حركات مسلّحة وإنّما لأسباب أخرى مختلفة. لـذا نجد أنّ مواقف الأئمّـة عِنهَ كَانت مؤيّدة لهذه الحركات في بعض الأحيان، بل واشتركوا فى بعضها، بصورة غير مباشرة، عن طريق المساعدات التي كانوا يُقدُّمونها للثُّورة. ومن الجدير الالتفات إلى حديث الإمام الصادق عَلَيُّكُمْ إِنَّ الّـذى يقول: «لوددت أنّ الخارجيّ يخرج من آل محمّـد على فقة عيائه «<sup>(1)</sup>: كالنَّفقات الماليّة وتقديم العون المعنويّ، والدَّعم في تقديم الملاجئ والمخابئ وأمثالها. إلَّا أنَّ الأئمِّة عَلَيْتِكُم أنفسهم، تلك السِّلالة التي نعرفها، لم يخوضوا في مثل هذه المواجهات المسلّحة أو يشتركوا فيها بشكل مباشر. إنّ الجهاد السياسيّ، لا ذاك الأوّل ولا الثّاني، عبارة عن مواجهة ذات هدف سياسيّ. فما هو ذاك الهدف السياسيّ؟ هو عبارة عن تشكيل «حكومة إسلاميّة» وبحسب تعبيرنا «حكومة علويّة».

فكان سعي الأئمّة عِيْكِي ومنذ وفاة الرّسول وحتى عام 260هـ.ق. هـو إيجاد وتأسيس حكومة إلهيّة في المجتمع الإسلاميّ، وهذا هو الأصل المدّعي. ولا نستطيع القول أنّ كلّ إمام كان بصدد تأسيس حكومة في

<sup>(1)</sup> العلّامة المجلسي، محمد باقر بن محمد تقي، بحار الأنوار، دار إحياء التراث العربي. بيروت، الطبعة الثانية، 1403هـ، ج46، ص172.

زمانه وعصره، ولكن كان كلّ إمام يهدف إلى تأسيس حكومة إسلامية مستقبليّة، كان ذلك في المستقبل البعيد أو القريب. لقد كان هدف الإمام المجتبى عَلَيْكُوْ، مشلًا، تأسيس حكومة إسلاميّة في المستقبل القريب، فقوله عَلَيْكُوْ: «قال الله تبارك وتعالى: ﴿وَإِنْ أَدْرِى لَعَلَّهُ، فِتَ نَةُ لُكُمُ فَقُولِه عَلِيْكَالَّهُ، فَتَ عَدما سألوه فقوله عَلِيْكُون »(أ) عن في جوابه للمسيّب بن نجيّة ولآخرين، عندما سألوه عن سبب سكوته، لهو خير دليل وإشارة إلى هذا المستقبل؛ وأمّا الإمام السجّاد عَلَيْكُون ، وبحسب اعتقادي، فقد كان يهدف إلى تأسيس حكومة إسلاميّة في المستقبل المتوسّط، ولدينا شواهد في هذا المجال نذكرها فيما بعد؛ ويوجد احتمال كبير أنّ الإمام الباقر عَلَيْكُو قد سعى لتأسيس حكومة في المستقبل القريب؛ وأغلب الظنّ أنّ الأمر، بعد شهادة الإمام الثامن عَلَيْكُو ، بات متوجّهًا إلى المدى البعيد. إذًا، إنّ هدف تأسيس الحكومة كان يختلف من إمام إلى آخر. وهذا هو معنى النّضال السّياسيّ. وقيامها كان يختلف من إمام إلى آخر. وهذا هو معنى النّضال السّياسيّ.

ف كلّ الأعمال الّتي كان يقوم بها الأئمّة عَلَيْكِلْ ، غير تلك الأعمال المعنوية والرّوحيّة الّتي كان لها علاقة بتكامل الإنسان وقربه من الله، بينه وبينه ربّه، من دراسة وعلم وحديث وكلام، ومناظرات ضدّ الخصوم العلميّين والخصوم السياسيّين، والنفي، وحماية جماعة والوقوف في وجه أخرى، كلّها تصبّ في هذا الخطّ؛ ألا وهو تأسيس الحكومة الإسلاميّة. هذا هو المدّعي.

(1986/07/19)

<sup>(1)</sup> سورة الأنبياء، الآية 111.

<sup>(2)</sup> بحار الأنوار، ج43، ص 354.

فهل كان للأئمّة على على حياة سياسيّة أصلًا أم لا؟ هل كانت حياتهم عبارة عن جمع مجموعة من التّلامذة والمريدين والمحبّين حولهم من أجل أن يُبيّنوا لهم أحكام الصّلاة والزّكاة والحجّ والأخلاق الإسلاميّة والمعارف والأصول الدينيّة والعرفان وأمثالها فحسب؟

لقد كان هناك أشياء أخرى غير التي ذُكرت، وهناك إطار آخر في قلب وروح ما ذُكر في حياة الأئمّة، وهـ وعبارة عن تلك الحياة السّياسيّة، فهذا أمرُّ مهمٌ جدًّا، ومطلبُ ينبغي أن يتضح. بالطّبع، لا مجال للبحث الاستدلاليّ والمفصّل في الفرص القصيرة. فأنا العبد، أعرض لرؤوس المطالب، على أمل أن يقوم أولئك الذين يمتلكون الرّغبة بمتابعة هذه القضيّة.

نحتاج في هذا الإطار إلى أن ننظر في الرّوايات مرّةً أخرى ونتأمّل في كتب التاريخ، وعندها سيّعلم ما هي حقيقة حياة الإمام موسى بن جعفر عَلَيْ أو أَنْمّتنا الآخرين عَلَيْهِ ، الّتي ما زالت إلى يومنا هذا غامضةً وغير مذكورة أو معروفة.

بعد أن لوحظ في محيط الإمامة ومحيط أهل البيت أنّ هدف النبيّ لم يتحقّق أي ﴿وَيُزَكِّيمٍ مَ وَيُعَلِّمُهُمُ اللَّكِنْكِواللَّمِ اللَّهِ اللهِ الله لم يتحقق أي ﴿وَيُزَكِّيمٍ مَ وَيُعَلِّمُهُمُ اللَّكِنْكِواللَّمِ اللهِ الله أنّ تشكيل نظام إسلاميّ أن رأى الأئمّة عِلَيْتِهِ من الملاميّ عصر صدر الإسلام، أنّ تشكيل نظام إسلاميّ وتحقيق عالم إسلاميّ كما أراده الأنبياء قد تمّ نسيانه بالكامل، وأنّ الملكيّة قد حلّت مكّان النبوّة والإمامة، وأنّ الكسرويين والقياصرة والطواغيت الإسكندريين (نسبة للإسكندر) وغيرهم، من المعروفين بالظّلم والطّغيان

<sup>(1)</sup> سورة آل عمر ان، الآية 164.

عبر التّاريخ، قد سيطروا ولبسوا لباس الخلافة باسم سلالة بني أميّة وبني العبّاس، وأنّ القرآن أضحى يُفسّر كما يريد أصحاب الملك والقدرة، وأنّ أذهان النّاس قد وقعت تحت تأثير العمل الخيانيّ لأولئك العلماء الّذين جلسوا على معلف المطامع والتعلّقات المادّية للحكّام والملوك، فبعد أن رأى الأئمّة على حياتهم.

ونحن عندما نقول الأئمة نقصد بذلك جميع الأئمة، من أمير المؤمنين وحتى الإمام العسكري على المؤمنين وكُنتُ، أنا العبد، قد ذكرتُ مرارًا أنّه علينا النظر إلى حياة الأئمة على إلى والّتي استمرّت لمدّة 250 سنة، كحياة إنسان واحد، إنسان عاش لـ 250 سنة، فلا ينفصلون عن بعضهم بعضًا، كلّهم نور واحد منهم يتفوّه بكلمة، تكون هذه الكلمة في الحقيقة قد جرت على لسان غيره من الأئمّة، وأيّ واحد منهم يقوم بعمل ما، فإنّ هذا العمل يكون في الحقيقة مادرًا عن غيره من الأئمّة، وكأنّ هناك إنسانا عاش 250 سنة، هي عمل إنسان عاش 250 سنة، هي عمل إنسان عاش واحدة وتكتيكات مختلفة.

عندما شعر الأئمّة عَلَيْهَ إِنَّ الإسلام صار غريبًا وأنّ المجتمع الإسلاميّ لم يتشكّل، وضعوا عدّة أهداف أساس لهم، إحداها: تبيين الإسلام بالصّورة الصّحيحة. فالإسلام بنظر أولئك، الّذين كانوا على رأس السّلطة طيلة هذه السّنوات المتمادية، هو أمرٌ يُعارض (مطامعهم). فإسلام النبيّ وإسلام القرآن وإسلام معركة بدر وحُنين والإسلام

<sup>(1)</sup> بحار الأنوار، ج26، ص16، وراجع: عيون أخبار الرضاع السي المرتبعة غفاري، ج2، ص417.

الّذي يُعارض الارستقراطية والتمييز الطبقي والإسلام الّذي ينصر المستضعفين ويقمع المستكبرين، لا يُمكن أن يكون في مصلحة أولئك الدّين يريدون أن يرتدوا اللباس الموسويّ بالحقيقة الفرعونية واللباس الإبراهيميّ بالحقيقة النمرودية، فكانوا مضطرّين لتحريف الإسلام. ولمّا لم يكن بالإمكان إبعاد الإسلام دفعة واحدة عن قلوب النّاس وأذهانهم، لأنّ النّاس كانوا مؤمنين به، اضطرّوا إلى أن يُبدّلوا الإسلام من حيث الرّوح والماهيّة وأن يُفرّغوه من محتواه.

ففي العصر البائد، لم يكن هناك مخالفة للمظاهر الإسلامية، ولكن الأمر لم يكن كذلك فيما يتعلق بمضمون الإسلام وروحه وجهاد الإسلام والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الإسلاميين وبيان الحقائق الإسلامية، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الإسلاميية التي لا تضرّ مصالحهم. ومثل هذه فهم لم يُعارضوا المظاهر الإسلامية التي لا تضرّ مصالحهم. ومثل هذه الحالة كانت حاصلة في زمن الخلافة الأموية والعبّاسيّة، لهذا ومن أجل أن يُفرغوا الإسلام من روحه وحقيقته، استأجروا مجموعة من المرتزقة من أصحاب القلم واللسان ليختلقوا الأحاديث وكانوا يغدقون عليهم الأموال من أجل أن يخترعوا لهم منقبة، أو يكتبوا لهم كتابًا. يُقال إنّه عندما هلك سليمان بن عبد الملك، قد شوهدت كُتب فلان العالم الكبير، وقد وُضعت على ظهور الإبل والحيوانات وأُخرجت من خزانة سليمان بن عبد الملك. أي أنّ هذا الكاتب والمحدّث الكبير وهذا العالم المشهور، الذي يُذكر اسمه في كلّ هذه الكتب الإسلاميّة، كان يؤلّف لسليمان بن عبد الملك. فهل تتوقّعون من كتاب يؤلّف لسليمان بن عبد الملك أن يُذكر فيه ما لا يُرضي سليمان بن عبد الملك الذي يظلم ويشرب الخمر 
ويُصالح الكفّار ويقمع المسلمين ويُميّز بين النّاس ويُضيّق على الفقراء وينهب أموال النّاس، أيّ إسلام سيُعجبه؟ لقد كان هذا هو المرض الكبير للمجتمع الإسلاميّ طيلة القرّون الأولى. وقد شاهد الأئمّة عليه هذه الأمور وشعروا أنّ تراث النبيّ العظيم في ، أي الأحكام الإسلاميّة الّتي ينبغي أن تبقى على مرّ التاريخ وتهدي البشريّة في كلّ عصوره، أضحى عرضة للتّحريف. وكان من أهداف الأئمّة الأساس التبيين الصّحيح للإسلام والتفسير الحقيقيّ للقرآن، وكشف تلك التّحريفات والمحرّفين.

انظروا في كلمات الأئمة على المترون أنّ ما ذُكر في العديد من الموارد ناظرٌ إلى تلك الأمور الّتي ذُكرت باسم الإسلام من قبل العلماء والفقهاء والمحدّثين التّابعين للأجهزة الحاكمة والعاملة لدى بلاط السّلاطين من أجل ردّها وبيان حقائقها. لقد كان هذا من الأهداف الأساس والكبرى للأئمة، وهو عبارة عن تبيين الأحكام الإسلامية.

إنّ نفس هذا العمل له بعد سياسيّ؛ أي إنّنا عندما نعلم أنّ التحريف يحصل من قبل أجهزة السّلطة والخلافة، وأنّ أصحاب القلم المأجورين والّذين يظهرون بصورة العلماء يُحرّفون الأمور من أجل السّلاطين والحكّام، فمن الطبيعيّ، أنّ كلّ من ينهض بوجه هذه التّحريفات يكون في الواقع قد قام بعمل يُعارض سياسة أولئك الحكّام والسلاطين. وفي يومنا هذا، نجد، في بعض الدول الإسلاميّة، أصحاب القلم والكتّاب والعلماء المستأجرين من قبَل تلك الأجهزة يؤلّفون كتبًا من أجل بثّ الفرقة بين المسلمين، أو من أجل تشويه صورة إخوانهم المسلمين، فلو ظهر في تلك البلاد كاتبٌ حرٌّ وألّف كتابًا حول الوحدة الإسلاميّة والأخوّة بين الجماعات

الإسلاميّـة، فإنّ مثل هذا العمل سيكون في الواقع عملًا سياسيًّا ومخالفًا للأجهزة الحاكمة. لقد كان بيان تلك الأحكام الإسلاميّة من جملة الأعمال والأنشطة الأساس للأئمّة، ولا يعني هذا أنّ الأحكام الاسلاميّة لم تكن تُعلن في تلك الأيّام وداخل المجتمع الإسلاميّ؛ كيف يكون ذلك وقد كان في كلُّ زاوية من العالم الإسلامي من يقرأ القرآن وينقل الأحاديث عن النبيِّ عَلَىٰ أَنْ مَنَاكَ بِعِضِ المحدِّثينِ الَّذِينِ حَفظُ وا آلافِ الأحاديث؛ ولم يكن الأمر مختصًّا بمكَّة والمدينة والكوفة وبغداد وأمثالها، بل كان شائعًا في جميع أقطار العالم الإسلاميّ. انظروا إلى التّاريخ، فإنّكم تجدون في خراسان ذاك العالم الشابّ الّذي يدوّن عدّة آلاف من الأحاديث فى خراسان؛ وفى طبرستان، ذاك العالم الكبير الّذي ينقل عدّة آلاف من الأحاديث عن النبيِّ عن النبيِّ وعن الصحابة. لقد كان الحديث موجودًا وكانت الأحكام الإسلاميّة تُبيّن، ولكن ما لم يكن يُبيّن هو التفسير والتبيين الصحيح للإسلام في جميع المجالات، وفي كل ما يتعلّق بأمور المجتمع الإسلامي، وهذا ما أراد الأئمّة عِنْ أَن ينهضوا به. لقد كان هذا العمل من الأعمال المهمّة للأئمّة عِينَيِّكِرْ.

العمل الآخر الذي كان له أهمية هو تبيين قضية الإمامة. فالإمامة هي حاكمية المجتمع الإسلاميّ والقضية الأساس الّتي لم تكن واضحة بالنسبة لمسلمي ذلك الزّمان والّتي قد تمّ تحريفها من الناحية العمليّة والنّظريّة. فلمن تكون إمامة المجتمع الإسلاميّ؟ لقد وصل الأمر بحيث إنّ الّذين لا يتقيّدون بالأحكام الإسلاميّة في الأغلب، ويرتكبون أكثر المحرّمات علانية، يدّعون خلافة النبيّ ويجلسون على مسنده، ولا يخجلون. فلم يكن

الأمر بحيث يخفى على النّاس، بل كانوا يرون أنّ شخصًا اسمه الخليفة يأتي ليُصلّي الجمعة مخمورًا سكرانَ ويصبح إمامًا يأتم به النّاس. كان النّاس يعلمون أنّ يزيد بن معاوية مصابٌ بالأمراض الأخلاقيّة الكبرى ويرتكب الذنوب الكبيرة، وفي نفس الوقت، عندما كان يُقال لهم قوموا على يزيد، كانوا يقولون إنّنا بايعنا يزيد ولا يجوز القيام عليه. فقضيّة الإمامة لم تكن واضحةً للنّاس. كان النّاس يتصوّرون أنّ إمام المسلمين وحاكم المجتمع الإسلاميّ يمكن أن يكون متلوّثًا بهذه المعاصي والمفاسد والمظالم وهذه الأعمال الّتي تُخالف صريح القرآن والإسلام، فلم تكن القضيّة من هذه الناحية مهمّة بالنسبة للنّاس. لقد شكّل هذا الأمر مشكلة كبيرةً. فبالالتفات إلى أهمية قضية الحكومة في أيّ مجتمع، وتأثير الحاكم على توجّهاته، فإنّ ذلك كان يُعدّ أخطر شيء على عالم الإسلام. لهذا وجد الأئمّة عنيني ضرورة تبيين أمرين للنّاس:

أحدهما: الشّروط والخصائص الّتي ينبغي أن يتمتّع بها الحاكم الإسلاميّ والإمام. كالعصمة والتقوى والعلم والمعنويات والسلوك مع النّاس والعمل تجاه الرّب...، التي تشكّل خصائص الإمام أي الحاكم الإسلاميّ.

الثاني: تشخيص من يتحلّى بهذه الخصائص في يومهم. وهذا ما قاموا به بأنفسهم. وقد كان عملًا كبيرًا من قبل الأئمّة. وأنتم ترون أنّه كان من أهمّ الأعمال السّياسيّة والإعلامية والمفاهيم السّياسيّة.

لولم يكن للأئمّة عِيْنِي سوى هذين العملين اللّذين ذكرتهما، لكانا كافيين لتكون حياة الأئمّة من بدايتها وحتى نهايتها حياة سياسية. وعندما

كانوا يُفسّرون القرآن ويُبيّنون المعارف الإسلاميّة أيضًا فإنهم كانوا في الواقع يقومون بعمل سياسيّ. وعندما كانوا يتحدّثون عن خصائص الإمام فإنهم كانوا أيضًا يزاولون عملًا سياسيًّا. أي لو تمّ اختصار بيانات الأئمّة بذكر هاتين الخاصّيتين وهذين الموضوعين المذكورين، لكانت حياتهم حياة سياسيّة، لكنّهم لم يكتفوا بذلك. فبالإضافة إلى كلّ هذه الأمور، بدأ الأئمّة عَلَيْ من عصر الإمام الحسن المجتبى عَلَيْ في وإلى ما بعد ذلك، حركة سريّة لها أبعاد سياسيّة وثوريّة من جميع الجهات، من أجل الإمساك بالحكومة. ولا يبقى هناك أيّ شكِّ لكلّ باحث في حياة الأئمّة، أنّ الأئمّة وللأسف، هي أنّ الكتب الّتي ألّفت حول حياة الأئمّة، حول حياة الإمام الصادق عَلَيْ وحياة الإمام موسى بن جعفر عَلَيْ وبشأن حياة الإمام الضادة الأخرين لم تُبيّن هذه القضيّة.

فإن وجود حركة سياسية عند الأئمة، ورغم كلّ هذه الشواهد الموجودة وتلك التشكيلات الواسعة والمنتشرة الّتي بنوها، قد بقيت مخفيّة ولم تُذكر وكان هذا الأمر يُعدّ المشكلة الأساس في فهم حياة الأئمّة والمنتشرة على الأمر أنّ الأئمّة قد بدؤوا هذا العمل. وبالتأكيد، توجد شواهد كثيرة على ذلك.

.. على جميع الإخوة والأخوات أن يعلموا هذا الأمر، وبصورة مختصرة، أنّ جميع الأئمّة عَلَيْتُ لا كانوا بمجرّد أن يُلقى عليهم حمل أمانة الإمامة، فإنّ من الأعمال الّتي كانوا يبدؤون بها هي تلك المواجهة السّياسيّة والمساعي السّياسيّة من أجل الإمساك بزمام الحكومة. إنّ هذا السعي السياسيّ كان

يشبه جميع المساعي التي يقوم بها من يريد أن يُشكّل نظامًا. وهو ما قام به الأئمّة عَلَيْكُلُو.

(1985/04/12)

إنّ كلّ هذا النّـزاع الّـذي تُشاهدونه عبر مسير حياة الأئمّة عِينَ اللهُ فيما بينهم وبين أجهزة الظُّلم والجور، إنَّما كان حول هذه القضيّة. فالدين خالفوا أئمّتنا وقتلوهم بالسم وسجنوهم وحاصروهم وضيّقوا عليهم، إنَّما كان ذلك بسبب مطالبة الأئمِّة عَلَيْكِيرٌ بالحكومة. فحتَّى لو كان الأئمَّة عَلَيْتِكُم يمتلكون علوم الأوّلين والآخرين، ولكنّهم لم يكونوا طلًاب حكومة، ولم تكن القضيّـة لتمسّ السلطة السياسيّة والمطالبة بهذه السّلطة، لما كانوا تعرّضوا لهم بأيّ شكل من الأشكال، أو على الأقل لما كانوا تعاملوا معهم بهذه الشدّة والعنف. فالقضيّة من الأساس هي هذه. لهذا، تَلاحظون وجود حساسية فائقة حول كلمة «الإمامة» في دعوات وكلمات الأئمّة عِلْيَبَيْلِرْ ؛ أي إنّ الإمام الصادق عَلِيَّكُلِرْ عندما يريد المطالبة بالحاكميّة الإسلاميّة والسّلطة السّياسيّة فإنّه يقول: «أيّها النّاس إنّ رسول الله كان الإمام»، وذلك في اجتماع الحجّاج في عرفات، فإنّ إمام المجتمع وحاكمه وقائده هـو رسول الله، «ثمّ كان علىّ بن أبي طالب، ثمّ الحسن، شمّ الحسين» (1)، إلى أن يصل إلى نفسه. أي إنّ كلّ بحث الأئمّة مع مخالفيهم، وبحث أصحاب الأئمّة في جهادهم إنّما كان حول قضية الحكومة والحاكمية والولاية المطلقة والعامّة على المسلمين وكذلك حول

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، محمد بن يعقوب بن إسحاق، الكافي، دار الكتب الإسلامية. طهران، الطبعة الرابعة، 1407هـ، ج4، ص466.

السّلطة السّياسيّة، ولم يكن النّزاع حول المقامات المعنويّة للأئمّة.

غالبًا ما كان يحدث أن نجد أشخاصًا في المجتمع، في زمن الخلفاء، من أهل الزّهد والعلم المعروفين بالتّفسير والعلم ومثل هذه الأمور، ولم يكن الخلفاء يُعارضونهم فحسب، بل كانوا مخصلين لهم ويظهرون لهم المحبّة ويختلفون إليهم ويطلبون نصائحهم؟ لأنّ مثل هؤلاء لم يكونوا طلّاب زعامة سياسيّة في مقابل الخلفاء، من أمثال حسن البصري وابن شبرُمة وعمرو بن عبيد، هؤلاء الذين كانوا من كبار العلماء وكانوا مورد عناية وقبول الخلفاء ويدّعون العلم والزهد والمعنويّات والتفسير وعلوم النبيّ وكلّ هذه الادّعاءات، لكنّ الخلفاء لم يظهروا أيّة معارضة أو تعرّض لهم بأيّ شكل من الأشكال. لأنّه لم يكن هناك أيّ ادّعاء للقدرة السّياسيّة وطلب للسلطة السّياسيّة. أمّا نزاع الأئمة مع خلفاء بني أميّة وبني العبّاس فقد كان حول قضيّة الإمامة والولاية هذه، وهو ذلك المعنى الّذي نستخدمه اليوم بشأن الإمامة.

(1988/01/22)

الإمام السيد على الخامنتي وَإِيِّطْ لِلَّهُ



# النبميّ الأعظم 🚉

- بعثة الخاتم، بداية الصحوة.
  - حماية النّظام الإسلاميّ.
    - تثبيت النّظام الإسلاميّ.

#### تمهيد

إنّ العمل المهم لرسول الله هو الدّعوة إلى الحق والحقيقة والجهاد في سبيل هذه الدّعوة. ولم يُبتلُ النبيّ الأكرم في بأيّ تشويش أو تردّد أمام الدنيا الظّلمانيّة في زمانه. سواءً في تلك الأيّام الّتي كان فيها في مكّة وحيدًا، أم في ذلك الجمع الصّغير من المسلمين الّذين فيها في مكّة وحيدًا، أم في ذلك الجمع الصّغير من المسلمين الّذين أحاطوا به وفي مواجهة زعماء العرب المتكبّرين من صناديد قُريش وطواغيتهم، بجلافتهم وبكلّ اقتدارهم، أمام عامّة النّاس الّذين يغطّون في سُبات الجهل والجاهليّة. فلم يستوحش، وقال كلمة الحقّ وأعادها وبيّنها وأوضحها وتحمّل الإهانات واشترى كلّ تلك الصعاب والآلام بالنّفس حتّى تمكّن من أسلمة عدد كبير منهم؛ أم في ذلك الوقت الّذي تشكّلت في ها لحكومة الإسلاميّة، وكأن هو نفسه في موقع رئاسة الحكومة، وكانت فيه المحكومة الإسلاميّة، وكأن ها أيضًا، كان هناك أعداءٌ ومخالفون متنوّعون السلطة بيده. في تلك الأيّام أيضًا، كان هناك أعداءٌ ومخالفون متنوّعون المعلمة ون في صحاري الحجاز واليمامة (1)، والّتي كانت دعوة الإسلام المتفرّق ون في صحاري الحجاز واليمامة (1)، والّتي كانت دعوة الإسلام

<sup>(1)</sup> في الجزيرة العربية ـ بين نجد والبحرين ـ التي تحتوي على الكثير من القرى والقلاع والعيون وبساتين النخيل.

تريد إصلاحهم وهم يقاومون - أم ملوك العالم وسلاطينه - القوّتان العظميان في ذلك الزّمان - أي إيران والإمبراطورية الرومانيّة، الّذين كتب إليهم رسول الله وجادلهم وتوجّه إليهم وجيّش الجيوش نحوهم، وعانى الصّعاب ووقع في الحصار الاقتصاديّ، حتّى وصل الأمر إلى حدّ أنّه كانت تمرّ على أهل المدينة عدّة أيّام أحيانًا، لا يجدون فيها خبز يومهم. كانت تمرّ على أهل المدينة تعدّة أيّام أحيانًا، لا يجدون فيها خبز يومهم. لقد كانت التهديدات الكثيرة تُحيط بالنبيّ من كلّ حدب وصوب. كان بعض النّاس يقلقون، وبعضهم يتزلزلون، وبعضهم يتذمّرون، وبعضهم يلوم النبيّ في ويحثّه على التنازل، إلّا أنّ النبيّ لم يتردّد أو يضعف في ميدان الجهاد هذا، وتقدّم بالمجتمع الإسلاميّ بكلّ اقتدار حتّى أوصله إلى أوج العزّة والقدرة. هذا هو النّظام والمجتمع، الّذي استطاع ببركة صمود النبيّ في ميادين الجهاد والدعوة، أن يصبح القوّة الأولى في العالم في السنوات التالية.

(1991/09/27)

## بعثة النبيّ الخاتم 🎡 وإرساء قواعد النّظام

## بداية الصّحوة

كما رُوي عنه في حديث مشهور ومتواتر، أنّه قال: «إنّما بُعثت لأتمّم مكارم الأخلاق» (1) فإنّ البعثة قد وُجدت في هذا العالَم لأجل هذا الهدف، من أجل تعميم المكارم الأخلاقيّة، والفضائل الروحيّة وتكميلها عند النّاس.

وطالما أنّ المرء لم يتحلّ بأفضل المكارم الأخلاقيّة، فإنّ الله تعالى لمن يوكل إليه هذا المهمّة العظيمة والخطيرة، ولهذا فإنّ الله سبحانه يُخاطب النبيّ في أوائل البعثة قائلًا: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُوعَظِيمِ ﴾ (2)؛ أي أنّ الرسول في كان على درجة من الاستعداد تجعله قادرًا على تلقي الوحي الإلهيّ، وهذا الأمر يعود إلى ما قبل البعثة. ولهذا فقد ورد أنّ النبيّ الأكرم في كان يشتغل بالتجارة في شبابه، وقد كسب من ذلك أرباحًا طائلة، ما لبث أن أنفقها جميعًا على المساكين قربةً إلى الله تعالى.

<sup>(1)</sup> بحار الأنوار، ج68، ص 382.

<sup>(2)</sup> سورة القلم، الآية 4.

وفي هذه المرحلة الّتي كانت نهاية تكامل النبيّ في وقبل نزول الوحيولم يكن قد نُبئ بعد ـ كان النبيّ يعتزل في غار حراء ويجول بفكره في الآيات
الإلهية من سماء ونجوم وأرض، ويتأمّل في هذه الخلائق والموجودات الّتي
تعيش على وجه البسيطة بما لها من مشاعر مختلفة وطبائع شتّى. لقد كان
يشاهد كافّة هذه الآيات الإلهية فيزداد خضوعه يومًا بعد آخر أمام عظمة
الحتقّ ويتضاعف خشوع قلبه أمام الأمر والنّهي الإلهيين والإرادة الرّبانية
وتتفتّح في وجدانه، مع مرور الأيّام، براعم الأخلاق النبيلة. ولهذا فقد
ورد أنّه في: «كان أعقل النّاس وأكرمهم»(1)، حيث كان يزداد تكاملًا قبل
البعثة بمشاهدة الآيات الإلهية حتّى بلغ الأربعين، «فلمًا استكمل أربعين
وأخشعها وأخضعها أذن لأبواب السماء ففتحت، ومحمّد ينظر إليها،
وأذن للملائكة فنزلوا ومحمّد ينظر إليهم»(2)، حتّى نزل عليه جبرائيل
الأمين وقال: ﴿أَوْرُأُ ﴾(3) فكانت بداية البعثة.

إنّ هـذا المخلوق الإلهيّ الّذي لا نظير له، وهـذا الإنسان الكامل الّذي كان قـد بلغ تلك الدرجة من الكمال في هذه المرحلة قبل نزول الوحي، قد شرع منذ اللحظة الأولى من البعثة في دخول مرحلة من الجهاد الشامل والبالغ المشقّة والمكابدة، استغرقت ثلاثًا وعشرين سنة، وكل هذا كان نموذجًا للكفاح والمجاهدة والعمل الدؤوب. لقـد كان جهاده عليه جهادًا

<sup>(1)</sup> بغية الباحث عن زوائد مسند الحارث، ص260، وأصل الحديث عن رسول الله هي: «أفضل النّاس أعقل النّاس أعقل النّاس، وفسره ابن عباس برسول الله هي.

<sup>(2)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج17، ص 309.

<sup>(3)</sup> سورة العلق، الآية 1.

مع نفسه، ومع أناس لا يُدركون من الحقيقة شيئًا، ومع ذلك المحيط الذي كان يعمّه ظلامٌ حالك ومطبق. ويقول أمير المؤمنين عَلَيْ في نهج البلاغة في وصف ذلك: «في فتَن دَاسَتْهُمْ بِأَخْفَافِهَا، وَوَطئَتْهُمْ بِأَظْلاَفِهَا، وَقَامَتُ عَلَى سَنَابِكِهَا»(أ). لقد كانت الفتن تُهاجم النّاس من كلّ جانب: حبّ الدنيا واتباع الشهوات والظلم والجور والرذائل الأخلاقية، الّتي تقبع في عمق وجود البشريّة؛ وأيادي الطغاة الجائرة، الّتي كانت تمتدّ على الضعفاء بلا أدنى مانع أو رادع. ولم يكن هذا التعسّف مقتصرًا على مكّة أو الجزيرة العربية، بل كان يسود أعظم الحضارات في العالم آنذاك، أي الإمبراطورية الرومانية العظيمة والإمبراطورية الشاهنشاهية في إيران. فإذا ما تأمّلتم في التاريخ، لوجدتّم صفحة تاريخية مظلمة كانت تضرب بأطنابها كافّة نواحي الحياة الإنسانيّة.

لقد بدأ النبيّ على جهاده مند اللحظة الأولى للبعثة متسلّحًا بقوّة خارقة وسعي متواصل يستعصي على التصوّر. لقد تحمّل الوحي، ذلك الوحي الإلهي الّدي كان ينزل على قلب الرسول على كما ينزل الغيث العدب ويهطل على الأرض الخصبة فيمنحه الطاقة ويمدّه بالقوّة؛ وانبرى موظّفًا كلّ طاقته ليأخذ بيد العالم إلى زمنٍ من التحّول العظيم، ولقد حالفه التوفيق.

إنّ الرسول على الخلايا الأولى لجسد الأمّة الإسلاميّة بيده المقتدرة، في تلك الأيّام العصيبة من تاريخ مكّة. لقد بنى قواعد الأمّة

<sup>(1)</sup> السيـد الرضي، محمد بن حسيـن، نهج البلاغة، تحقيق وتصحيح صبحي الصالح، دار الهجرة.قم، الطبعة الأولى، 1414هـ، ص47.

الإسلاميّـة ورفع عمادها، فكان المؤمنون الأوائل وأوّل من اعتنق الإسلام وأوّل من كانت لديهم تلك المعرفة والشجاعة والنورانية الّتي مكنتهم من الوقوف على حقيقة الرسالة النبويّة والإيمان بها، ﴿فَكُن يُردِاللَّهُ أَن يَهْدِينُهُ يَشْرَحُ صَدُرُهُ لِلْإِسْلَنْمِ ﴾ (١). لقد كان الرسول على هو الذي لامس بأنامله الرقيقة شعاع تلك القلوب الوالهة، وفتح بيده القويّة أبواب الأفئدة على عالُم رحب من المعارف والأحكام الإلهيّة، فتفتّحت الأذهان والقرائح وازدادت الإرادات صلابةً ودخلت تلك الثلة المؤمنة - التي كان يزداد عددها يومًا بعد يوم - في صراع مرير لا يُمكن تصوّره بالنسبة لنا في المرحلة المكّية. لقد تفتّحت هذه البراعم في بيئة لم تكن تعرف سوى القيم الجاهليّة، فكان يسودها العصبية الخاطئة، ويعمّها الحقد العميق، وتتصارع بين جنباتها قوى القسوة والشرّ والظلم والشهوة الّتي تضغط بشدّة على حياة البشر وتحيط بها من كلِّ جانب، فنبتت تلك الغرسات وأينعت من بين كلُّ هـذه الأحجار والأشواك الجامدة والملتفَّة، وهذا هـو معنى قول أمير المؤمنين عُلِيِّيِّهِ: «وَإِنَّ الشَّجَرَةَ الْبَرِّيَّةَ أصلبُ عوداً، [والرواتع الخضرة أرقّ جلوداً، والنباتات العدية] أُقُوى وَقُوداً»(2). ولذلك فإنّ كافّة العواصف والأنواء لم تستطع النيل من هذه النباتات والبراعم والأشجار الّتي نمت وترعرعت وانبثقت أعوادها من بين الصخور الصمّاء، وانقضى ثلاثة عشر عامًا، ثمّ ما لبث صرح المجتمع الإسلاميّ ـ المجتمع المدنيّ والنبويّ - أن قام على أساس هذه القواعد القويّة.

<sup>(1)</sup> سورة الأنعام، الآية 125.

<sup>(2)</sup> نهج البلاغة، ص 418.

## العمل السياسيّ

لم تكن السياسة هي العنصر الوحيد في بناء هذه الأمّة، بل كانت تُمثّل قسمًا من هذه العمليّة. والقسم الأساس الآخر فيها كان يتركّز على بناء الأفراد، ﴿هُو الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِيّ نَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتُ لُواْعَلَيْهِمْ ءَايَنِكِ وَيُزَكِّهِمْ وَيُوَلِّمُهُمُ الْكِنْبَ وَالْمِحْمَةُ فِي الْأُمِيّ نَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتُ لُواْعَلَيْهِمْ ءَايَنِكِ وَيُزَكِّهِمْ وَيُولِكُمْهُمُ الْكِنْبَ وَالْمِحْمَة والعلم والمعرفة، ﴿وَيُعَلِّمُهُمُ اللّهِمَةُ عَلَيْ اللّهِمُ التُولِينِ والمعرفة والعلم والمعرفة، وومكانة على النبيّ والمعرفة والمعرفة والدّفاع عن يعان مناهم المحكمة أيضًا، وكان يفتح عيونهم على حقائق الوجود، وهكذا سار النبيّ في فيهم لمدّة عشر سنوات. فمن ناحية كان اهتمامه منصبًا على السّياسة وإدارة الحكومة والدّفاع عن كيان المجتمع الإسلاميّ ونشر الإسلام وفتح المجال أمام تلك الجماعات الّتي كانت تعيش خارج المدينة أن يدخلوا السّاحة النورانيّة للإسلام وللمعارف الإسلاميّة؛ ومن ناحية أخرى كان يعمل على تربية أفراد المجتمع. وهذان الأمران لا يُمكن فصل أحدهما عن الآخر.

لقد اعتبر بعض النّاس أنّ الإسلام مسألة فرديّة، وفصلوه عن السياسة، في حين أنّ نبيّ الإسلام المكرّم في في بداية الهجرة، ومن اللحظة الأولى الّتي تمكّن فيها من النجاة بنفسه من مصاعب مكّة، فإنّ أوّل ما قام به هو السياسة. فإنّ إقامة المجتمع الإسلاميّ وتشكيل الحكومة والنّظام

<sup>(1)</sup> سورة الجمعة، الآية 2.

## النّظام النموذجيّ للحكم

إنّ سيرة النبيّ الأكرم في في مرحلة السنوات العشر لحاكميّة الإسلام في المدينة، تُعدّ من ألمع عهود الحكم طيلة التاريخ البشريّ، ولا نقول ذلك جزافًا، وإنّما يجب التعرّف إلى هذا العهد القصير والمليء

<sup>(1)</sup> سورة الحجر، الآية 91.

<sup>(2)</sup> سورة البقرة، الآية 85.

<sup>(3)</sup> سورة الحديد، الآية 25.

بالنشاط والّذي له تأثير خارق على تاريخ البشرية. إنّ المرحلة المدنية هي الفصل الثاني من عصر رسالة النبيّ، الّذي امتد لـ 23 سنة. الفصل الأوّل، الّذي كان مقدّمة للفصل الثاني، كان عبارة عن 13 سنة في مكّة. أمّا السنوات العشر الّتي قضاها النبيّ في المدينة فهي تُمثّل سنيّ إرساء قواعد النّظام الإسلاميّ وبناء أنموذج الحكم الإسلاميّ لجميع أبناء البشريّة على مرّ التاريخ الإنسانيّ في مختلف الأعصار والأمصار. وهذا الأنموذج الكامل، لا نجد له نظيرًا في أيّ حقبة أخرى. وبمقدورنا من خلال القاء نظرة على هذا الأنموذج الكامل تحديد المعالم الّتي بها ينبغي للبشر وللمسلمين الحكم على الأنظمة وعلى النّاس.

لقد كانت غاية النبيّ هي من هجرته إلى المدينة هي مقارعة الواقع السياسيّ والاقتصاديّ والاجتماعيّ بظلمه وطاغوتيّته وفساده الّذي كان مهيمنًا على الدنيا آنذاك، ولم يكن الهدف مكافحة كفّار مكّة فحسب، بل كانت القضيّة ذات بعد عالميّ أيضًا. كان النبيّ الأكرم في يتعقّب هذا الهدف، فكان يغرس بذور الفكر والعقيدة أينما وَجد الأرضيّة المساعدة لذلك، على أمل أن تنبت تلك البذور في الوقت المناسب. وكانت غايته من ذلك إيصال رسالة الحريّة والنهوض وسعادة الإنسان إلى كافّة القلوب. وذلك يتعذّر إلاّ عن طريق إقامة النّظام النموذجيّ القدوة. لذلك فقد جاء النبيّ إلى المدينة لإقامة مثل هذا النّظام النموذجيّ؛ لكن إلى أيّ مدى تسعى الأجيال اللاحقة لمواصلة ذلك والاقتراب من هذا النّموذج، فذلك منوطٌ بهممها ومساعيها.

فالنبيّ في يبني النّموذج ويُقدّمه للبشريّة والتّاريخ. والنّظام الّذي شيّده النبيّ في كان له الكثير من المعالم، أبرزها وأهمّها سبعة:

المعْلَم الأوّل: الإيمان: فالدّافع الحقيقيّ للنّظام النّبويّ إلى الأمام هو الإيمان المنبثق من قلوب النّاس وعقولهم والذي يأخذ بأيديهم وكلّ كيانهم نحو طريق الصّواب. إذًا، المعلم الأوّل يتمثّل في نفخ روح الإيمان وتقويته وترسيخه وتغذية أبناء الأمّة بالمعتقد والفكر السليمين، وهذا ما باشره النبيّ في مكّة ورفع رايته في المدينة بكلّ اقتدار.

المعْلَم الثاني: العدل والقسط: فمنطلق العمل كان يقوم على أساس العدل والقسط وإعطاء كلّ ذي حقّ حقّه من دون أدنى مداهنة.

المعْلَم الثالث: العلم والمعرفة: فأساس كلّ شيء في النّظام النبويّ هـو العلم والمعرفة والوعـي واليقظة، فهو لا يُحرّك أحدًا في اتّجاه معيّن حركة عمياء، بل يحوّل الأمّة عن طريق الوعـي والمعرفة والقدرّة على التشخيص إلى قوّة فعّالة لا منفعلة.

المعْلَم الرابع: الصفاء والأخوّة. فالنّظام النبويّ ينبذ الصّراعات التي تُعنّيها الدّوافع الخُرافيّة والشّخصيّة والمصلحيّة والنّفعيّة ويُحاربها. فالأجواء هي أجواء تتسم بالصّدق والأخوّة والتآلف والحميميّة.

المعْلَم الخامس: الصّلاح الأخلاقيّ والسلوكيّ: فهويُزكّي النّاس ويُطهّرهم من رذائل الأخلاق وأدرانها، ويصنع إنسانًا خلوقًا ومزكّى ﴿ وَيُرْكِيمُ مُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنْبُ وَالْحِكْمَةَ ﴾ (١)، فالتّزكية هي

<sup>(1)</sup> سورة آل عمران، الآية 164.

أحد المرتكزات الأساس. أي إنّ النبيّ كان يعمل على أبناء الأمّة فردًا فردًا على أساس التّربية وبناء الإنسان.

المعْلَم السادس: الاقتدار والعزّة: فالمجتمع والنّظام النبويّ لا يتسمان بالمذلّة والتسوّل ومدّ يد الحاجة إلى هذا وذاك، بل يتميّزان بعزّتهما واقتدارههما وعزمهما؛ فهما متى ما شخّصا موطن صلاحهما سعيا إليه وشقّا طريقهما إلى الأمام.

المعْلَم السابع: العمل والنّشاط والتّقدّم المطّرد: فلا مجال للتّوقّف في النّظام النبويّ، بل الحركة والعمل والتقدّم بنحو منظّم. ولا يحدث أن يقول أبناؤه إنّ كلّ شيء قد تمّ، فلنركن إلى الدّعة والرّاحة! وهذا العمل بطبيعة الحال - مبعث لذّة وسرور وليس مدعاة للكسل والملل والإرهاق، بل هو عمل يمنح الإنسان النّشاط والطّاقة والاندفاع.

#### دعائم النّظام النموذجيّ

قدم النبي الله المدينة ليُقيم هذا النّظام ويعمل على تكامله ويجعله أنموذجًا إلى أبد الدّهر، وليقتدي به اللاحقون على امتداد التاريخ، ممّن تتوفّر لديهم القدرة على إقامة نظام مماثل له، ومن أجل أن يزرعوا الاندفاع في القلوب كي يحثّ بنو البشر الخطّى نحو إيجاد مثل هذا المجتمع. وبالطّبع، فإنّ إيجاد مثل هذا النّظام يحتاج إلى دعائم عقائدية وإنسانية.

فلا بد أولاً من وجود معتقدات وأفكار سليمة كي يُقام هذا النّظام على أساسها. وقد بيّن النبيّ هذه الأفكار والرؤى في إطار كلمة التّوحيد والعزّة الإنسانيّة وسائر المعارف الإسلاميّة خلال فترة السّنوات الثلاث

عشرة النّبي أمضاها في مكّة، ثم علّمها وفهّمها الآخرين بنحو متواصل وعلى مدى لحظات حياته حتّى وافاه الأجل في المدينة، وكان على الدوام بصدد تعليم وتفهيم الجميع مثل هذه الأفكار والمعارف السامية الّتي شكّلت أسس هذا النّظام.

وثانيًا من الضروريّ وجود القواعد والدّعائم الإنسانيّة كي يستقيم هـذا البناء عليها، لأنّ النّظام الإسلاميّ لا يقوم على فرد واحد. وقد باشر النبيّ بإعداد هـذه الرّكائز في مكّة وحققها. كان البعض منهم من كبار الصّحابة على اختلاف مراتبهم لقد كانوا ثمرة الجهود المضنية والجهاد المرير خلال فترة السنوات الثلاث عشرة في مكّة، فيما كان البعض الآخر من الّذين تمّ بناؤهم في يثرب من خلال رسالة النبيّ في أمثال سعد بن معاذ وأبى أيوب وآخرين، وذلك قبل هجرة النبيّ في أمثال سعد بن معاذ وأبى أيوب وآخرين، وذلك قبل هجرة النبيّ

وعندما حلّ النبيّ في المدينة، فقد باشر عملية بناء الإنسان من لحظة دخوله إليها. ومع مرور الأيّام أخذت ترد إلى المدينة شخصيّات تتسم بجدارتها الإدارية وجلالة القدر والشجاعة والتضحية والإيمان والاقتدار والمعرفة حتّى أصبحت أعمدةً صلبة لهذا الصّرح الشامخ الرفيع. لقد كانت شميّ قبل حلوله لقد كانت شميّ قبل حلوله

فيها بريثرب» ومن شمّ سُمّيت برهدينة النبيّ بعد دخوله إليها بمثابة نسائم ربيع عمّت أجواء المدينة فشعر أهلها كأنّ انفراجًا حلّ فيهم جذب القلوب وأيقظها. وعندما سمع أهل المدينة بوصول النبيّ إلى قباوهي على مقربة من المدينة وقد مكث فيها خمسة عشر يومًا ـ كان الشّوق لرؤيته يغلي في قلوبهم يومًا بعد يوم، وكان بعض النّاس يذهبون إلى قبا

ويـزورون النبيّ عليه ويرجعون؛ فيما بقي الآخرون ينتظرونه في المدينة. وعندما دخل النبي المعينة تبدّل ذلك الشّوق وذلك النّسيم إلى عاصفة ألهبت قلوب النَّاسِ فغيِّرتها. وسرعان ما نما لديهم الشُّعور بأنَّ جميع ما لديهم من عقائد وعواطف وروابط قبليّة وعصبيّات قد ذابت بطلوع محيًّا هذا الرجل وسلوكه ومنطقه، وأشرفوا على نافذة جديدة تطلُّ بهم على حقائق عالم الخلق والمعارف الأخلاقيّة. فكان أن أحدثت هذه العاصفة ثورةً في القلوب بادئ الأمر، ثمّ امتدّت إلى تخوم المدينة، لتخرج فيما بعد إلى قلاع مكَّة وتسيطر عليها، وتنطلق في خاتمة المطاف لتشقُّ طريقها إلى ما هـو أبعد، فتتقدّم إلـى أعماق امبر اطوريتـى ذلك الزمان العظميين، وحيثما توجّهت كانت تهزّ القلوب وتحدث ثورةً في باطن البشر. ففى صدر الإسلام فتح المسلمون بقوّة إيمانهم بلاد إيران والروم، وأيّما قوم طالهم هجوم المسلمين كان الإيمان يُداعب قلوبهم بمجرّد رؤيتهم للمسلمين. كانت الغاية من السيف إزالة العراقيل عن الطريق، والقضاء على المتسلّطين والمترفين. أمّا السواد الأعظم من النّاس فقد استقبل هذه العاصفة في جميع الأمكنة، فكان أن نفذ النَّظام والدولة الإسلاميّة إلى أعماق امبراطوريتي ذلك الزمان - أي إيران والروم - فأصبحتا جزءًا من النَّظام والدولة الإسلاميّة. وكلُّ ذلك حصل في ظرف أربعين سنة، عشرٌ منها في عهد الرسول عليه وثلاثون منها بعد رحيله.

لقد باشر النبي عمله بمجرد أن حلّ في المدينة. ومن العجائب التي حفلت بها حياته في هي أنّه، وط وال تلك السنوات العشر، لم يهدر لحظةً واحدة، فلم يُرَ في ، غافلًا عن إنارة مشعل الهداية والإيمان والتعليم

والتربية ولو للحظة واحدة؛ فلقد كانت يقظته ونومه ومسجده وداره ودخوله ساحة الحرب ومسيره في الطرقات والأسواق ومعاشرته لأسرته وكل وجوده أينما حلّ، درسًا. يا لها من بركة زخر بها هذا العمر! فالشّخص الّذي شغل التّاريخ برمّته وترك بصماته عليه ولقد قلت مرارًا إنّ الكثير من المفاهيم الّتي اكتست وشاح القدسيّة على مدى القرون التالية، من قبيل المساواة والأخوّة والعدالة والسيادة الشعبيّة، كلّها كانت تحت تأثير تعاليمه في ولم يكن لمثل هذه الأمور من وجود في تعاليم سائر الأديان، أو لا أقلّه فإنّها لم تر النّور، مع أنّ نشاطه الحكوميّ والسياسيّ والاجتماعيّ قد دام عشر سنين فقط لا غير! فيا له من عمر مبارك!

## السّلوك الاجتماعيّ للنبيّ ﷺ

لقد حدّد فعندما دخلت النّاقة، التي كان يركبها النبيّ، يشرب أحاط بها النّاس. وكانت دخلت النّاقة، التي كان يركبها النبيّ، يشرب أحاط بها النّاس. وكانت يشرب يومها مقسّمة إلى أحياء تضمّ بيوتًا وأزقة ومتاجر، يعود كلُّ منها إلى واحدة من القبائل التّابعة إمّا للأوس أو للخزرج... كانت الناقة تمرّ من أمام قلاع هذه القبائل فيخرج كبارها ويأخذون بركاب النّاقة منادين: إلينا يا رسول الله، وكان في يقول: «دعوا الناقة فإنها مأمورة» (أ). لكنّ كبار القوم وأشرافهم وشيوخهم وشبابهم اعترضوا ناقة النبيّ في قائلين: انزل هنا يا رسول الله، فالدّار دارك، وكلّ ما لدينا في خدمتك، لكنّه في كان يقول لهم: «دعوا الناقة فإنّها مأمورة». وهكذا طوت الناقة لكنّه كن يقول لهم: «دعوا الناقة فإنّها مأمورة». وهكذا طوت الناقة

<sup>(1)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج19، ص 110.

الطريق حيًّا بعد حيّ، حتّى وصلت إلى حيّ بنى النجّار، الّذين تنتمي إليهم أمّ الرسول عنه وباعتبارهم أخوال النبيّ عنه جاؤوه وقالوا: يا رسول الله؛ إنّ لنا بك لقرابة فانزل عندنا، فقال عندنا، فقال الناقة فإنّها مأمورة»، فانطلقت الناقة حتّى حطّت رحالها في أكثر أحياء المدينة فقرًا، فمـدّ النَّاس أعناقهم ليعرفوا مَنْ صاحب الدار الَّتي حطَّت عندها الناقة، فإذا بِه أبو أيُّوبِ الأنصاريِّ، أفقر أهل المدينِـة أو أحد أفقرهم. عمد أبو أيَّوب الأنصاريّ وعياله الفقراء المعوزون إلى أثاث النبيّ عليَّ فنقلوه إلى دارهم، وحلَّ النبيِّ ﷺ ضيفاً عليهم(١١)، فيما رُدِّ الأعيان والأشراف وأصحاب النفوذ وذوو الأنساب وأمثالهم، أي أنَّه حدَّد موقعه الاجتماعيّ، فاتّضح من خلال ذلك عدم تعلّق هذا الرجل بالثّروة والنسب القبليّ والزعامات القبلية والانتماء الأسرى والعائلي وعدم ارتباطه بالمتحايلين الوقحين ولن يكون كذلك. فهو على حدّد طبيعة سلوكه الاجتماعيّ منذ اللحظة الأولى، وأيًّا من الفئات يُساند، ولأيِّ من الطبقات ينحاز، ومَنْ هم الَّذين سينالون القسط الأوفر من فائدة وجوده. فالجميع كانوا ينتفعون من وجود النبيِّ وتعاليمه، بيد أنَّ الأكثر حرمانًا كان أكثر انتفاعًا منه، دافعهم في ذلك هو التعويض عن حرمانهم.

كانت قبال دارة أبي أيّوب الأنصاريّ قطعة أرض متروكة فسأل عن صاحبها، فقيل إنّها ليتيمين، فدفع لهما ثمنها واشتراها ثمّ أمر ببناء مسجد عليها، كان بمثابة مركز سياسيّ عباديّ اجتماعيّ وحكوميّ ومركز

<sup>(1)</sup> م. س، ص121.

يتجمّع فيه النّاس؛ حيث اقتضت الضرورة بناء مركز يُمثّل المحورية، ومن هنا تمّ ت المباشرة ببناء المسجد. ولم يطلب علي قطعة أرض من أحد أو يستوهبها، بل اشتراها بأمواله؛ ورغم عدم وجود محام عن هذين اليتيمين فإنّ النبيّ عِنْ راعى الدفّة في أداء حقوقهما كاملة تامّة كالأب والمدافع عنهما. وعندما باشروا ببناء المسجد، كان النبيّ نفسه الله من أوائـل الأشخاص بل أوّل شخص جاء وحمل بالمعول وباشـر بحفر أرض المسجد. ولم يكن عمله هدا استعراضيًّا، بل بالفعل باشر بالعمل وكان يتصبُّب عرفًا. كان عمله بحيث أنَّ بعض الأشخاص الذين جلسوا جانبًا، قالوا: أنجلس والرسول يعمل هكذا؟! فلنذهب ونعمل، فجاؤوا وانهمكوا في العمل حتى شيدوا المسجد خلال برهة وجيزة. وبذلك أثبت النبي الله العمل حتى الله المسجد خلال المسجد على المسجد ذلك القائد العظيم والمقتدر - أنّه لا يرى أيّ حقّ لشخصه، فإذا ما كان هنالـك عمل فلا بدّ أن تكون له مساهمة فيه. بعد ذلك، وضع عليه الأطر الإداريـة والسّياسيّة لذلك النّظـام. ولو أنّ المرء ألقـي نظرة على التطوّر الَّذي خطاه بذكاء وفطنة، لأدرك أيّ عقل وفكر ودقّة وحنكة تقف وراء تلك العزيمة القاطعة والإرادة الصلبة التي لا يمكن تحقّقها ظاهرًا إلا برفد من الوحي الإلهيّ. وحتّى يومنا هذا، إنّ الّذين يحاولون تتبّع وقائع تلك السنوات العشر خطوة خطوة يعجزون عن استيعاب أيّ شيء. وإذا ما حاول المرء دراسة كلُّ واقعة على حدة فإنَّه لا يدرك منها شيئًا، بل عليه أن يُدفَّق النّظ رويلحظ تسلسل الأعمال وكيفية إنجاز كلّ تلك المهامّ بتدبير ووعي وحسابات دقيقة. تمثّلت الخطوة الأولى في إرساء الوحدة. لم يكن جميع أهل المدينة مسلمين؛ لقد كان أكثرهم كذلك، إلّا أنّه بقيت فيما بقيت قلّة قليلة منهم غير مسلمة. علاوة على ذلك، كانت ثلاث من القبائل المهمّة لليهود. بنو قينقاع وبنو النضير وبنو قريظة ـ تقطن المدينة؛ أي في القلاع الخاصّة بهم المحاذية للمدينة. كانت هذه القبائل قد جاءت إلى المدينة قبل قرن أو قرنين من ذلك التاريخ، وقصّة مجيئهم إلى المدينة هي قصّة طويلة لها تفاصيلها. وعند دخول النبيّ الى المدينة كان لهؤلاء اليهود ثلاث مزايا:

أوّلها: سيطرتهم على الثروات الأساس في المدينة، وعلى أهمّ مزارعها وتجارتها ومنافعها، وعلى أهمّ صناعاتها الّتي تدرّ الأرباح وهي صناعة الذهب وغيرها. وكان أغلب أهل المدينة يرجعون إليهم لسدّ حوائجهم والاستقراض منهم وتسديد الربا إليهم، أي أنّهم كانوا يقبضون على كلّ شيء من الناحية المالية.

والثانية: تفوّقهم على أهل المدينة من الناحية الثقافية، فهم كانوا أصحاب كتاب وعلى اطّلاع على مختلف المعارف والعلوم الدينية والمسائل النّي تجهلها عقول أهل المدينة ذات الطّبيعة شبه البدائية. من هنا كانت لهم الهيمنة الفكرية. وإذا ما أردنا وصفهم وفقًا للمصطلحات المعاصرة فبإمكاننا القول بأنّهم كانوا يُشكّلون طبقة مثقّفة؛ لذلك كانوا يستحمقون أهل المدينة ويسخرون منهم ويُحقّرونهم. بالطّبع، كانوا يتصاغرون في المواطن التي كانوا يدركون فيها الخطر أو عند الضرورة، غير أنّ التفوّق كان لهم في الحالات الطبيعية.

الثالثة: اتصالهم بالمناطق النائية عن المدينة، فلم يتقوقعوا داخل حدود المدينة. لقد كانوا يُمثّلون واقعًا قائمًا في المدينة، لذا كان على النبيّ أن يضعهم في الحسبان؛ فأوجد عماعيًّا عامًًا. ولدى ورود النبيّ المدينة اتّضح أنّ قيادة مجتمعها منحصرة به من دون أن يبرم عقدًا أو يطلب شيئًا من النّاس أو أن يدخل في مباحثات مع أحد، أي إنّ الشّخصية والعظمة النبوية أخضعت الجميع لها بشكل طبيعيّ. لقد تجلّت قيادته وجعلت الجميع يتحرّكون ويبادرون حول محوريّتها.

لقد كتب النبيّ ميثاقًا، وصار موضع قبول من قبل الجميع. كان الميثاق شاملًا للتفاعل الاجتماعيّ والمعاملات والنزاعات والديات وعلاقة النبيّ بمعارضيه وموقفه من اليهود ومن غير المسلمين؛ كلّ ذلك كان مدوّنًا ومفصّلًا ولعلّه قد احتلّ صفحتين أو ثلاث صفحات كبيرة من كتب التّاريخ القديمة الكبرى.

الخطوة الثانية كانت في غاية الأهميّة وهي إشاعة روح الأخوّة. لقد كانت الأرستقراطيّة والعصبيّات الخُرافية والتكبّر القبليّ وانفصال الشّرائح المختلفة للنّاس عن بعضها البعض، أبرز البلاءات الّتي كانت تعاني منها المجتمعات الجاهليّة العربيّة المتعصّبة يومذاك. وبإشاعته للأخوّة، سحق النّبيّ هذه النعرات تحت قدميه. فقد آخى بين رئيس القبيلة وبين من هو في مستوًى دان أو متوسّط. وهؤلاء بدورهم ارتضوا هذه الأخوّة طائعين. ووضع السّادة والأشراف إلى جانب العبيد من المسلمين والعتقاء، وبذلك قضى على العوائق في طريق الوحدة الاجتماعيّة. وعندما أراد على اتخاذ مؤذّن لمسجده، كان ذوو الحناجر الجهوريّة والهندام

الجميل والشخصيّات المشهورة، من الكثرة بمكان؛ لكنّه اختار من دونهم بلالًا الحبشيّ الّذي كان يفتقد إلى الجمال والصوت الحسن والشّرف العائليّ والنّسبيّ. فالمناط كان الإسلام والإيمان والجهاد والتّضحية في سبيل الله لا غير. لاحظوا كيف أنّه على حدّد القيم على صعيد العمل، فقبل أن يترك كلامه بصماته على القلوب، كانت أعماله وسيرته وهديه يؤثّرون في القلوب.

# حماية النّظام الإسلاميّ

بغية إنجاز هذه المهمّة كان هناك ثلاث مراحل هي:

المرحلة الأولى: إرساء قواعد النّظام من خلال إنجاز هذه الأعمال.

المرحلة الثّانية: صيانة هذا النّظام؛ فمن الطبيعيّ أن يكون هناك من يُعادي هذا الكيان المتنامي والمتعاظم الّذي لو أحسَّ به أصحاب السّلطة لشعروا بالخطر إزاءه. وإذا لم يتمكّن النبيّ في من حفظ هذا الوليد الطّبيعيّ الميمون بحنكة في مقابل الأعداء، فسيزول هذا النّظام وتذهب جهوده سدّى، فلا بدّ له من صونه.

المرحلة الثالثة: إكمال البناء وإعماره؛ إذ لا تكفي عملية الإرساء وإنّما هي الخطوة الأولى.

وهدنه المراحل الثلاث تسير إلى جانب بعضها بعضًا عرضيًّا. إنّ عمليّة إرساء القواعد تأتي بالدّرجة الأولى، بيد أنّه يتعيّن الحذر من العدوّ أثناءها، وهكذا تأتي مرحلة الصيانة، حيث يتمّ خلالها الاهتمام ببناء الأشخاص والكيانات الاجتماعيّة ومن ثمّ تتواصل في المراحل اللاحقة.

## أعداء النّظام الإسلامي

كان النبيّ في يرى خمسة أصناف من الأعداء يتربّصون بهذا المجتمع الفتيّ:

العدو الأول: وهو عدوٌّ ضئيل الأهميّة ومحدود، ولكن ينبغي عدم التّغافل عنه في الوقت نفسه، فلربّما يتسبّب في بروز خطر داهم. فمن هو هذا العدوّ؟ إنّه القبائل شبه الهمجيّة التي تُحيط بالمدينة؛ فعلى بُعد عشرة أو خمسة عشر أو عشرين فرسخًا من المدينة تعيش قبائل شبه بدائيّة، جلّ حياتها عبارة عن الاقتتال وإراقة الدماء والإغارة والنّهب والسّلب. وإذا كان النبيِّ عَلَيْ يصبو إلى إقامة مجتمع سليم آمن ووادع في المدينة، فما عليه إلا أن يحسب لهؤلاء حسابهم، وهكذا فعل على عيث تعاهد مع مَنَ تتوفّر فيه أمارات الصّلاح والهداية، ولم يُبادرهم بالدّعوة للإسلام بادئ الرأى، بل عاهدهم مع بقائهم على كفرهم وشركهم بغية تجنّب انتهاكاتهم. لقد كان النبيّ عليه ملتزمًا أشد الالتزام بتعهداته ومواثيقه، وهذا ما سأتطرّق إليه أيضًا، لكنَّه لاحَقَ الأشرار ومَن لا عهد لهم وعالج مشكلتهم. وما يُذكر من بَعْث النبي السّرايا، حيث كان يرسل الخمسين أو العشرين من المسلمين في سرايا، لملاحقة هؤلاء الدين تأبي طبيعتهم الوئام والهداية والصّلاح ولا يستقرّ لهم حال إلا بإراقة الدّماء والتوسّل بالقوّة، فكان أن لاحقهم النبيّ الله وقمعهم وأخمد نارهم.

العدو الثاني: هو مكّة الّتي كان لها مركزيّة (بعض زعامات مكة). وبالرغم من عدم وجود حكومة فيها بالمعنى المتعارف عليه، بيد أنّه كان هناك مجموعة من الأشراف المتكبّرين العتاة أصحاب النّفوذ يحكمون

مكّة، وهم على اختلافهم، كانوا متّحدين بوجه هذا المولود اليافع الجديد. وكان النبيّ على علم بأنّ الخطر الجسيم إنّما ينطلق منهم، وهذا ما حدث عمليًّا. أحسّ النبيّ أنّه لو قعد حتى يأتوا بحثًا عنه فإنّهم يقينًا لن يتوانوا عن ذلك وسوف يقتنصون الفرصة، لذلك ذهب في أثرهم؛ لكنّه لم يقصد مكّة. كان طريق قافلتهم يمرّ بقرب المدينة، فبادرهم الرّسول في بالهجوم، وكانت معركة بدر أهم هذه الهجمات وفي طليعة الأعمال. لقد بادرهم النبيّ في بالهجوم، وهم أيضًا جاؤوا لمحاربة حضرته بدافع العصبيّة والغلظة والعناد.

(2001/05/18)

بحسب الوعد الإلهي، أُخبر المسلمون أنهم سينتصرون على جماعة من الكافرين. وقد كان ذلك في السنة الثانية للهجرة. كانت القافلة، المحمّلة بأمتعة وبضائع قريش، قادمة من الشام إلى المدينة، لتعبر أطراف المدينة نحو مكّة. وبمجرّد أن اتّضح لكفّار قريش تهديد أبطال ومجاهدي العرب والمسلمين، حتّى أرسلت قوّات مسلّحة إلى المدينة للدّفاع عن متاعها وبضائعها. كان المسلمون يميلون أكثر لإيقاف القافلة المحمّلة بالثّروة والمتاع، والّتي لم يكن لديها أيّ دفاع يُذكر. أمّا حكم الله فقد قضى بأن يذهبوا لمواجهة القوّات المسلّحة لكفّار قريش، ﴿ وَإِذُ يَعِدُكُمُ اللّهُ إِحَدَى الطّآبِفَيْينِ أَنّهُ الْكُمُ وَتُودُونَ أَنّ غَيْر ذَاتِ الشَّوَكَةِ يَعَدُده مَن يعلم ون يعلم ون أنّه م سينتصرون في هذه تَكُونُ لَكُمْ ﴾ (1). كان المسلمون يعلم ون أنّه م سينتصرون في هذه

<sup>(1)</sup> سورة الأنفال، الآية 7.

المواجهة ولكنّهم لم يكونوا يعلمون بأنّ ذلك سيكون على قوّات قريش المسلّحة، بل كانوا يظنّون أنّ انتصارهم سيكون على هذه القافلة التجارية العائدة من الشام. ولكنّ النبيّ بدّل طريقهم وأخذهم نحو المواجهة العسكريّة؛ فعبرت القافلة، لكنّ المسلمين التقوا بالكفّار في محلّة تُدعى بدرًا. فماذا كانت العلّة من تبديل الله تعالى طريق المسلمين من مواجهة مع القوّات المسلحّة؟ السبب هو أنّ المسلمين كانوا يرون ما هو قريب وكانت إرادة الله ومشيئته تريد هدفًا بعيدًا، ﴿وَيُرِيدُ اللّهُ أَن يُحِقَّ الْحَقِّ بِكُلِمَتِهِ ﴾ (أ). فإنّ الله تعالى أراد أن يعم الحقّ هذا العالم في يُحِقَّ الْحَقِّ وَبُرُطِلُ الْبُطِلُ وَلُو كُرِه اللهُ عَمل المقرّر أن يقوم الإسلام بالقضاء في جميع القوى والسلطنات الشيطانية والطاغوتية؟ ألم يكن من المقرّر أن تصبح الأمّة الإسلاميّة ﴿لَنَكُونُوا شُهُداءَ عَلَى النّاسِ ﴾ (ق)؟ ألم يكن من المقرّر أن ترتفع راية الإسلام خفّاقة على قمم الإنسانيّة والبشريّة؟ فمتى يكون ذلك؟ وكيف؟ وعن أيّ طريق؟

لقد كان المسلمون في ذلك الوقت يُفكّرون في أنفسهم أنّهم لوصادروا هذه القافلة الثرية، وحصلوا على بعض المال فإنّ الإسلام الفتيّ سوف يقوى. كان وا يُفكّرون بشكل صحيح، لكن كان الفكر الأرقى والأكثر قيمةً في محلًّ آخر. الفكر الأرقى هُو أنّنا نحن المسلمون الّذين نحيط بالنبيّ اليوم، قد

<sup>(1)</sup> سورة الأنفال، الآية 7.

<sup>(2)</sup> سورة الأنفال، الآية 8.

<sup>(3)</sup> سورة البقرة، الآية 143.

وصلنا إلى حدّ يُمكننا أن نُرسّخ فكرنا وطريقنا في المجتمعات المستضعفة المحرومة وفي وسط عوالم الظلام والظلمانية، ففي هذا الحوض من المياه ما يمكنه من التدفِّق لارواء كلُّ هذه الغرسات والأشجار والأراضي الميَّتة واليابسة. هذه هي الفكرة الأرقى. فإذا كان من المقرّر أن يصل الإسلام إلى النصر الواقعيّ، وإذا كان من المقرّر أن تتحرّك هذه النواة الجليلة للإسلام نحو المناطق المستضعفة، وإذا كان من المقرّر أن تتساقط قصور الظلم والجور واحدًا بعد الآخر، فينبغي أن يبدأ ذلك من مكان ما. لم يكن المسلم المخلص المحبّ في صدر الإسلام يعلم من أين يبدأ، فعلَّمه الله تعالى ذلك وهيّاً له، أخرجه الله تعالى من أجل مصادرة بضائع قريش ليجرّه إلى معركة لم يردها، فيتحقّق بذلك، مع قلة العتاد ولكن مع الإيمان الراسخ، تراجع العدوّ القهقريّ وفتح الطريق أمام سيلان وجريان وتقدّم ونفوذ قوّة الحقّ وثبات طريقه، فلكي يفهم العدوّ أنّ الإسلام موجودٌ يجب أن يأخذه على محمل الجدّ. ﴿ لِيُحقُّ ٱلْحَقُّ وَبُهُلِلُ ٱلْبَاطِلُ ﴾(١)، لقد جعلناكم أيّها المسلمون في مواجهة الجيش الجرّار للعدوّ من دون أن تريدوا ذلك، وذلك من أجل أن توجّهوا قبضتكم نحوه، فتظهر قدرة الله أمام ناظريه.

(1980/10/03)

بعد أن كان النّصر الإلهيّ في معركة بدر، بفضل الله ورحمته وبهمّة المسلمين، من نصيب مجاهدي الإسلام، فإنّه لم يكن متوقّعاً من العدوّ أن يُقلع عن عداوته بهذه السرعة، ولذلك بدأ بالتخطيط لمعركة أُحد.

<sup>(1)</sup> سورة الأنفال، الآية 8.

وفى معركة أحد كان الأمر في البداية لصالح المسلمين بسبب اتّحادهم وتوافقهم، واستطاعوا في البداية أن يهزم وا المشركين، ولكن بعد أن حصلوا على النصر بسرعة، فإنّ أولئك الـ 50 رحلًا الذين أمروا بحفظ منفذ الجبل من أيدى العدوّ، ومن أجل أن لا يتخلّفوا عن جمع الغنائم، تركوا مهمّتهم ولحقوا بالمسلمين الّذين كانوا بدورهم مشغولين بجمع الغنائم. يقى عشرة أشخاص فقط من المسلمين عند ذلك الجبل وأدّوا ما عليهم؛ لكنّ العدوّ اغتنم هذه الفرصة والتنفّ عليهم من خلف الجبل، وهجم على المسلمين من الشقّ والمنفذ الذي لم يكن عليه ما يكفي من الحرس. وقد دفع المسلم ون ثمنًا باهظًا بسبب هذا الهجوم؛ لم يُهزم الإسلام، ولكنّ انتصاره تأخّر بالإضافة إلى خسارة أبطال جشعان وأعزّاء في هذا الطريق، كحمزة سيّد الشهداء. والله تعالى يدعو المسلمين إلى الاعتبار والتأمّل فيقول لهم إنّنا صدقنا وعدنا وقلنا إنّكم ستنتصرون على العدوّ وقد انتصرتم، ولكن بعد أن ظهرت فيكم تلك الحالات وتلك الخصال الثّلاث، تلقّيتم الضربة؛ وتلك الخصال الثلاث هي عبارة عن: أوّلًا: ﴿فَشِـلتُكُم ﴾، أي ضعفتم وفقدتم حماسكم وجهوزيّتكم وثباتكم وإقدامكم.

ثانيًا: ﴿وَتَنَكَرَّعُتُمُ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾، فشققتم وحدة الكلمة والصفّ. ثالثًا: ﴿وَعَصَيْتُم ﴾ (أ)، فتخلّفتم عن أوامر الرسول والقائد وأولئك الذين كانوا مسؤولين عن إدارة أموركم.

<sup>(1)</sup> سورة آل عمران، الآية 152.

فهده الصفات الثلاث التي ظهرت فيكم أعطت العدو الفرصة ليلتف عليكم ويوجّه لكم ضربة وليسقط أعز أبناء الإسلام مضرّجين بدمائهم، بالغين بذلك مقام الشهادة والمفاخر، وليخسر العالم الإسلاميّ بسبب هذا الأمر أمثال هذه الشّخصيّة.

(1980/05/09)

كانت معركة الخندق آخر المعارك الّتي شُنّت ضدّ النبيّ عليه ـ وهي واحدة من أهمّها ـ حيث استجمع كفّار مكّة كلّ قواهم واستعانوا بالآخرين أيضًا وقالوا فلنذهب ونقتل النبيّ الله وبضع مئات من أنصاره المقرّبين وننهب المدينة ونرجع مطمئنين؛ ولن يبقى بعدها عينٌ ولا أثر للنبيّ ومن معه. وقبل أن يصلوا إلى المدينة كان النبيّ على قد علم بالأمر فبادر إلى حفر خندق عرضه أربعون مترًا تقريبًا من الجّهة التي يسهل اختراقها. كان ذلك في شهر رمضان والمناخ قارس البرودة، كما تنقل الروايات، ولم يهطل المطر ذاك العام؛ من هنا فقد عمّ الجدب وعانى النّاس من المصاعب. كان النبيِّ الله أكثر النَّاس عمالًا في حفر الخندق؛ فحيثما وقعت عيناه على من أعياه العمل وأصابه الإرهاق ولم يعد قادرًا على مواصلة العمل، كان عني يتناول معوله ويمارس العمل المقرّر إنجازه عنه. فلم يسجّل حضوره بإصدار الإيعازات فقط، بل كان يحضر بشخصه وسط جموع النَّاس. جاء الكفَّار مقابل الخندق، ولمَّا أدركوا عجزهم أصيبوا بالإحباط والهزيمة وافتُضح أمرهم فأجبروا على التّراجع. عندها نادي النبيّ عليُّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ بأنَّ الأمر قد انتهى؛ وهذه كانت آخر المعارك الَّتي شنَّها كفَّار مكَّة ضدّ المسلمين، وقد جاء دور المسلمين للتوجّه نحو مكة وملاحقة الكفّار.

بعد عام من تلك الواقعة أراد النبيّ التوجّه إلى مكّة لأداء العمرة – وأثناء ذلك وقع صلح الحديبية الغنيّ بالمعاني والأهداف – وكان مسير النبيِّ الله عدّ الله عدّ الله عدّ العرام - حيث كانوا يُحرّمون فيه القتال - فأصبحوا في حيرة من أمرهم ما عساهم صانعين، أيسمحون له بالتقدّم في مسيره؟ وماذا سيفعلون إزاء نجاحه هذا؟ وكيف يواجهونه؟ أيقاتلونه وهم في شهر محرّم؟ وكيف يقاتلونه؟ وأخيرًا قرّروا عدم السّماح لـه بالمجيء إلـي مكَّة، وإبادته هو وأصحابه إن وجـدوا لذلك مبرَّرًا. تميَّز تصرّف النبيّ عليه السمي درجات التدبير، حيث قام بما دفعهم لأن يُبرموا معه صلحًا يقضى بأن يعود إلى المدينة على أن يأتى في العام القادم لأداء العمرة. وتوفّرت الظّروف جميعها أمام النبيّ عليه من أجل التّبليغ في كلّ أرجاء المنطقة وفتحت أمامه الأيواب. كان ذلك صلحًا، بيد أنّ الباري تعالى يُصرّح في كتابه بالقول: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَّحَامُّبِينًا ﴾(١). ومن يُراجع مصادر التاريخ الصحيحة والموثّقة يُدهشه كثيرًا ما جرى في واقعة صلح الحديبية. وفي العام التالي توجّه النبيّ الله لأداء العمرة ورغم أنوفهم أخذت شوكته تزداد قوّة يومًا بعد يوم. ولمّا نقض الكفّار العهد في العام اللاحق - أي العام الثامن للهجرة - تقدّم نحوهم النبيّ عليُّ وفتح مكَّة، فكان فتحًا عظيمًا يُنبئ عن اقتدار النبيِّ عَلَيْ وتمكُّنه. وتأسيسًا على ذلك فقد اتسم تعامل النبيّ على مع هذا العدوّ بالتدبير والاقتدار والتأنّي والصبر بعيدًا عن الارتباك، ولم يتراجع أمامه ولو خطوة واحدة، بل كان

<sup>(1)</sup> سورة الفتح، الآية 1.

يتقدّم نحوه يومًا بعد يوم وآنًا بعد آن.

العدوّ الثالث: كانوا اليهود؛ أي الدّخلاء الّذين لا يوثق بهم والّذين أسرعوا بالتّعبير عن استعدادهم لمعايشة النبيّ في المدينة؛ لكنّهم لم يُقلعوا عن أعمال الإيذاء والتخريب والخيانة. بالتدقيق جيّدًا، نجد أنّ قسمًا مهمًّا في سورة البقرة وبعض السور الأخرى من القرآن الكريم، ترتبط بطريقة تعامل النبيّ في وصراعه الثقافيّ مع اليهود الذين كانوا على قدر من العلم والوعي والثقافة، وكانوا يؤثّرون على أف كارضعاف الإيمان من النّاس، ويحوكون الدّسائس ويزرعون اليأس في قلوبهم ويثيرون الفتن بينهم، فكانوا يُمثّلون عدوًّا منظّمًا. وكان النبيّ في يسلك معهم سبيل المداراة ما أمكنه، لكنّه لمّا لمس منهم عدم استجابتهم لهذه المداراة بادر إلى معاقبتهم. ولم تأت مباغتة النبيّ في لهم من دون سبب أو مقدّمات، بل إنّ كلاً من هذه القبائل الثلاث ارتكبت أفعالًا فعاقبهم النبيّ في ما يوازي فعلتهم.

الأولى: «قبيلة بنو قينقاع»: الذين خانوا النبي على ، فتوجّه نحوهم وأمرهم بالجلاء وأخرجهم من ديارهم تاركين ثرواتهم للمسلمين.

الثانية: «بنو النضير»: الذين خانوا النبيّ في أيضًا - وقصّة خيانتهم مهمّة - فأمرهم النبيّ في بحمل بعض أمتعتهم والرحيل، فاضطرّوا لذلك وارتحلوا.

الثالثة: «بنو قريظة»: الذين منحهم النبي الأمان وسمح لهم بالبقاء في المدينة ولم يُخرجهم منها، وأبرم معهم عقدًا على ألّا يسمحوا للعدوّ بالتسلّل من أحيائهم في معركة الخندق، لكنّهم غدروا وتعاقدوا

مع العدوّ على الوقوف إلى جانبه لمقاتلة النبيّ في أي إنهم لم يكتفوا بتنصّلهم من عهدهم مع النبيّ في ، بل في الوقت الذي بادر رسول الله في إلى حفر الخندق في الجهة الّتي يسهل اختراقها وسلّمهم الجّهة ، الّتي تقع عليها أحياؤهم ، ليمنعوا العدوّ من التسلّل عبرها ، ذهبوا للتفاوض والتباحث مع العدوّ ليدخلوا معًا من تلك الجهة ويطعنوا النبيّ في من الخلف.

وفي تلك الأثناء علم الرسول بهذه المؤامرة، وكان قد مضى ما يُقارب الشّهر على حصار المدينة؛ وقد وقعت خيانة هؤلاء في منتصف هذا الشهر؛ فلجأ بالى عمل في غاية الذكاء، حيث أوقع الفتنة بينهم وبين قريش، فقضى على الثّقة الّتي تربطهم بقريش، وقد تجلّت بذلك واحدة من الخطط السّياسيّة العسكريّة الرائعة للرسول الأكرم بأي أنّه باغتهم حتى لا يتمكّنوا من توجيه أيّ ضربة للمسلمين. وبعد أن انهزمت فيه قريش وحلفاؤها وابتعدوا عن الخندق وعادوا إلى مكّة، رجع النبيّ إلى المدينة. وفي اليوم عينه الذي رجع فيه، صلّى الظهر، ثمّ النبيّ إلى المدينة واحدة، فحاصرهم لمدّة خمسة وعشرين يومًا تواصلت خلالها المناوشات بين الطّرفين. ثمّ إنّ النبيّ فقل مقاتليهم لفداحة خيانتهم وعدم إمكانيّة إصلاحهم.

هكذا تميّز تعامل النبيّ في مع هؤلاء، أي إنّه أزال عداوة اليهود من على طريق المسلمين - بشكل أساس في قضية بني قريظة، وقبلها مع بني النضير، وبعدها مع يهود خيبر - بكلّ تدبير وقوّة وإصرار مقترن بالأخلاق

الإنسانيّة العالية. وفي كلّ هذه المواطن لم ينقض النبيّ عهدًا أبدًا، وهذا ما يُذعن له حتّى أعداء الإسلام، بل أولئك هم الّذين نقضوا العهود. العدوّ الرابع: كانوا المنافقون. كان المنافقون يعيشون بين النّاس. وكانوا من الّذين آمنوا بألسنتهم ولم تؤمن قلوبهم. كانوا أشخاصًا منحطّين ومعاندين وضيّقي الأفق ومستعدّين للتعاون مع العدوّ؛ لكنّهم كانوا يفتقدون للتنظيم، وهذا ما كان يُميّزهم عن اليهود. لقد كان النبيّ يعامل مع العدوّ المنظّم المتوثّب لمهاجمة المسلمين كتعامله مع اليهود ولم يُعطهم الأمان أبدًا، لكنّه كان يتحمّل العدوّ غير المنظّم، ممّن تلوّث أفراده بالعناد والعداوات والخبائث الفردية وعدم الإيمان؛ فلقد كان عبد الله بن أُبيّ من ألدّ أعداء النبيّ فقد عاصر الرسول عدّتي آخر سنة من عمره تقريبًا؛ إلّا أنّ الرسول في لم يتعامل معه تعاملًا سيّئًا، مع علم الجميع بنفاقه؛ فقد كان في يُداريه ويُعامله كباقي المسلمين من حيث عطاؤه من بيت المال وصيانة أمنه وحرمته. كان ذلك منه بهؤلاء المنافقين.

ولمّا اتّخ نتجمّع بعض المنافقين طابع التنظيم قام النبيّ المسلاحقته م. ففي قضية مسجد ضرار، حيث اتّخذوا منه مركزًا، كما أقاموا اتّصالات مع عناصر من خارج النّظام الإسلاميّ، من قبيل الرّاهب أبي عامر من بلاد الروم، وأعدوا مقدّمات تحشيد الجيوش لمحاربة النبيّ عنى حتى يستعينوا بجيش الرّوم ضدّ النبيّ. من هنا بادر إليهم النبيّ فه وهدم المسجد الذي بنوه وأحرقه، معلنًا أنّه ليس بمسجد بل هو وؤرة للتآمر على المسجد وعلى اسم الله وعلى النّاس. أو تلك الحفنة

من المنافقين الذين أعلنوا كفرهم وخرج وا من المدينة وحشدوا قواهم فقاتلهم النبيّ في وقال: لئن دنوا من المدينة لأخرجن لقتالهم. رغم أنّه كان يوجد منافقون داخل المدينة، لكنّ النبيّ في لم يتعرّض لهم أبدًا. وهكذا فقد واجه النبيّ في الفئة الثالثة مواجهة منظمة صارمة، لكنّه سلك طريق المداراة مع الفئة الرابعة لافتقادهم للتنظيم، ولأنّ الخطر الصادر عنهم يُمثّل خطرًا فرديًّا. كما أنّه في كان غالبًا ما يُخجلهم بسلوكه.

أمّا العدو الخامس: فكان عبارة عن العدو الكامن في باطن كلّ مسلم ومؤمن وهو الأخطر من بين جميع الأعداء. وهذا العدو معشش فينا أيضًا؛ إنّه الأهواء النفسية والأنانية والجنوح نحو الانحراف والضّلال والانزلاق الّندي يُهيّئ الإنسان بنفسه أرضيّته. وقد خاص النبيّ مع هذا العدو صراعًا مريرًا. غاية الأمر أنّ آلة الصراع مع هذا العدو لا تتمثّل بالسّيف، بل بالتّربية والتّزكية والتّعليم والتّحذير. لهذا، عندما عاد المسلمون من الحرب مع كلّ ذلك التّعب، قال لهم الرسول في: «مرحبًا بقوم قضوا الجهاد الأصغر وبقي الجهاد الأكبر». فتعجّب المسلمون من قوله وسألوه: ما الجهاد الأكبريا رسول الله؟! لقد خضنا غمار هذا الجهاد المرير، فهل من جهاد أكبر منه؟! قال: «جهاد النفس» أنّا. فإذا ما صرّح القرآن الكريم: من جهاد أكبر منه؟! قال: «جهاد النفس» أنّا، فإذا ما صرّح القرآن الكريم: هألَّذِينَ في قُلُوبِهِم مَرَضُ الله وقوية م مرض. ولكن ليس كلّ «المّذين في المنافقين، بل بعض المنافقين في عداد الّذين في قلوبهم مرض. ولكن ليس كلّ «المّذين في

الكافي، ج5، ص12.

<sup>(2)</sup> سورة التوبة، الآية 125.

قلوبهم مرض» هم من المنافقين، فربّما يكون المرء مؤمنًا لكن في قلبه مرض. فماذا يعني هذا المرض؟ إنّه يعني ضعف الأخلاق والشّخصيّة والشهوانيّة والجنوح نحو مختلف الأهواء الّتي إن لم يُبادر المرء للحدّ منها ومقارعتها فإنّها ستسلب منه الإيمان ويقسو باطنه. وإذا ما سُلب الإيمان من المرء، وأصبح قلبه بلا إيمان وظاهره مؤمنًا، عندئذ يُسمّى منافقًا.

قلو خلت قلوبنا، لا سمح الله، من الإيمان وبقي ظاهرنا متلبسًا بالإيمان، وقطعنا أواصر الإيمان وعلائقه، بيد أنّ ألسنتنا ظلّت تلهج بالتعابير الإيمانية، فهذا هو النّفاق وهو من الخطورة بمكان. والقرآن الكريم يُصرِّح: ﴿ ثُمُّ كَانَ عَلِقِبَةَ اللّذِينَ أَسَّتُواْ السُّوَأَيْنَ أَن كَذَّبُواْ بِعَايَتِ اللهِ وَكَانُواْ بِهَا يَسَّمَ فَرِعُونَ وَالتَّمَ اللّهِ وَكَانُواْ بِهَا يَسَّمَ فَرِعُونَ وَلا اللهِ وَلا اللهِ وَيقول في موضع آخر: ﴿ فَأَعَقَبُهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُومِهِمْ إِلَى يَوْمِ التّكذيب بليات الله. ويقول في موضع آخر: ﴿ فَأَعَقَبُهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُومِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ، بِمَا أَخَلَفُواْ اللّهُ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ (2). وهذا يلقو الخطر الكبير الذي يتهدد المجتمع الإسلاميّ، وحيثما شاهدتم في التّاريخ انحراقًا في المجتمع الإسلاميّ فمن هنا كانت بدايته. ربّما يشنّ العدوّ الخارجيّ هجومه ويدمّر ويخرّب لكنّه لا قدرة له على الإفناء. ففي النهاية سيبقى الإيمان، وينبعث في مكان ما ويؤتي أكله. غير أنّ جيوش العدوّ الداخليّ إن هجمت على الإنسان وأفرغت باطنه إذ ذاك سيطال الانحراف سبيله، وأينما وُجد الانحراف فإنّ منشأه يكون هو ذاك. ولقد تصدّى النبيّ النها لهذا العدوّ أيضًا.

<sup>(1)</sup> سورة الروم، الآية 10.

<sup>(2)</sup> سورة التوبة، الآية 77.

امتاز سلوك النبيّ بي بالتدبير والسّرعة في العمل فلم يدع الفرصة تفوته في أيّ قضيّة. كان في طاهرًا قانعًا لا وجود لأيّ نقطة ضعف في وجوده المبارك. كان معصومًا نقيًّا، وهذا بحد ذاته يُمثّل أهم عوامل التّأثير. إنّ التّأثير باللسان. التّأثير باللسان. لقد كان قاطعًا وصريحًا. ولم يتحدّث النبيّ يومًا بلسانين. بالطّبع، عندما كان يواجه العدوّ كان يستخدم معه أسلوبًا سياسيًّا يوقعه في الخطأ؛ فلقد كان يُباغت العدوّ في الكثير من الحالات، سواء في المواقف العسكريّة أم كان يُباغت العدوّ في الكثير من الحالات، سواء في المواقف العسكريّة أم السّياسيّة، لكنّه كان صريحًا وشفّافًا مع المؤمنين ومع قومه على الدّوام، نقيًّا واضحًا في كلامه بعيدًا عن الألاعيب السّياسيّة، يُبدي المرونة في المواطن الضّروريّة – كما في قضيّة عبد الله بن أبيّ – ذات الأحداث المفصّلة، ولم ينكث عهدًا مع قومه أو مع الفئات الّتي عاهدها وإن كان وا أعداءً له، وخاصّة مع كفّار مكّة، الّذين نقضوا عهودهم فردّ عليهم النبيّ يُردَّا قاطعًا، ولم ينقض يُبرمه معهم.

ومن ناحية أخرى، لم يفقد النبي يشي تضرّعه إلى الله سبحانه، وكان مواظبًا على توطيد أواصر علاقته بالباري جلّ وعلا يومًا بعد يوم. فلقد كان يرفع يد الضراعة إلى بارئه في تلك الأثناء التي ينظم عساكره ويحثّهم ويحضّهم على القتال؛ وفي ساحة الوغى، عندما كان يُمسك بسيفه ويقود جيشه بحزم أو يُعلّمهم ما يصنعون، كان يجثو على ركبتيه رافعًا يديه باكيًا مناجيًا ربّه سائلًا إيّاه العون والإسناد ودفع الأعداء. لم يؤدّ به الدّعاء إلى تعطيل قواه، ولا أنّ استثماره لقواه أغفله عن التوسّل والتضرّع

والارتباط بالله سبحانه؛ بل كان حريصًا على كلي الجانبين، لم يعتوره التردّد أو الخوف وهو يواجه عدوًّا عنيدًا؛ ولقد قال أمير المؤمنين عَلَيْتُ وهـ و مظهـ ر الشّجاعة - «كنّا كلّما اشتد الوطيس لذنا برسول الله»(١)، وكان يلوذ به كلّ من شعـ ر بالضعف. استمرّ حكمـه عشر سنوات؛ لكن لو أردنا إيكال العمل، الّذي قد أنجزه خلال العشر سنوات هذه، إلى مجموعة مليئـة بالنشاط لتقوم بإنجـازه، فإنّها لن تستطيع إنجـاز كلّ تلك الأعمال والخدمـات والمساعـي ولو على مـدى مئة عام. فلو قارنّا أعمالنا بما قام به النبيّ عندها سندرك ما الـذي قام به. فإدارة الحكم وبناء ذلك المجتمع وصياغة ذلك الأنموذج بحدّ ذاته هي أحد معاجز الرسول.

فعلى مدى عشر سنوات، عاشره النّاس ليلًا ونهارًا، وتردّدوا إلى داره وتردّد هو إلى دورهم، وكانوا معه في المسجد وفي الطّرقات وفي حلّه وترحاله، وتحمّلوا الجوع معًا، وتذوّقوا طعم السّرور معًا؛ فقد كان الوسط الّذي يعيش فيه النبيّ في مفعمًا بالمسرّة، وكان في يُلاطف الأخرين ويُقيم السّباقات ويشترك فيها. وعلى امتداد تلك السّنوات العشر تعمّقت محبّة أولئك الّذين عاشروه له وازداد إيمانهم به عمقًا ورسوخًا في قلوبهم. وعندما فتح في مكّة، جاء أبو سفيان متخفّيًا يلوذ بالعبّاس حيم النبيّ في ويوضًا وقد أحاط به القوم ليحظى كلّ منهم بقطرات الماء الّتي تتناثر من وجهه ويديه، فقال أبو سفيان: لقد رأيت كسرى وقيصر وهما

<sup>(1)</sup> نهج البلاغة، ص368، وقول الإمام عَلَيَّالاً هو: «كنّا إذا احمرَ البأس اتقينا رسول الله ﷺ فلم يكن أحد منّا أقرب إلى العدو منه».

من ملوك الدنيا المعروفين بجبروتهم وسطوتهم - لكنتي لم أرَ عليهما مثل هذه العزّة أجل، فالعزّة المعنويّة هي العزّة الحقيقيّة ﴿وَلِلّهِ ٱلْعِزّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلّهُ وَلِلّهُ الْعِزّة من نصيب المؤمنين أيضًا، إن هم سلكوا ذات الطريق.

(2001/05/18)

<sup>(1)</sup> سورة المنافقون، الآية 8.

## تثبيت النّظام الإسلاميّ

إنّ واقعة غدير خم هي واقعة مصيرية ومهمّة جدًّا في تاريخ الإسلام. ويُمكن النّظر إليها من حيثيّتين أو بعدين: الأوّل يختصّ بالشّيعة، والثاني يرتبط بجميع الفرق الإسلاميّة. وبالنظر إلى البعد الثاني لهذه الواقعة، يجب إيجاد هذه الرّوحيّة وهذا الشّعور عند جميع مسلمي العالم وهو أنّ عيد الغدير الّذي يُذكّر بهذه الواقعة الكبرى ليس مختصًا بالشّيعة.

البعد الأوّل لهذه الواقعة ، وكما ذكرنا ، يختصّ بالشّيعة ، لأنّ أمير المؤمنين عَلَيْ في هذه الواقعة قد نُصّب للخلافة من قبل النبيّ وفي ذلك اليوم وفي تلك الواقعة سُئل رسول الله : يا رسول الله هل إنّ إعلانك هذا هو من نفسك أو من الله؟ فقال: «من الله ورسوله»(١) ، أي إنّه أمر إلهيّ وكذلك هو مني. فالشّيعة تُعظّم هذه الواقعة من هذه الجهة؛ لأنّ اعتقادهم بأنّ الخلافة المباشرة هي لأمير المؤمنين عَلَيْ ترتبط بهذه الواقعة أكثر من سائر الدلائل. بالطّبع، إنّ البحث في مجال الاستنباط

<sup>(1)</sup> الطبرسي، أحمد بن علي، الاحتجاج على أهـل اللجاج، تحقيق وتصحيح محمد باقر الخرسان، نشر المرتضى، مشهد، الطبعة الأولى، 1403هـ، ج1، ص 82.

والاستدلال على هذه الواقعة في الكتب الكثيرة والمتنوّعة على مرّ تاريخ الإسلام، قد استمرّ من اليوم الأوّل وإلى يومنا هذا. ولا أنوي هنا أن أُضيف شيئًا على ما كتبته وذكرته آلاف الألسنة والأقلام بشأن هذا المطلب.

وأمّا البعد الثاني لهذه الواقعة والّذي لا يقلّ أهمّية عن البعد الأوّل، فهو أمرٌ مشتركٌ بين الشّيعة والسنّة. وسوف أُفصّل فيه قليلاً.

ما جرى هـو أنّ رسول الله وفي السنة العاشرة للهجرة، توجّه إلى الحجّ مع جمع من مسلمي المدينة وسائر مناطق الجزيرة العربية التي أسلمت. وفي هذا السفر، استفاد النبيّ الأكرم من حجّ بيت الله في بيان المفاهيم الإسلاميّة سواء على المستوى السياسيّ أم العسكريّ أم الأخلاقيّ أم العسائي أم العسكريّ المالخلاقيّ أم العقائديّ، استفادةً كاملة وجديرة بالذّكر، وقد نُقل عن رسول الله في خطبتان إحداهما، على الظاهر، في اليوم العاشر (من ذي الحجة) أو قريبًا منه، والأخرى في نهاية أيّام التشريق (أ). وعلى ما يبدو جميع المسائل الأساس الّتي ينبغي أن يلتفت إليها المسلمون بعمق وهي في الأساس قضايا سياسيّة. ويُدرك الإنسان جيّدًا كم أنّ أولئك الّذين يفصلون بين الحجّ والقضايا السّياسيّة في العالم الإسلاميّ اليوم؛ ويتصوّرون أنّ الحجّ ينبغي أن يكون عبادةً فقط، بالمعنى الرائج والعاديّ؛ وأنّ كلّ عمل سياسيّ هو عملٌ خارج عن نطاق الحجّ؛ كم أنّهم غرباء وبعيدون عن تاريخ الإسلام وعن سيرة النبيّ الأكرم

<sup>(1)</sup> يُطلق هـ ذا الاسم على الأيّام من 11 إلـي 13 من شهر ذي الحجة. ويطلق عليها في القرآن ﴿ أَيَّكَامٍ مَعْــُدُودَتٍ ﴾، سورة البقرة، الآية 203.

ما بيّنه رسول الله في هاتين الخطبتين من مسائل، وقد ذكرت في بعض كتب الشِّيعة والسنَّة بالإجمال، هي هذه. لقد تحدَّث أوَّلًا عن الجهاد، وطرح قضيّـة الجهاد ضدّ المشركين والكفّار، وأعلـن أنّ الجهاد سيستمرّ حتّى تنتشر كلمة لا إله إلا الله في كلّ العالم. وبشأن الوحدة الإسلاميّة بيِّن رسول الله في هذه الخطب عدّة مطالب، وصرّح أنّ على المسلمين أن لا يقتتلوا فيما بينهم، وأكَّد على وحدة المسلمين وانسجامهم. وفيما يتعلَّق بالقيم الجاهليَّة صرّح بكلام واضح، أنّ هـذه القيم بنظر الإسلام هي لا شيء ولا قيمة لها «ألا إنّ كلّ مال ومأثرة ودم يُدّعى تحت قدّميّ هاتين»(1)، فقد تبرّاً من القيم الجاهليّة بالكامل. وكلّ الخلافات الماليّة الَّتي كانت بين المسلمين من أيّام الجاهليّة، كأن يكون أحدهم قد أقرض أخاه وله عليه ربا، فإنّه أصبح منسوخًا، «ألا وكلّ ربا كان في الجاهليّة فهو موضوع وأول موضوع منه ربا عمّى العبّاس»(2)، الّذي كان قد أقرض في الجاهليّة كثيرين وله عليهم ربا، فقد أعلن النبيّ أنّه رفعه ونسخه. وقد أكَّد على قيمة النقوى كأعلى قيمة إسلامية، وصرّح أنَّه لا فضل لأحد على أحد إلا بالتّقوى. وبيّن ضرورة النصيحة لأئمّة المسلمين، أي التدخّل في القضايا السّياسيّة وإبداء الرأى للحكّام والأئمّة وجعل ذلك كفريضة، حيث يجب على جميع المسلمين أن يُسَدوا للحكّام الإسلاميّين نصيحتهم وآراءهم النافعة.

<sup>(1)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج21، ص105.

<sup>(2)</sup> م.ن، ج37، ص 113.

#### ضمانة النظام الإسلامي

لقد بين النبيّ الأكرم في هاتين الخطبتين المسائل السياسية والاجتماعيّة الأساس للعالم الإسلاميّ. وفي هاتين الخطبتين ذكر حديث الثقلين أيضًا، وهو حديث قال فيه: «إنّي قد تركتُ فيكم أمرين (نفيسين) لن تضلّوا بعدي ما إن تمسّكتم بهما كتاب الله وعترتي أهل بيتي، فإنّ اللطيف الخبير قد عهد إليّ أنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، كهاتين (السبابتين) وجمع بين مسبّحتيه، ولا أقول كهاتين وجمع بين المسبّحة والوسطى، فتسبق إحداهما الأخرى فتمسّكوا بهما...»(أ).

وقد عرض قضية العترة. وبعد إنهاء أعمال الحجّ توجّه مباشرة إلى المدينة. وأثناء الطريق، وعلى مفترق ثلاثة طرق، حيث كان ينبغي أن تفترق القوافل اليمنيّة عن قوافل المدينة، وقف في محلّة يُقال لها «غدير خم»، وكما نقل الشاهد والحاضر، أنّ الحرارة كانت شديدة إلى درجة أنّه لووضعوا قطعة لحم على الأرض لشُويت، ففي مثل هذه الحال وقف على مرتفع ونادى في النّاس، وعندما رأى الجميع أعلن قضية الولاية، «من كنت مولاه فهذا عليٌ مولاه» (2) وأخذ بيد أمير المؤمنين عين ورفعها حتى يراها الجميع. وفي روايات عديدة نُقل أنّه شوهد بياض إبطي النبيّ وعليّ بن أبي طالب عين ، عندما رفع يده من أجل أن يظهر الأمر للنّاس جميعًا، هذه هي الواقعة في الإجمال.

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج2، ص 415.

<sup>(2)</sup> م.ن، ج1، ص420.

إنّ النُّعد الَّذي هو مورد نظري ـ البعد الدّوليّ الإسلاميّ والمتعلّق بالفرق الإسلاميّـة الّتي لا تنحصر بالشّيعة ـ هو أنّه لـو فرضنا أنّ النبيّ عليه في هـذا الإعلان، الّـذي حصل حتمًا وقد صـدر عنه هذا الـكلام، لو فرضنا أنَّه لـم يُرد أن يُبيِّن أنَّ خليفته المباشر هو أمير المؤمنين عَلاِيَّلا ، فإنَّه بالحدّ الأدنى أراد أن يُثبّت الولاء والرّابطة العميقة للمسلمين مع أمير المؤمنين عَلام عترته. والسبب في أنّ النبيّ قرن عترته بالقرآن سواء في خطبة منى أم في حديث الثقلين ـ وعلى ما يبدو أنّ هذا الحديث قد صدر عن النبيّ عدّة مرّات وأيضًا في حديث الغدير وفي هذه الواقعة ـ الَّتِي يُركِّز فيها على أمير المؤمنين عَلِيِّه وشخصه ـ أنَّه أراد أن يُثبِّت هذه الرابطة من أجل أن يُظهر للنَّاس وعلى مـرّ الزمان نماذج كاملة للإنسان الَّـذي يريده الإسلام ويكون ذلك لجميع الأجيال الآتيــة. فيجعل النموذج الكامل للإنسان بصورة مجسّمة وعينية بحالاته الواضحة الّتي لا شكّ فيها أمام أعين جميع البشر، وليقول إنّ التربية الإسلاميّة ينبغي أن تكون في هــذا الاتّجاه، وإنّ شخصّية الإنسان المسلم هي تلك الشّخصيّة الّتي تجعل غايتها ونموذجها هذا الإنسان الكامل.

هؤلاء الذين كانت طهارتهم وعلومهم وتقواهم وصلاحهم وعبوديتهم لله، واطلاعهم على القضايا الإسلامية، وتضحيتهم وشجاعتهم من أجل تحقق الأهداف والقيم الإسلامية، وإيثارهم واضح بيّن للجميع، لقد تم تعريف أمير المؤمنين عَلَيْكُ كأنموذج يمكن للنّاس أن يرتبطوا به سواء كان في ذلك الزّمان أم في الأزمان الآتية. وهنا، وإن لم تتحقق الخلافة المباشرة عمليًّا إلّا بعد مرور 25 سنة، فإنّه في النّهاية صار خليفة النبيّ،

وثبّت مقام إمامته، وقبل به جميع المسلمين، كفرد، إمامًا للمجتمع. هنه الخصوصيّة، وهذه الرّابطة الموجودة عند جميع المسلمين مع هذه الشّخصيّة، النّي يقبل الجميع أنّها خليفة النبيّ على كلّ ما هنالك أنّ بعض النّاس يقول إنّه الخليفة المباشر وبعض يعتقد بخلاف ذلك، وإنه خليفة بعد 25 سنة هذه الشّخصيّة النّي يقبل جميع المسلمين بها على أنّها خليفة يجب أن تكون لجميع المسلمين أنموذ جًا خالدًا وقدوةً كاملة للإنسان الإسلاميّ. ويجب أن تبقى هذه الرابطة بينه وبين جميع المسلمين وإلى الأبد كرابطة فكريّة واعتقاديّة وعاطفيّة وعمليّة.

فمن هذه النّاحية، لا يختصّ أمير المؤمنين عَلَيْكُلِرُ بالشّيعة، بل هو لجميع المسلمين. كما أنّ هذا الكلام لا يختصّ بأمير المؤمنين عَلَيْكُلِرُ بل يشمل العترة الشّريفة وأئمّة الشّيعة الّذين هم من أولاده، الّذين هم أيضًا من العترة، والّذين يجب أن يبقوا دائمًا كنماذج كاملة للإنسان الإسلاميّ في أعين المسلمين. هذه قضية.

وبجعل العترة إلى جانب القرآن وبالإعلان عن ضرورة الارتباط بين المسلمين والعترة، بين الرسول الأكرم في الحقيقة الموقف تجاه كلّ أنواع التّحريف الّذي سيتعرّض له القرآن والانحراف عن المفاهيم القرآنية الأساس. فحينما تقوم الأجهزة الجائرة بتحريف المفاهيم الإسلامية من أجل منافعها وتُسيء إلى معاني القرآن وتُفسّر القرآن بصورة خاطئة وتُضلّ المسلمين وتحرمهم من فهم الدّين الإسلاميّ؛ فإنّ بلك المرجع والمحور والقطب، الّذي ينبغي أن يوعّي النّاس حول الحقيقة والمفاهيم والمعارف الصحيحة ويُنجي النّاس من الضلالة وعليهم أن

يستمعوا إليه، هو العترة الطاهرة.

وهذا هو الأمر الذي يُعدّ اليوم بالنسبة للعالم الإسلاميّ ضرورة ومطلبًا لازمًا. يحتاج جميع المسلمين اليوم أن ينهلوا المعارف الإسلاميّة عن طريق أهل بيت النبيّ، دون فرق بين أن يكونوا معتقدين بأنّ الإمامة المباشرة هي لأمير المؤمنين ولأولاده أو لا. وبالطّبع، فإنّ الشّيعة يعتبرون بأنّ العقيدة الحقّة والاستفادة القطعية من هذا الحديث هي الخلافة المباشرة، فهم يعتقدون بذلك ويتمسكون به. والّذين لا يعتقدون بذلك ولا يتمسّكون به - أي الإخوان من أهل السنّة - لا ينبغي أن يقطعوا رابطتهم الفكريّة والعقلانيّة والاعتقاديّة والعاطفيّة بالعترة وبأمير المؤمنين عَلَيْ لللهذا فإنّ قضية الغدير من هذا البعد الثاني، الذي هو بعد إيجاد الرّابطة بين عليّ بن أبي طالب وعترة النبيّ من جهة وجميع المسلمين من جهة ثانية، هي قضيّة لجميع المسلمين.

(1987/08/14)

#### مستقبل النّظام الإسلاميّ

إنّ قضيّة الغدير ليست قضيّة تاريخيّة بحتة، بل إنّها علامة على جامعيّة الإسلام. وإذا ما افترضنا أنّ النبيّ الأكرم على لم يترك للأمّة منهاجاً لبناء مستقبلها، بعد عشر سنوات أمضاها في تحويل ذلك المجتمع البدائيّ، الملّوث بالعصبيّات والخُرافات، إلى مجتمع إسلاميًّ راق، بفضل سعيه الدؤوب وما بذله أصحابه الأوفياء من جهود، لظلّت كلّ تلك الانجازات مبتورة وبلا جدوى.

لقد كانت تراكمات العصبيّة الجاهليّة على قدر عظيم من العمق، بحيث إنّها كانت بحاجة إلى سنوات طويلة للتغلّب عليها والتخلّص منها. لقد كان كلِّ شيء على ما يرام كما يظهر، وكان إيمان النَّاس حيِّدًا، حتَّى ولولم يكونوا على مستوًى واحد من العقيدة. فبعضهم كان قد اعتنق الإسلام قبل وفاة الرسول الأكرم بعام واحد أو ستّة أشهر أو عامين، وذلك بفضل هيمنة البُّنية العسكريّة الّتي أسّسها النبيّ عنه مع ما رافقها من حلاوة الإسلام وجاذبيّته. لم يكونوا جميعًا من طراز المسلمين الأوائل من حيث العمق، ولهذا فقد كان من الضروريّ اتّخاذ ما يلزم من التدابير بغية إزالة تلك التراكمات الجاهليّة من أعماق المجتمع الجديد، والحفاظ على خطّ الهداية الإسلاميّة سليمًا ومستقيمًا بعد عشر سنوات من زمن الرسول الأكرم عليه ؛ وذلك لأنّ جهوده الجبّارة خلال تلك السنوات العشر ستبقى بلا ثمار فيما لم يتمّ اتّخاذ تلك التدابير. وهذا ما صرّحت به الآية المباركة من سورة المائدة، وهي قوله تعالى: ﴿ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينَا ﴿(١) فهده إشارة إلى أنّ هده النعمة هي نعمة الإسلام ونعمة الهداية ونعمة إرشاد العالمين جميعاً إلى الصراط المستقيم. وهذا ما لا يمكن أن يتمّ بـ لا خارطة للطريـ ق بعد الرسول الله ، وهذا أمـرٌ طبيعيّ. وهذا عين ما فعله النبيِّي اللَّهِ في الغدير، حيث نصّب للولاية خليفةً ممتازًا لا نظير لـ ه وهو أمير المؤمنين عَلَي إِن الما كان يتمتّع به من شخصيّة إيمانيّة

<sup>(1)</sup> سورة المائدة، الآية 3.

فريدة، وأخلاق سامية حميدة، وروح ثوريّة وعسكريّة متميّزة، وسلوك راق مع جميع النّاس، وأمر النّاس باتّباعه.

وتنصيبًا من الله تعالى، كما هو شأن كافّة أقوال وأفعال الرسول عليه الله المسول المنافقة المام الله المام الما الَّتِي كانت وحيًا إلهيًّا، وهو الَّذي لا ينطق عن الهوى. لقد كان هذا أمرًا إلهيًّا، صريحًا للرسول عليه فقام بتنفيذه وإطاعته. وهذه هي قضية الغدير، أي بيان جامعيّة الإسلام وشموليّته، والتطلّع إلى المستقبل، وذلك الأمر الّذي لا تتمّ هداية الأمّة الإسلاميّة وزعامتها إلّا به. فما هو ذلك الأمر؟ إنّها تلك الـأمور الَّتي تُجسِّدها شخصيَّة أمير المؤمنين، أي التَّقوي والتديِّن والإيمان الراسخ وعدم التوكُّل إلَّا على الله، وعدم السّير إلَّا في سبيله، والجدُّ والاجتهاد في طريق الحقّ، والاتّصاف بالعلم، والتميّز بالعقل والتدبير، والتمتّع بقدرة العزم وبالإرادة. إنّه عملٌ واقعيّ ونموذجيّ في نفس الوقت. لقد نُصّب أمير المؤمنين عَلِيّلًا لاتّصافه بتلك الخصوصيات، الّتي باتت لازمة في كلّ زعيم للأمّة الإسلاميّة، أياً كان، مدى الدّهر، أي إنّ هذا هو النموذج الأمثل للقائد الإسلاميّ على مدى حياة الإسلام، وهو ما تجسّد في الاصطفاء الإلهيّ لأمير المؤمنين عَلِيَّكُمْ . والغدير هو هذه الحقيقة. (2007/01/08)



# الإمامة

- الإمامة في الفكر الشيعي.
- المراحل الأربع لمسيرة الإمامة.

## الإمامة في الفكر الشّيعيّ

### الإمامة في الإسلام

الإمامة هي تلك القمّة للمعنى المنشود من إدارة المجتمع، قبال ضروب وأصناف الإدارة المنبثقة من مكامن الضّعف والشّهوة والحميّة في الإنسان ومطامعه. والإسلام يطرح أمام البشريّة نهج الإمامة ووصفتها، أي ذلك الإنسان الطّافح قلبه بفيض الهداية الإلهيّة، العارف بعلوم الدّين المتميّز بفهمه أي الّذي يُجيد تشخيص الطّريق الصّحيح - ذو القوّة في عمله في عين أن الرواح النّاس وحياتهم وسعادتهم تُمثّل كلّ ما لديه. وهذا ما عبر عنه أمير المؤمنين عَلَيْ عمليًا أثناء حكمه الذي استمرّ أقل من خمس سنوات. تُمثّل أنموذجًا يُحتذى لن تنساه البشريّة أبدًا، وسيبقى خالدًا وضّاءً لقرون متمادية. وهذه هي شرة واقعة الغدير، والدّرس والمغزى والتّفسير المستقى منها.

(2002/03/03)

<sup>(1)</sup> سورة مريم، الآية 12.

إنّ كلمة «الإمامة» التي تعني في الأصل القيادة بمعناها المطلق؛ غالبًا ما تُطلق في الفكر الإسلاميّ على مصداقها الخاصّ، وهو القيادة في الشّؤون الاجتماعيّة والفكريّة والسّياسيّة. وأينما وردت في القرآن مشتقّات لكلمة الإمامة - كإمام، وأئمّة - يُراد بها هذا المعنى الخاصّ، أي قيادة

الأمّة وقدوتها. سواءً القيادة الفكريّة، أم القيادة السّياسيّة، أم الاثنين معًا. وبعد رحيل النبيّ في وظهور الانشقاق الفكريّ والسياسيّ بين المسلمين، اتّخذت كلمة الإمامة والإمام مكانة خاصّة، حيث إنّ مسألة القيادة السّياسيّة شكّلت المحور الأساس للاختلاف. وكان لهذه الكلمة في البداية مدلولها السياسيّ أكثر من أيّ مدلول آخر، ثمّ انضمّت إليها بالتدريج معان أخرى، حتّى أصبحت مسألة «الإمامة» تُشكّل في القرن الثاني الهجريّ أهمّ مسائل المدارس الكلاميّة ذات الاتّجاهات الفكريّة المختلفة؛ وكانت هذه المدارس تطرح أراءها بشأن شروط الإمام وخصائصه، أي شروط الحاكم في المجتمع الإسلاميّ، وهو معنى سياسيّ للإمامة. في شده القضيّة، جرت العادة أن يتمّ الحديث عن شروط وخصائص الإمام أي حاكم المجتمع وزعيمه وكان لكلّ فرقة في هذا المجال عقيدة وكلام. إنّ للإمامة في مدرسة التشيّع - التي يرى أتباعها أنّها أكثر القضايا الفكريّة الإسلاميّة أصالـة المعنى نفسـه أيضًا. وتتلخّص نظريّة هذه المدرسة بشأن الإمام بما يلى:

يجب أن يكون الإمام والزعيم السياسيّ في المجتمع الإسلاميّ منصوبًا من الله، بإعلان من النبيّ، وأن يكون قائدًا فكريًّا ومفسّرًا للقرآن وعالمًا بكلّ دقائق الدّين ورموزه، وأن يكون معصومًا مبرأً من كلّ عيب

خُلقيّ وأخلاقيّ وسببيّ، ويجب أن يكون من سلالة طاهرة ونقيّة، ويجب، ويجب...وبذلك فإنّ الإمامة في عُرف مسلمي القرن الأوّل والثاني كانت تعني القيادة السّياسيّة، وفي العرف الخاصّ بأتباع أهل البيت، تعني إضافة إلى القيادة السّياسيّة، القيادة الفكريّة والأخلاقيّة أيضًا.

فالشّيعة تعترف بإمامة الفرد حين يكون ذلك الفرد متمتّعًا بخصائص هي-إضافة إلى مقدرته على إدارة الأمور الاجتماعيّة مقدرته على التّوجيه والإرشاد والتّعليم في الحقل الفكريّ والدينيّ، والتزكية الأخلاقيّة. وما لم تتوفّر فيه هذه المقدرة لا يمكن أن يُعترف به كإمام بحقّ. وفي نظرهم، لا يكفي حسن الإدارة السّياسيّة والاقتدار العسكريّ والصّلاح وفتح البلدان وأمثالها من الخصائص.

إذًا، بناءً على فهم الشّيعة للإمامة، فإنّ إمام أيّ مجتمع هو تلك القدرة الفائقة الّتي توجّه وتقود الحركة الجمعيّة والفرديّة لأبناء المجتمع وفي الوقت نفسه يكون معلّم الدين والأخلاق والموجّه لحياة النّاس ومساعيهم. ومن هنا، كان النبيّ في إمامًا أيضًا، لأنّه كان القائد الفكريّ والسياسيّ للمجتمع الّذي أقام بنفسه دعائمه. وبعد النبيّ، تحتاج الأمّة إلى إمام يخلفه ويتحمّل عبء مسؤوليّاته، (بما في ذلك المسؤوليّة السّياسيّة). ويعتقد الشّيعة أنّ النبيّ نصّ على خلافة عليّ بن أبي طالب عَلَيْ في ثمّ تتقل الإمامة من بعده إلى الأئمّة المعصومين من ولده (ولأجل المزيد من التفاصيل والأدلّة ينبغي الرجوع إلى الكتب المتعلّقة بهذا المجال).

ولا بدّ من الإشارة إلى أنّ تداخل المهامّ الثّلاث للإمامة: القيادة السّياسيّة، والتعليم الدينيّ، والتهذيب الأخلاقيّ والرّوحيّ في الخلافة

والحكومة الإسلامية - حيث جُعلت الإمامة والحكومة الإسلامية ذات أبعاد وجوانب ثلاثة، كما بينه بعض المفكّرين البارزين في هذا الزّمان تبيانًا صحيحًا - ناشئ من عدم وجود تفكيك بين هذه الجوانب الثّلاثة في المشروع الإسلاميّ للحياة البشريّة. فقيادة الأمّة يجب أن تشمل هذه الحقول الثّلاثة أيضًا. وبسبب هذه السّعة وهذه الشموليّة في مفهوم الإمامة لدى الشّيعة، كان لا بدّ أن يُعيّن الإمام من قبَل الله سبحانه.

نستنتج ممّا سبق أنّ الإمامة ليست، كما يراها أصحاب النظرة السّطحيّة، مفهومًا مقابلًا لـ «الخلافة» و«الحكومة»، أو منصبًا منحصرًا بالأمور المعنويّة والروحيّة والفكريّة، وإنّما في الفكر الشيعيّ تعني «قيادة الأمّة» في شؤون دنياها وما يرتبط بذلك من تنظيم للحياة الاجتماعيّة والسّياسيّة للنّاس في المجتمع (رئيس الدولة)، وأيضًا في شؤون التّعليم والإرشاد والتّوجيه المعنويّ والروحيّ، وحلّ المشاكل الفكريّة وتبيين الأيديولوجية الإسلاميّة، «القائد الفكريّ».

هـنه المسألة الواضحة أضحت، مع الأسف، غريبة على أذهان أكثر المعتقدين بالإمامة، ولذلك نرى أنّ عرض بعض النماذج من مئات الأدلّة القرآنية والحديثيّة، ليس بالأمر الكثير كما يبدو، في هذا المجال:

في كتاب «الحجّة» من «الكافي» حديث مفصّل عن الإمام عليّ بن موسى الرضا عليت لله يذكر فيه بالتفصيل ما يرتبط بمعرفة الإمام ووصف الإمام، ويتضمّن معاني عميقة ورائعة.

من ذلك ما ورد بشأن الإمامة من أنّها: «منزلة الأنبياء، وإرث الأوصياء، إنّ الإمامة خلافة الله، وخلافة الرسول في ومقام أمير

المؤمنين عَيَيْ وميراث الحسن والحسين عَيَيْ ، إن الإمامة زمام الدين ونظام المسلمين، وصلاح الدنيا، وعزّ المؤمنين، إن الإمامة أسّ الإسلام النامي، وفرعه السّامي، بالإمام تمام الصلاة والزّكاة والصيام والحجّ والجهاد، وتوفير الفيء والصدقات، وإمضاء الحدود والأحكام، ومنع الثغور والأطراف».

وحول الإمام أنّه: «النجم الهادي، والماء العذب، والمنجي من البردى، والسّحاب الماطر، ومفزع العباد في الدّاهية، وأمين الله في خلقه، وحجّته على عباده، وخليفته في بلاده، والدّاعي إلى الله، والذابّ عن حرم الله، ونظام الدين، وعزّ المسلمين، وغيظ المنافقين، وبوار الكافرين» (1).

وفي رواية أخرى عن الإمام الصادق ذكر صراحة: أنّ كلّ ما كان يُمارسه النبيّ من مسؤوليّات ومهام يتحمّلها الإمام عليّ عَلَيْ الله والأئمّة من ولده أيضًا (2).

وفي رواية أخرى عن الإمام الصّادق عَلَيْكُ نرى تأكيدًا على إطاعة «الأوصياء»، وتوضح الرواية (3) أنّ الأوصياء هم أنفسهم الّذين عبّر عنهم القرآن بر ﴿أُولِي ٱلْأَمْرِ ﴾(4).

<sup>(1)</sup> الكافي، ج1، ص200.

<sup>(3)</sup> م.ن، ج1، ص 189.

<sup>(4)</sup> سورة النساء، الآية 83.

إنّ مئات الروايات المتفرّقة في الأبواب والكتب المختلفة، تُصرّح أنّ مفهوم الإمام والإمامة في الثّقافة الشيعيّة ما هو إلّا القيادة وإدارة شؤون الأمّة المسلمة، وأنّ أئمّة أهل البيت عَلَيْتُ هم الأصحاب الحقيقيّون للحكومة. وتدلّ جميع (هذه الروايات)، بما لا يُبقي أيّ شكّ أو ترديد، لأيّ باحث منصف، على أنّ أئمّة أهل البيت عَلَيْتُ في ادّعائهم الإمامة ذهبوا إلى ما هو أبعد من المقام الفكريّ والمعنويّ، ليُطالبوا بالحكومة أيضًا كحقّ ثابت لهم. ودعوتهم على هذا النطاق الواسع الشامل إنّما هي دعوة لنضالً سياسيّ عسكريّ لتسلّم السّلطة.

(قيادة الصادق عُلِيتُلِيرٌ ، ص69 -74)

#### الإمامة والحكومة

لـوتصـور أحـد أنّه لـم يكـن للأئمة مـن الإمـام السجّاد إلـى الإمام العسكـريّ عَلَيْكُلِم مسـوى ذكر أحكام الدّين ومعارف ه، وأنّه لم يكن لهم أيّ نوع من الجهاد السياسيّ بما يتناسب مع زمانهم، فإنّه حتمًا لا يكون قد حقّ ق غورًا كافيًا في حياة هؤلاء العظماء. فهذا ما يبرز بوضوح من أحوال هـؤلاء العظماء. وفي الأساس لا يمكن قبول معنى الإمامة في الإسلام وفي الفلسفة الّتي يطرحها الشّيعة حولها سوى من هـذا الطّريق وبما يتناسب معـه. وحتّى لو لم يكن لدينا دليلٌ واضحٌ على جهاد الأئمّة، ينبغي أن نعتقد أنّه وإن لـم يكن لدينا علم ولـم يصلنا، فإنّهم كانـوا يجاهدون. ولا يمكن أن نعلم بوجود معنّى للإمامة على هـذا النّحو في ثقافة الإسلام ـ ليس فقـط فـى ثقافة الإسلام ـ ليس فقـط فـى ثقافة التشيّع – وأن نكون معتقدين به وفي الوقت نفسه نقبل

مثلًا بأنّ أئمّتنا عِينَيْ و، جلسوا في بيوتهم طيلة المئة والخمسين سنة أو أكثر، ووضعوا كفًّا على كف وشغلوا أنفسهم ببيان أحكام القرآن والمعارف الإسلاميّة دون أن يكون لهم أيّ مواجهة سياسيّة، فمثل هذا الشيء ليس صحيحًا بأيّ شكل من الأشكال. بالطبع، عندما نقول إنّ الأئمّة جاهدوا، يجب علينا أن نلتفت إلى أنّ الجهاد يكون في كلّ زمان بشكل خاصّ. فأحيانًا، يكون الجهاد من خلال العمل الثقافيّ، والعلميّ، والسياسيّ، والتنظيميّ، والحزبيّ، وتأسيس المنظّمات، وأحيانًا أخرى من خلال الأعمال الدمويّة والأنشطة العسكريّة والقتال الظاهريّ. وفي كلّ زمان جهادٌ بنحو ما.

(1987/07/31)

من الممكن أن يُشكل البعض قائلًا: كيف كان الأئمّة عِن يُجاهدون ويُناضلون من أجل الإمساك بالحكومة، في حين أنّهم كانوا يعلمون بعلمهم الإلهي بأنّهم لن يصلوا إلى الحكومة؟ فمن المعلوم أنّ حياة الأئمّة عَن المجتمع تدلّ على أنّهم لم يتمكّنوا من الوصول إلى الحكومة، ولم يُشكّلوا المجتمع والنظام الإسلامي بحسب ما يرونه وبحسب تكليفهم. لكن كيف يُمكن للأئمّة أن يقوموا بهذا الأمر، مع أنّهم كانوا يعلمون وقد اطّلعوا بواسطة الإلهام الإلهي على ذلك؟

والجواب عن هذه الفكرة: إنّ معرفة عدم الوصول إلى الهدف لا تمنع من أداء الوظيفة والتكليف. فعلى سبيل المثال نجد في حياة النبيّ أنّه كان يعلم بهزيمة المسلمين في معركة أُحد، وكان يعلم أنّ أولئك الّذين وقفوا على كتف الجبل لن يصمدوا وسوف تُحرّكهم أطماعهم نحو الغنائم. وكذلك عندما ذهب النبيّ في إلى الطّائف من أجل هداية بني ثقيف، ولجأ

إليهم من شرّ أهل مكّة، كان يعلم أنّهم سيستقبلونه بالحصى والحجارة؛ لقد رموه بالحجارة إلى درجة أنّ الدّم سال من ساقيه المباركتين واضطُرّ إلى الرّجوع. والأئمّة عَلَيْ كانوا يعلمون ذلك كلّه. كان أمير المؤمنين عَلَيْ يعلم أنّه سوف يستشهد في الواحد والعشرين من شهر رمضان، لكنّه في الوقت نفسه، وقبيل شهر رمضان، أقام معسكرًا كبيرًا خارج الكوفة من أجل أن يُكمل حربه على معاوية. لو كانت معرفة أمير المؤمنين عَلَيْ أُم موجبة لأن لا يعمل طبق المسار العاديّ، فلماذا نصب ذاك المخيّم؟ ولماذا جيّش الجيوش فأخرج النّاس إلى خارج الكوفة وجعلهم ينتظرون؟ لماذا؟ ما هي الفائدة؟ إنّ معرفة الأئمّة عَلَيْ بأنّهم لن يصلوا إلى الحكومة لا ينبغي أن تؤدّي إلى إيقاف مساعيهم. بل يجب السّعي والجهاد والقيام بكلّ ما ينبغي كشخص لا يعلم ما ينتظره.

(1985/04/21)

### المراحل الأربع لمسيرة الإمامة

ظهرت مسيرة الإمامة منذ اليوم الأوّل لرحيل النبيّ في أو في شهر صفر من السنة الحادية عشرة للهجرة - واستمرّت حتّى عام وفاة الإمام الحسن العسكريّ عَلَيْ أو في شهر ربيع الأوّل سنة 260 هـ - وسط مجتمع المسلمين. وطوت المسيرة، خلال هذه السنوات، أربع مراحل بصورة تقريبيّة، وكان لكلّ مرحلة خصائصها بلحاظ مواقف الأئمّة عَلَيْ مقابل القوى السّياسيّة المهيمنة.

المرحلة الأولى: هي مرحلة السكوت، أو مرحلة التّعاون مع الحكّام والسّلطات.

تميّزت هذه المرحلة بأنّ المجتمع الإسلاميّ الحديث الولادة والفتيّ كان محفوفًا بأعداء مقتدرين تربّصوا بالإسلام من الخارج، وبوجود عناصر من جماعات حديثة العهد بالإسلام، لا تتحمّل أن ترى تشتّنا في المجتمع الإسلاميّ، وكلّ ثغرة في جسد الأمّة كانت تُشكّل تهديدًا لأساس المجتمع الإسلاميّ ووجوده. ومن جانب آخر، لم يكن منحنى انحراف الواقع عن الحقيقة كبيرًا بحيث لم يعد قابلًا للتحمّل منحنى انحراف الواقع عن الحقيقة كبيرًا بحيث لم يعد قابلًا للتحمّل

بالنسبة لشخص مثل أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عَلَيْ ـ الّذي هـ و أحرص النّاس على سلامة الرّسالة وسلامـة المجتمع الإسلاميّ وأكثرهـم التزامًـا بها - ولعـلّ هذه الحالـة الّتي حدثت في المجتمع الإسلاميّ، هـي الّتي أشـار إليها رسول الله عليه عين أوصى تلميذه الفذّ بالصبر عند وقوعها (1).

لقد استوعبت هذه المرحلة الّتي امتدت لـ 25 سنة حياة الإمام عليّ عَلَيْ منذ وفاة الرسول الأكرم على اللهجرة - حتى تولّيه الخلافة - سنة 35 للهجرة. وقد شرح الإمام موقفه في هذه المرحلة من خلال الكتاب الّذي وجّهه إلى أهالي مصر، عبر مالك الأشتر عندما ولاه إمارتها، حيث جاء فيه: «فأمسكت يدي، حتّى رأيت راجعة النّاس قد رجعت عن الإسلام يدعون إلى محق دين محمّد في فخشيت إن لم أنصر الإسلام وأهله أن أرى فيه ثلمًا أو هدمًا تكون المصيبة به علي أعظم من فوت ولا يتكم،... فنهضت في تلك الأحداث» (2).

إنّ حياة أمير المؤمنين عَلَيْتُلِيرٌ في هذه السنوات الـ 25 لهذه المرحلة، تحكي عن التدخّل الفعّال والدّعم والعون الناتج من الحرص الكبير على الإسلام ومجتمع المسلمين. إنّ أجوبة وإرشادات هذا الإمام لخلفاء زمانه، فيما يتعلّق بالقضايا السّياسيّة والاجتماعيّة وغيرها، قد نُقلت في نهج

<sup>(1)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج28، ص 210. عن رسول الله هي قال: «يا علي إن القوم نقضوا أمرك واستبدّوا بها دونك وعصوني فيك فعليك بالصبر حتى يُنزل الله الأمر، وإنهم سيغدرون بك لا محالة فلا تجعل لهم سبيلاً إلى إذلالك وسفك دمك، فإن الأمّة ستغدر بك بعدي، كذلك أخبرني جبرئيل عَلَيْهِ من ربي تبارك وتعالى».

<sup>(2)</sup> نهج البلاغة، ص 451.

البلاغة وغيرها من كتب الحديث والتّاريخ، وهي شاهدة على عدم تردّده في هذا النهج.

المرحلة الثانية: هي مرحلة تسلّم الحكم ووصول الإمام إلى السّلطة. وقد استغرقت (هذه المرحلة) أربعة أعوام وتسعة أشهر من خلافة أمير المؤمنين عليّ عَلَيّ الله وبضعة أشهر من خلافة ولده الحسن عَلَيّ الله وما المرحلة وما اكتنفته من آلام وهموم ومشاكل ومصاعب لا تُحصى ولا تنفك عادة عن كلّ حكومة ثوريّة، إلّا أنّها سجّلت أنصع الصفحات وأروعها في تاريخ الحكومة الإسلاميّة، بما قدّمته من طريقة إنسانيّة في التّعامل، ومن عدل مطلق والتزام دقيق بأحكام الإسلام وبأبعاده المختلفة في إدارة المجتمع الإسلاميّ. هذا إلى جانب الحزم والصّراحة والجرأة في التّطبيق واتّخاذ المواقف.

إنّ هـنه المرحلة من تاريخ الإمامة كانت النمـوذج الّذي دعا أئمّة أهل البيـت عِنْ مُخْرِد، خلال القرنين التاليين، إلى تطبيقه في الحياة السّياسيّة والاجتماعيّة وسعـوا على طريقه. وكان الشّيعة يذكـرون مثل هذه الذكرى العظيمة ويتحسّرون عليها، ويندّدون بالأنظمة الّتي تلتها عند مقارنتها بها. في الوقت نفسه، كانت درسًا وتجربة ملهمة يمكن أن تدلّ على وضع وأحوال أيّة حكومة ثوريّة وإسلاميّة صرفة داخل مجتمع وجماعة لم تتربَّ أو انجرّت نحو الانحراف، ومنذ ذلك الوقت كانت تُفرض الأساليب والمناهج البعيدة المـدى والمتلازمة مع كلّ أنـواع التربية الصعبة والحزبيّة الشديدة على الأئمّة اللاحقين.

فبعد صلح الإمام الحسن علي المنافع من العمل شبه السري للشّيعة ، كان هدف العادة القيادة الإسلامية إلى عترة النبي في الفرصة المناسبة. وهذه الفرصة، ووفق الاستنتاج الطبيعي، لم تكن بعيدة المنال وكان تحققها مأمولًا بعد انتهاء حياة معاوية الشريرة؛ لهذا، يمكن تسمية المرحلة الثالثة برمرحلة السّعي البنّاء القصير المدى لإيجاد الحكومة والنّظام الإسلاميّ، (1).

المرحلة الرّابعة: وهي مرحلة متابعة ذلك النّهج في برنامج بعيد المدى؛ في زمن قارب القرنين، شهد انتصارات وهزائم في مراحل مختلفة، وتلازم مع الانتصار القاطع في مجال العمل الأيديولوجيّ، وامتزج بمئات التكتيكات المتناسبة مع الزّمان، والمزيّنة بآلاف مظاهر الإخلاص والتضحية وعظمة الإنسان الّذي يريده الإسلام.

(قيادة الإمام الصادق عَلَيْتُلِيِّ ، ص 16- 19)

إنّ أهم شيء في حياة الأئمة علي ممّا لم يتمّ الالتفات إليه بصورة لائقة، هو عنصر الجهاد السياسيّ الحادّ في بداية النصف الثاني من القرن الأوّل للهجرة، حينما امتزجت الخلافة الإسلاميّة وبصورة علنيّة بزخارف السلطنة والملكيّة وتبدّلت الإمامة الإسلاميّة إلى حكومة ملكية جائرة. هناك شدّد أئمّة أهل البيت عليّة نضالهم السياسيّ بما يتناسب

<sup>(1)</sup> في هذا المجال قد بحثت وضمن عدّة خطب بشرح وتفصيل وذكر الوثائق والشواهد (الكاتب).

مع الأوضاع والظّروف. وكان الهدف الأكبر لهذا النّضال هو تشكيل النّظام الإسلامي وتأسيس الحكومة على أساس الإمامة. ولا شكّ بأنّ تبيين وتفسير الدّين بحسب الرؤية الخاصّة لأهل بيت الوحي، ورفع التّحريفات والتّفسيرات المغلوطة للمعارف الإسلاميّة والأحكام الدينيّة، كانت أيضًا هدفًا مهمًّا لجهاد أهل البيت عَلَيْتِيْ . إلّا أنّه طبق القرآئن الحتميّة، لم يكن جهاد أهل البيت منحصرًا بهذه الأهداف، ولم يكن لديهم هدف أعظم من هدف «تشكيل الحكومة العلويّة» وتأسيس النّظام الإسلاميّ العادل. وإنّ أشدّ الصعاب التي واجهها الأئمّة وأنصارهم، في حياتهم المليئة بالمرارة والإيثار، كانت بسبب امتلاك مثل هذا الهدف، وقد كانوا منذ عهد الإمام السجّاد عَلَيْتَ وبعد واقعة عاشوراء ينهضون لتأمين الأرضيّة المناسبة البعيدة المدى لتحقّق هذا الهدف.

وقد كان التيّار المرتبط بأئمّة أهل البيت عَنْ السّيعة - يُعتبر العدوّ الأكبر والأخطر للأجهزة الحاكمة، في جميع مراحل المائة وأربعين سنة، ما بين واقعة عاشوراء وقضية ولاية العهد للإمام الثامن. ولقد تأمّنت الظّروف والأرضيّة المناسبة في تلك المدّة عدّة مرّات، واقترب نضال التشيّع، الّذي ينبغي تسميته بالنهضة العلويّة، من الانتصارات الكبرى. ولكن في كلّ مرّة كانت تبرز الموانع على طريق النّصر النهائيّ. وفي الأغلب، فإنّ أكبر الضّربات كانت توجّه إلى المحور والمركز الأساس لهذه النهضة، وهو شخص الإمام في كلّ زمان، من خلال سجنه أو قتله. وعندما كان الدور يصل إلى الإمام اللاحق كان القمع والضّغط والتّشديد يصل إلى حدّ يتطلّب زمانًا أطول من أجل تهيئة وإعداد الأرضيّة المناسبة.

وقد تمكّن الأئمّة من تثبيت التشيّع وسط هذا الإعصار الشديد لهذه الأحداث بكلّ شجاعة وحكمة، كتيّار صغير لكنّه عميقٌ وقويٌ وثابتُ وسط تلك المعابر الشديدة والخطرة. ولم يتمكّن الحكّام الأمويّون والعبّاسيّون من القضاء على تيّار الإمامة بقتلهم الإمام. وقد بقي هذا الخنجر الحادّ دومًا في خاصرة أجهزة الحكم، ويقضّ مضاجعهم بشكل دائم.

(1984/08/09)



# الإمام علمي علية

- ا مدرسة الإمام علي عَلَيْتَلِيرٌ.
- مرحلة السكوت والتعاون.
  - مرحلة الخلافة.
- القدرة والمظلومية والنصر.

### مدرسة الإمام عليّ عَلَيْكُلِرُ

إنّ وجود أمير المؤمنين عَلَيْ يُعدّ درسًا خالدًا لا يُنسى لكلّ الأجيال البشريّة، من جهات عدّة وفي الظّروف والأوضاع المختلفة؛ سواءً في عمله الفرديّ والشخصييّ أم في محراب عبادته أم في مناجاته أم في زهده أم في فنائه في ذكر الله، أم في جهاده مع النفس والشّيطان والدوافع النفسانية والمادية. ما زالت كلمات أمير المؤمنين عَلِي عيري» ألا أيتها أفاق عالم الخلقة والحياة الإنسانيّة: «يا دنيا... غرّي غيري» ألا أيتها الزخارف الدنيويّة والزبارج المليئة بالجاذبيّة وكلّ أنواع الزبارج التي تجذب أقوى البشر، اذهبي إلى شخص آخر لتخدعيه، إنّ عليًّا أكبر وأقوى وأسمى من هذه الأمور. لهذا يجد كلَّ إنسان صاح دروسًا لا تُنسى في كلّ لحظات حياة أمير المؤمنين عَلَيْ في ارتباطه بالله وإيمانه به.

وفي البعد الآخر أيضًا، في جهاده لأجل رفع خيمة الحقّ وإقامة العدالة، أي منذ ذلك اليوم الذي حمل فيه النبيّ الأكرم على عاتقه، ومن السّاعات الأولى، وجد إلى جانبه شخصًا مجاهدًا مؤمنًا

<sup>(1)</sup> نهج البلاغة، ص 480.

إذا كانت مفاهيم الحقّ والعدل والإنسانية، وغيرها من المفاهيم الّتي لها قيمة إنسانية بالنسبة لأصحاب الفهم في هذا العالم، قد بقيت وازدادت قوّة ورسوخًا يومًا بعد يوم، فذلك بسبب تلك المجاهدات والتّضحيات. لو لم يكن أمثال عليّ بن أبي طالب عَلَيْ ﴿ والّذين هم عبر تاريخ البشريّة قلّة نادرة لما كان اليوم من وجود لأيّ قيمة إنسانيّة؛ ولما كانت هذه العناوين الجذّابة للنّاس تمتلك أيّ جاذبية؛ ولما كان للبشر حياةً وحضارة وثقافة وآمالٌ وقيم وأهداف سامية؛ ولتبدّلت البشريّة إلى حيوانيّة وحشيّة وسبعيّة. إنّ البشريّة مرتهنة لأمير المؤمنين عَلَيْ ولكلّ إنسان بلغ من السموّ مرتبته في حفظ المفاهيم السّامية. إنّ كلّ ذلك الجهاد ترك هذا الأثر.

البعد الآخر من حياة أمير المؤمنين عَلَيْتُلا هو ميدان الحكومة. عندما تسلّم هذا الإنسان، صاحب الفكر العميق والشّخصيّة العظيمة، الحكومة في نهاية الأمر؛ قام بأعمال في ذلك العهد المختصر، لوقام المؤرّخون والكتّاب والفنّانون ولسنوات طويلة بالكتابة عنها وتجسيدها وتصويرها لما قالوا إلا القليل. كان وضع حياة أمير المؤمنين عَلِيتَلا في عصر حكومته قيامة. أصلًا، لقد بدّل على معنى الحكومة.

إنّه تجسيدٌ للحكومة الإلهية، وتجسيدٌ للآيات القرآنية بين المسلمين، وتجسيد للهذل المطلق. وتجسيد للهذل المطلق. كان يُقرّب المساكين<sup>(2)</sup> ويعتني بالضعفاء عناية خاصّة؛ وكان الوجهاء، كان يُقرّب المساكين<sup>(2)</sup> ويعتني بالضعفاء عناية خاصّة؛ وكان الوجهاء، الّذين يفرضون أنفسهم بغير حقّ بواسطة المال والسّلطة وغيرها من الوسائل، كانوا في نظر عليً هم والتراب على حدٍّ سواء. والّذي كان في نظره وقلبه ذا قيمة، هو الإيمان والتقوى والإخلاص والجهاد والإنسانية. وبهذه المباني القيّمة حكم أمير المؤمنين عَلَيْ أقلٌ من خمس سنوات. لقد مضت قرون وهم يكتبون عن أمير المؤمنين عَلَيْ ، ولم يكتبوا إلّا القليل، ولم يستطيعوا أن يُصوّروا الأمر تصويرًا صحيحًا، وأفضلهم القليل، ولم يستطيعوا أن يُصوّروا الأمر تصويرًا صحيحًا، وأفضلهم

(1991/01/30)

<sup>(1)</sup> سورة الفتح، الآية 29.

<sup>(2)</sup> ابن أبي الحديد، عبد الحميد بن هبة الله، شرح نهج البلاغة، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، منشورات مكتبة المرعشي النجفي، قم، إيران، الطبعة الأولى، 1404هـ، ج18، ص 226.

إنّ أعظم خصائصه هي التّقوى. فنهج البلاغة هو كتاب التقوى، وحياته طريق وسبيل التقوى.

(1999/01/08)

فه ذه الآية الشّريفة: ﴿ وَمِنَ النّاسِ مَن يَشُرِى نَفْسُهُ البّيغَاءَ مَمْضَاتِ اللّهِ هو عليّ بن أبي طالب عليه الصلاة والسّلام. تقول الآية إنّ من بين النّاس من يبيع نفسه ووجوده، أي أعزّ ما عند الإنسان، هذا الرّأسمال العزيز الوحيد الّذي لا يُمكن جبرانه - بحيث إنّك لوقدّ منه لن يكون بعدها عنه بديل. فبعضٌ يُقدّم هذا الرأسمال وهذا الوجود دفعة واحدة من أجل الحصول على رضا الله لا غير، ﴿ وَمِنَ النّاسِ مَن يَشُرِى ﴾ أي يبيع نفسه ويُقدّم وجوده ﴿ أَبِعَنَ مَمْضَاتِ اللّهِ ﴾ فلا يوجد في البين أيّ هدف آخر أو أيّ مقصد دنيويّ أو أيّ دافع ذاتيّ، بل فقط وفقط جلب رضا الله. وفي مقابل مثل هذا الإيثار وهذه التضعية، فإنّ الله لا يُمكن أن يكون من دون ردّ فعل يُناسبها، ﴿ وَاللّهُ رَا وَاللّهُ اللهِ عَلَى بن أبي طالب عَلَيْ بن أبي طالب عَلَيْ بن أبي طالب عَلَيْ بن أبي طالب عَلَيْ في هذا البعد.

الناظر إلى تاريخ حياة أمير المؤمنين عَلَيْ ، منذ الطفولة، ومنذ ذلك الوقت الذي كان فيه في سنّ التاسعة أو الحادية عشرة، يرى أنّه كان قد آمن بنبوّة الرّسول الأكرم في وأدرك الحقيقة بوعي تامّ وتمسّك بها، ومنذ تلك اللحظة وإلى حين لحظة محراب العبادة، سحر يوم التاسع عشر

<sup>(1)</sup> سورة البقرة، الآية 207.

من شهر رمضان، قدّم نفسه في سبيل الله فرحًا مسرورًا مليئًا بالشّوق إلى لقاء ربه. فطوال هذه السنوات الخمسين تقريبًا أو أكثر، منذ سنّ العاشرة وحتى سن الـ 63، يُرى أنّ هناك خطّا واحدًا مستمرًّا يشرح ويُبيّن حياة أمير المؤمنين عَليَّ إلهُ ، وهو خطَّ الإيثار. وفي كلَّ القضايا الَّتي مرَّت عليه عَليه الله هذا التاريخ الممتدّ لـ 50 سنة، تظهر علائم الإيثار من البداية وحتّى النّهاية. وهذا في الحقيقة درسٌ وعبرةٌ لنا. ونحن، الّذين نتحـدّث عنه ونبحـث عنه ونُعرف في العالم بمحبّته، يجـب علينا أن نأخذ هذا الدرس منه عَلَيَّكُمْ ، فمجرّد الحبّ لا يكفى، ومجرّد معرفة فضيلة عليّ لا تكفى. كان هناك من يعترف في قلبه بفضائل على بن أبي طالب عَلْ الله على الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله ولعلُّهم أكثر منَّا نحن الَّذين يفصلنا عنه 1400 سنة، هؤلاء أو بعضهم كانوا يُحبُّون عليًّا من القلب كإنسان معصوم ومنزّه، أمَّا سلوكهم فكان سلوكًا مختلفًا. لأنَّه لم يكن لديهم تلك الخاصيَّة نفسها، وذلك الإيثار نفسه، وترك الذَّات نفسه، وترك العمل من أجل الذَّات نفسه، فكانوا ما زالوا عالقين في سجن النفس. أمّا امتياز عليّ فكان بأنّه لم يقع في أسر النّفس. لم يكن للـ «أنا» مكان عنده، بل ما كان له مكان عنده كان التكليف والهدف والله والجهاد في سبيل الله.

لقد تحمّل أمير المؤمنين الأذى والسخرية منذ بداية إيمانه بالنبيّ، وعندما كان ما زال في مرحلة الطّفولة. تصوّروا مدينة يستخدم أهلها العنف بشكل طبيعيّ، ولم يكونوا متحضّرين ووقورين ولائقين؛ قومً يتشاجرون عند أدنى مسألة، وشديدو التعصّب لتلك العقائد الباطلة؛ في مثل ذلك المجتمع، طُرحت رسالة من إنسانِ عظيم جعلت كلّ شيء في

ذلك المجتمع مورد تشكيك، على مستوى العقائد والآداب والتقاليد؛ فمن الطبيعي أن ينهض الجميع وبكل طبقاتهم، حتى عوام النّاس، لمخالفة النبي المحتى فحتى عن هكذا إنسان وعن هكذا رسالة، بكل وجوده ويقوم باتباعه، فإنّ ذلك يتطلّب نكران الذّات. وكانت هذه خطوة أمير المؤمنين الأولى في نكران الذّات.

وقف على بن أبي طالب عَلَيْ لمدّة 13 سنة إلى جانب الرسول عليه الله المرسول المنه المرسول المنه المرسول وفي أصعب المواطن. صحيحٌ أنّ هجرة الرسول الأكرم عليه كانت اضطراريّة وتحت الضّغط المتواصل لقريش وأهل مكّة، لكنّها كانت ذات مستقبل مشرق. فالجميع كان يعلم أنّ هذه الهجرة هي مقدّمة النّجاحات والانتصارات. هناك عندما تتجاوز أيّ نهضة مرحلة المحنة لتدخل في مرحلة الرّاحة والعزّة، هناك عندما يكون الجميع منشغلًا بحسب العادة لكي يوصلوا أنفسهم أسرع من غيرهم علهم يأخذون من المناصب الاجتماعيّـة شيئًا وينالون موقعيّـةً؛ في تلك اللحظة بالـذّات، كان أمير المؤمنين عَلِيَّ إِلَّ مستعدًّا لأن ينام مكان الرسول عليه في فراشه في تلك الليلة المظلمة الحالكة، حتّى يتمكّن الرّسول من الخروج من منزله ومن هذه المدينة. في تلك الليلة، كان مقتل من ينام في ذاك الفراش أمرًا شبه قطعيّ ومسلّمًا به. كوننا نحن نعلم ما حدث، ونعلم أنّ أمير المؤمنين لم يُقتل في تلك الحادثة، هذا لا يعنى أنّ الجميع في تلك الأثناء كان يعلم ذلك، كلًّا، فالقضيَّة كانت أنَّه في ليلة حالكة، وفي لحظة معيّنة، كان من المقرّر أن يُقتل شخصٌ حتمّا. كان يُقال أنّه ومن أجل أن يخرج هذا السيّد من هنا ينبغي أن يكون هناك شخصٌ آخر مكانه حتّى يشعر الجواسيس،

الذي ن يُراقبون، بأنّه ما زال هناك، فمن هو المستعدّ لذلك؟ هذا هو إيثار أمير المؤمنين عَلَيْ الذي يُعدّ بذاته حادثة استثنائية من حيث الأهمّية. لكنّ توقيت هذا الإيثار يزيد من أهميّته. ففي أيّ وقت كان ذلك؟ في الوقت الذي كان متوقّعًا أنّ تصل فيه هذه المحنة إلى نهايتهًا، وأن يذهبوا لتشكيل الحكومة، وأن يكونوا مرتاحين؛ وأهل يثرب قد آمنوا وينتظرون النبيّ. الكلّ كان يعلم ذلك. في مثل هذه اللحظة، يقوم أمير المؤمنين عَلِيَهُ بهذا الإيثار، فلا ينبغي أن يكون هناك أيّ دافع شخصيّ في مثل هذا الإنسان، حتّى يقدم على مثل هذه الحركة العظيمة.

وبعدها يأتي إلى المدينة وتبدأ المعارك والقتال المتواصل لحكومة النبيّ الفتيّة. فالمعارك والحروب كانت دائمة، هكذا كانت خاصيّة تلك الحكومة. كان هناك مواجهات دائمة، بدأت قبل معركة بدر، واستمرّت على مدى السنوات العشر تلك، وإلى آخر حياة النبيّ الأكرم في النبيّ الأكرم في عشرات المعارك والمواجهات مع الكفّار على مختلف أنواعهم الأكرم وشُعبهم، وفي كلّ هذه المراحل، كان أمير المؤمنين عين وأقسامهم وشُعبهم، وفي كلّ هذه المراحل، كان أمير المؤمنين عين الموت بين يديّ النبيّ في مكما بينه أمير المؤمنين عين نفسه، وأظهره التاريخ في جميع هذه المراحل والميادين المهولة: «ولقد واسيته بنفسي في المواطن التي تنكص فيها الأبطال وتتأخّر فيها الأقدام» أأ. وقف أمير المؤمنين علي شيء أو

<sup>(1)</sup> نهج البلاغة، ص 311.

يقول إنّ هناك خطرًا. بينما كان بعض النّاس يُفكّر في نفسه والحفاظ عليها بحجّة أن يكون مفيدًا للإسلام فيما بعد. ولم يخدع أمير المؤمنين عَلَيْتُ فنفسه أبدًا بمثل هذه المعاذير، ولم تكن نفسه السّامية لتُخدع. ففي جميع مراحل الخطر كان أمير المؤمنين عَلَيْتُ حاضرًا في الخطوط الأمامية. (1999/01/08)

### مرحلة السكوت والتعاون

إنّ أشد مراحل حياة أمير المؤمنين عَيْنَ ، بنظري، قد بدأت في هده السنوات الثلاثين، أي بعد انتهاء عصر النبيّ فو وارتحاله عن هذه الدنيا. كانت تلك الأيّام، أصعب مراحل حياة أمير المؤمنين عَيْنَ ، ففي تلك الأيّام الّتي كان النبيّ العزيز في موجودًا فيها وكان (أمير المؤمنين) يذهب ويُجاهد في كنفه، كانت الأيّام جميلةً وعذبة. في تلك الأيام المرّة، والأيام التي تلت ارتحال النبيّ الأكرم والتي كانت أيّامًا نادرةً، كانت قطع الليل المظلم للفتنة تسدّ آفاق الرّؤية أمام الأعين، بحيث لا يستطيع أولئك الذين كانوا يريدون أن يسيروا بالاتّجاه الصحيح أن يخطوا خطوةً واحدة، في ظلّ مثل هذه الظرّوف نجح أمير المؤمنين عَيْنَ في أعظم امتحانات الإيثار.

أوّلًا، أوّل ما حضرت الوفاة رسول الله هذا ، كان أمير المؤمنين عَلَيْ الله منشغ للا بأداء التكليف؛ لا أنّه لم يكن يعلم بوجود اجتماع ومن الممكن أن يُحدّد فيه مصير السّلطة والحكومة في العالم الإسلامي؛ قلم تكن هذه هي قضيّة أمير المؤمنين، ولم تكن القضيّة بالنسبة له قضيّة «الأنا». فبعد أن استقرّت مسألة الخلافة، وبايع النّاس أبا بكر وانتهى كلّ شيء، انزوى أمير

المؤمنين عَلَيْ الله والم يُسمع منه أيّ كلمة أو موقف يحكي عن معارضته للجهاز الحاكم. لقد سعى في الأيّام الأولى لعلّه يتمكّن من إحقاق ما يراه بحسب عقيدته حقًّا، وممّا ينبغي القيام به. وعندما رأى الأمر خلاف ذلك، وأنّ النّاس قد بايعوا وانتهت القضيّة، وأضحى أبو بكر خليفة

المسلمين، هنا نجد أنّ أمير المؤمنين عَلَيْتُ ، عُرف عبر التّاريخ كشخص، وإن كان معارضًا لكنّه لم يبدر منه أيّ خطر أو تهديد على الجهاز الحاكم، وبأيّ كيفيّة كانت. لقد قال أمير المؤمنين عَلَيْتُ في هذه المرحلة – والّتي لم تكن مديدة، لعلّها لم تكن أكثر من عدّة أشهر لقد علمتم أنّي أحق النّاس بها من غيري ويقصد الخلافة. «ووالله لأسلمن ما سلمت أمور المسلمين»، فما دمتُ أرى أنّه لا يُظلم أحد، «ولم يكن فيها جورٌ إلا عليّ خاصّة» (أ)، فإنّي لن أقوم بأيّ عمل ولن أعارض أبدًا.

وبعد مدّة وجيزة، لا تزيد على عدّة أشهر، بدأ ارتداد بعض الجماعات، ولعلّها كانت مدفوعة لذلك، حيث شعرت بعض القبائل العربية أنّه طالما لا يوجد نبيّ ولا يوجد قائد للإسلام، فلا بأس أن يختلق وا إشكالات وأن يعارضوا ويُحاربوا ويُثيروا القلاقل، ولعلّ ذلك كان بتحريك من المنافقين، فنشأ تيّار الردّة - أي ارتداد مجموعة من المسلمين - وبدأت حروب الردّة. وهنا حيث أصبح الوضع على هذا النّحو، رأى أمير المؤمنين عليك أنّ الأمر لم يعد يحتمل الجلوس وعليه أن ينزل إلى الميدان للدّفاع عن الحكومة. هنا يقول: «فأمسكت يدي»، ويقصد ما جرى في قضيّة الخلافة

<sup>(1)</sup> نهج البلاغة، ص 102.

وصيرورة أبي بكر خليف ة للمسلمين، «أمسكت يدي» وجلست جانبًا. كانت هذه حالة اختيار الانزواء، «حتّى رأيت راجعة النّاس قد رجعت عن الإسلام، يدعون إلى محق دين محمّد عن الإسلام، هنا نزلت إلى من النّاس قد ارتدّوا عن الإسلام ويريدون محو الإسلام، هنا نزلت إلى الميدان. لقد دخل أمير المؤمنين الميدان بصورة فعّالة، وهكذا كان في جميع القضايا الاجتماعيّة المهمّة.

ويصف أمير المؤمنين علي حضوره في مرحلة الـ 25 سنة من خلافة الخلفاء الثّلاثة، بالوزارة؛ فعندما جاؤوا إليه بعد مقتل عثمان وبايعوه بالخلافة، قال: «وأنا لكم وزيرًا خيرٌ لكم منّي أميرًا» أي كما كنت لكم في السّابق دعوني كذلك. فقد كان مقامه وموقعيّته طوال الـ25 سنة موقعيّة الـوزارة؛ أي أنّه كان في خدمة الأهداف دومًا، وكان يُعين المسؤولين والخلفاء الّذين كانوا على رأس الأمور حيث يلزم، ومثل هذا يُعدّ إيثارًا لا مثيل له، يحيّر الإنسان في الواقع ويجعله يُفكّر كم أنّ أمير المؤمنين عَلَيْتَهِ كان مؤثرًا في حياته.

وخلال الـ 25 سنة هذه، لـم يُفكّر أبدًا بالقيام والانقلاب والمعارضة وجمع العدّة والإمساك بالسّلطة والسّيطرة على الحكومة. مثل هذه الأمور تأتي على أذهان النّاس. عندما ارتحل الرسول الأكرم على أذهان النّاس. عندما وتعدل الرسول الأكرم عن الدنيا كان عمر أمير المؤمنين عَلَيْتُ نحو 33 سنة. وبعدها فإنّ كل المسائل الجدّابة التي كان من الممكن أن تتوفّر لإنسان، كانت موجودة في أمير المؤمنين

<sup>(1)</sup> نهج البلاغة، ص 451.

<sup>(2)</sup> م.ن، ص 136.

ولكن على نحو أعلى وأسمى؛ من مراحل شبابه وقدرته الجسمانية ومرحلة نشاطه، إلى الوجاهة والمحبوبية بين عموم النّاس، إلى الذّهن الوقّاد والعلم الوفير. فلو أراد أن يقوم بأيّ عمل لاستطاع ذلك. إلا أنّ أمير المؤمنين عَلَيْ أَيْ ، على مدى الـ 25 سنة هذه، لم يُسمع منه أيّ شيء، ولم يقم بأيّ تحرّك إلّا من أجل خدمة تلك الأهداف العامّة والكليّة للنظام الإسلاميّ الّذي كان أولئك الخلفاء على رأسه. وكان هناك أحداث عظيمة استثنائية، ولا أريد الآن أن أدخل هنا في شرح الموارد التاريخية.

وبعد موت الخليفة الثّاني، دُعي أمير المؤمنين عَيْنِي إلى الشّورى لم يقل إنّ المتشكّلة من ستة أشخاص، فلم ينزعج ودخل في الشّورى. لم يقل إنّ هـؤلاء ليسوا من مستواي، فأين طلحة والزبير وأين عبد الرحمن بن عوف وأين عثمان وأين أنا؟ وطبقًا لوصية عمر، فقد جعلوا ستة أشخاص بعنوان الشّورى من أجل أن ينتخبوا من بينهم خليفةً. وكان حظّ أمير المؤمنين بالخلافة من بين هؤلاء الستّة هو الأوفر. وكان رأي عبد الرحمن بن عوف هو الرأي الفاصل. فقد كان لأمير المؤمنين صوتان هو والزبير، وكان لعثمان صوتان هو وطلحة، وكان لعبد الرحمن بن عوف صوتان هو وسعد بن أبي وقاص، وكان صوت عبد الرحمن بن عوف هو الصّوت الفاصل. فلو بايع أمير المؤمنيين عثمان لصار هو الخليفة. هنا المؤمنيين عَيْنَ لا لله وسنّة النبي شوسأله إن كان توجّه (عبد الرحمن بن عوف) إلى أمير المؤمنيين عَيْنَ وسأله إن كان يعمل بكتاب الله وسنّة النبي شوسية الشيخين، أي الخليفتين السابقين. يعمل بكتاب الله وسنّة النبي أعمل بكتاب الله وسنّة النبي القد كان من الممكن لأمير المؤمنين أن يحصل على الحكومة ويُمسك بزمام السّلطة، لو الممكن لأمير المؤمنين أن يحصل على الحكومة ويُمسك بزمام السّلطة، لو

أنّه تغاضى بأقلّ قدر ممكن عمّا هو صحيحٌ وحقّ. لكنّ أمير المؤمنين عَلَيَكُلِهُ لم يُفكّر بذلك لحظة واحدة، ففقد الحكومة وخسر السّلطة. وهنا قد آثر ولم يطرح نفسه وإنّيته أبداً، بل جعلها تحت قدميه. وما كانت مثل هذه المشاعر لتبرز في أمير المؤمنين عَلَيْكُلِهُ من الأساس.

وبعد مرور 12 سنة من حكومة عثمان، كثُرت الاعتراضات عليه في نهاية الأمـر، وبدأ النَّاس يُخالفونـه ويعترضون عليه كثيـرًا، وتقاطروا من مصر ومن العراق ومن البصرة ومن أماكن أخرى، وفي النَّهاية تشكَّل جمعٌ كبير وحاصروا بيت عثمان وهددوه. هنا ماذا يُمكن أن يفعل أيّ إنسان في موضع أمير المؤمنين عَلِيَّ إِلا ؟ ذاك الّذي يرى نفسه صاحب حقّ بالخلافة، وكان لمـدّة 25 سنة يتغاضي عن حقّه وهو يعترض على سلوك الحاكم الحالي، ها هو الآن يرى بيت هذا الخليفة محاصرًا. فالشخص العاديّ بل حتّى النخب والوجهاء ماذا يفعلون في مثل هذه الحالة؟ نفس العمل الّذي قام به الآخرون، نفس ما فعله كلّ من طلحة والزبير وغيرهم، وكلّ الآخرين الّذين كان لهم في قضية عثمان ما كان. إنّ قضية قتل عثمان هي من الأحداث المهمّـة جداً في تاريخ الإسلام، ويُمكن للإنسان أن يُشاهد في نهج البلاغة وفي الآثار وفي التاريخ الإسلاميّ ما الّذي أدّى إلى مقتل عثمان، ليتّضح له بشكل كامل من الّذي قتل عثمان ومن الّذي دفع إلى قتله. أولئك الّذين كانوا قد جعلوا ادّعاء محبّة عثمان فيما بعد محور تحرّكاتهم، هنا طعنوه من الخلف، وكانوا يُحرّ كون الأمور من وراء الكواليس. سألوا عمرو بن العاص من الدي قتل عثمان، فقال: فلأنِّ وذكر اسم أحد الصحابة ـ هو الّذي صنع سيفه، والآخر أحده، والثالث سمّه، وذاك طعنه به. الواقع هو هذا.

نجد أنّ أمير المؤمنين عَلَيْ في هذه الحادثة يقوم بكمال الإخلاص بما يراه تكليفًا إلهيًّا وإسلاميًّا؛ فيُرسل كلّاً من الحسن والحسين عَلَيْ ، هاتين الجوهرتين العظيمتين وبقيّة النبيّ عُمَان ، إلى بيت عثمان من أجل الدّفاع عنه. كان المخالفون يُحاصرون بيت عثمان ويمنعون دخول الماء إليه، وكان أمير المؤمنين عَلَيْ يُرسل له الماء والطعام ويُفاوض مرّات ومرّات أولئك الّذين غضبوا على عثمان، لعلّه يُهدّئ من روعهم. وعندماً قتلوا عثمان غضب أمير المؤمنين عَلَيْ .

هنا أيضًا، نجد أنّه لا يُمكن أن نُشاهد في أمير المؤمنين عَلِيّ أيّ حالـة من الإنّية وحبّ الذّات ومشاعر الأنا الّتي يُمكن أن توجد في كلّ فرد من النّاس. فبعد أن قُتل عثمان كان من الممكن لأمير المؤمنين عَلَيْ أن ينزل إلى الميدان كوجه وجيه، وكشخص انتهازيّ وكمخلّص، ويقول أيها النّاس ها أنتم قد ارتحتم أخيرًا وتُخلّصتم من المشكلة، وكان النّاس سيُحبّونه؛ لكنّه لم يفعل، فبعد حادثة عثمان، لم يتحرّك أمير المؤمنين عَلَيْ نحو السّلطة والإمساك بالحكومة. فما أعظم هذه الرّوح: «دعوني والمتمسوا غيري» (أ)، أيها النّاس اتركوني واذهبوا إلى شخص آخر. ولو اخترتم شخصًا آخر فإنّني سأكون له وزيرًا وأعينه. هذه هي تصريحات أمير المؤمنين عَلَيْ في تلك الأيّام. لكنّ النّاس لم يقبلوا ولم يستطيعوا أن ينتخبوا شخصًا آخر للحكومة غير أمير المؤمنين.

<sup>(1)</sup> نهج البلاغة، ص 136.

### مرحلة الخلافة

لقد بايعت جميع الأقطار الإسلامية أمير المؤمنيان عَلِيَهِ . وحتى ذلك الوقت، لم يكن قد جرى مثل هذه البيعة العامة التي تمت لأمير المؤمنيان عَلِيهِ ، حيث إنّ جميع الأقطار الإسلامية وكلّ الكبراء والصحابة قد بايعوه، باستثناء الشام. فقط عدّة قليلة، أقل من عشرة والصحابة قد بايعوه، باستثناء الشام. فقط عدّة قليلة، أقل من عشرة أشخاص لم يُبايعوا أميار المؤمنيان عَلِيهِ ، فأحضرهم إلى المسجد واحدًا وسألهم لماذا لم يُبايعوا – وكان من بين هؤلاء عبد الله بن عمر وسعد بن أبي وقاص ـ فكان أن قدّم كلّ واحد منهم عذرًا، وقال شيئًا . غمر وسعد بن أبي وقاص ـ فكان أن قدّم كلّ واحد منهم عذرًا، وقال شيئًا . أصابع اليد الواحدة – فتركهم أمير المؤمنيان عَلِيهِ . ولكن بقية الوجوه المعروفة كطلحة والزبير وغيرهما، جميعًا قد بايعوا أميار المؤمنين؛ وقبل أن يُبايعوه قال لهم: «واعلموا أني إن أجبتكم»، وهو يشير إلى أنهم لو أصروا أن يُمسك هو بالحكومة «ركبت بكم ما أعلم» (أ)، فلا تتصوّروا أنّني سأراعي تلك الوجوه والشخصيّات والهياكل القديمة والمشهورين

<sup>(1)</sup> نهج البلاغة، ص 136.

والمعروفين، كلا، ولا تتصوّروا أنّني سأتبع فلانًا وأقلّد فلانًا، أي إنّني سأديركم بحسب ما أعلم وما أشخّص وما أعرفه من الإسلام. وهكذا فقد أتمّ أمير المؤمنين عَلَيْ الحجّة على النّاس وقبل بالخلافة. كان من الممكن لأمير المؤمنين هنا، ولأجل حفظ المصالح ورعاية جوانب القضيّة وأمثالها، أن يتنازل ويجذب إليه القلوب، لكنّه وبكلّ قاطعية أصرّ على الأصول والقيم الإسلاميّة بحيث إنّ كلّ هؤلاء الأعداء قد اصطفّوا في مقابله؛ وقد واجه أمير المؤمنين عَلَيْ معسكرًا مليئًا بالمال والقهر والتزوير، ومعسكرًا آخر فيه الشخصيّات الوجيهة والمعتبرة والمعروفة، ومعسكرًا ثالثًا يضمّ المتظاهرين بالقداسة والتعبّد، لكنّهم جاهلون بحقيقة الإسلام وروحه وتعاليمه ويجهلون شأنيّة أمير المؤمنين عَلَيْ في مقامه من أهل التشبّث بالعنف والقسوة وسوء الخلق.

# ميزان الحقّ والقيم الإسلاميّة

لقد قاتل أمير المؤمنين عَرِي ثلاثة معسكرات بثلاثة خطوط منفصلة ، هـم الناكثون والقاسطون والمارقون. وكلّ واحدة من هذه الوقائع تدلّ على تلك الروح الرفيعة للتوكّل على الله والإيثار والبعد عن الأنانيّة والإنية ، وفي أمير المؤمنين عَرِي ﴿ واستُشهد في النهاية على هذا الطريق ، حتى قيل بشأنه إنّ عدل عليّ عَرِي ﴿ قد قتله لولم يكن أمير المؤمنين عَرَي ﴿ والمقانه والمقالة ، وعمد بدل ذلك إلى رعاية هذا وذاك ، وتقديم الشأنية والمقام والشّخصية على مصالح العالم الإسلامي لكان أكثر الخلفاء نجاحًا وقدرة ، ولما وجد له معارضًا . لكنّ أمير المؤمنين عَرَي ﴿ هو ميزان نجاحًا وقدرة ، ولما وجد له معارضًا . لكنّ أمير المؤمنين عَرَي هو ميزان

الحقّ والباطل. ولهذا كان عَلَيْكُلِ يتحرّك وفق جوهر التكليف دون أيّ ذرّة من تدخّل الأنا والمشاعر الشّخصيّة والمنافع الذاتيّة، وقد تحرّك على هذا الطريق الّذي اختاره. هكذا كانت شخصيّة أمير المؤمنين عَلَيْكُلِ لهذا فإنّ عليًّا عَلَيْكُ هو في الواقع ميزان الحقّ. هكذا كانت حياته عَلَيْكُ ، لهذا فومِن النّاسِ مَن يَشُوى نَفْسَهُ أَبْتِعَا اللهِ مَنْ يَشُوى نَفْسَهُ أَبْتِعَا اللهِ عَلَى الشّهادة فحسب، ولم يكن عند الممات ممّن يفدي نفسه فحسب، بل على مدى حياته كان يُقدّم نفسه دومًا في سبيل الله.

(1989/04/28)

أثبت أمير المؤمنين خلال هذه المدّة أنّ الأصول الإسلاميّة والقيم الإسلاميّة الّتي وُجدت في مرحلة عزلة الإسلام وفي مرحلة صغر المجتمع الإسلاميّ، قابلة للتّطبيق مثلما أنّها كذلك في مرحلة الرّفاهية والتّوسّع والاقتدار والتقدّم والازدهار الاقتصاديّ للمجتمع الإسلاميّ. فمن المهم جدًّا أن نلتفت إلى هذه النقطة. لقد نزل الوحي الإلهيّ بالأصول الإسلاميّة، والعدالة الإسلاميّة، وتكريم الإنسان، وروح الجهاد، والبناء الإسلاميّ، وقد والمرتكزات الأخلاقيّة والقيمية الإسلاميّة، في زمن الرسول وقد تمّ تطبيقها من قبل الرسول في في المجتمع الإسلاميّ ضمن العدود المتاحة. ولكن كيف كان المجتمع الإسلاميّ في عهد الرّسول؟ تأسّست القيم الإسلاميّة في بيئة صغيرة وضئيلة، إذ حتى عشر سنوات لم يكن المي سوى المدينة، وكانت مدينة صغيرة تضمّ بضعة آلاف من النّاس، ثمّ شاملًا، والإمكانات الّتي كانت في متناول أيديهم كانت ضئيلة جدًّا، فالفقر كان

مضت خمس وعشرون سنة على رحيل الرّسول عن الدّنيا. وكانت مساحة الدولة الإسلامية قد ازدادت، خلال هذه المدّة، مئات الأضعاف، لا ضعفين أو ثلاثة أو عشرة. فيوم تسلّم أمير المؤمنين عَلَيْ الحكم كانت الأرض التي تمتد من آسيا الوسطى حتّى شمال أفريقيا ـ أي مصر ـ داخلـةً ضمـن نطاق الدولـة الإسلاميّة. ففي بداية الأمـر، تلاشت إحدى الدولتين العظميين المحاورتين للدّولة الإسلاميّة ـ وأعنى بهما إيران والرّوم ـ فقد تلاشت إحداهما نهائيًّا وهي الدّولة الإيرانيّة، وصارت كافَّة الأراضي الإيرانية بيد الإسلام. ودخلت أجزاء مهمّة من الأراضي الرّومانيّة. بلاد الشام وفلسطين والموصل ومناطق أخرى. أيضًا في دائرة الإسلام. مثل هذه الرقعة الواسعة كانت بيد الإسلام يومذاك. إذًا، لقد توفّرت شروات طائلة ولم يعد هناك فقرٌ أو عوزٌ أو شحٌّ في الطّعام؛ وأصبح الذهب كثيرًا، والأموال وفيرة، وأصبح هناك ثروات طائلة. لذا، كانت الدولة الإسلاميّة قد أصبحت ثريّة. الكثيرون تمتّعوا برفاه جاوز الحدود. لولم يكن الإمام على عَلَيِّ في البين، ربَّما كان التاريخ ليحكم بأنّ المبادئ الإسلاميّة والقيم النبويّة كانت جيّدة لعصر المدينة النبويّة فقط، أي لذلك العهد الله تميّز بضآلة حجم المجتمع الإسلاميّ وفقره. أمًّا بعد أن اتَّسع المجتمع الإسلاميّ واختلط بالحضارات المختلفة حيث وفدت من إيران والروم ثقافات وحضارات شتّى إلى حياة النّاس، وانضوت شعوب مختلفة تحت مظلّة المجتمع الإسلامي، فلا تبقى تلك المبادئ كافية ولا قادرة على إدارة البلد». وقد أثبت أمير المؤمنين عَلِيَّ إِلا ، طوال هذه السنوات الخمس، بممارساته وسيرته وأسلوبه في الحكم أنَّ الأمر

على العكس من ذلك؛ فتلك المبادئ نفسها الّتي كانت متألّقة في صدر النبوّة ــ ذات التوحيد، والعدل، والإنصاف والمساواة بين النّاس هي ممكنة التطبيق على يد خليفة قويّ كأمير المؤمنين عَلَيْلاً. هذا شيء خلّده التاريخ. ومع أنّ هذا المنهج لم يستمرّ بعد أمير المؤمنين عَلَيْلاً، كلنّه أثبت أنّ الحاكم الإسلاميّ ومديري المجتمع والمسؤولين المسلمين إذا قرروا وعزموا وكانوا أصحاب عقيدة راسخة لأمكنهم تطبيق نفس تلك المبادئ في عهد اتساع رقعة الدولة الإسلاميّة وظهور ظروف جديدة ومتنوّعة للحياة، حتى ينتفع بها النّاس... فمن الواضح أنّ إقامة العدالة الاجتماعيّة في مجتمع يضمّ عشراً أو خمس عشرة ألف نسمة في المدينة تختلف اختلافًا هائلًا عنها في مجتمع يضمّ عشرات الملايين أو مئات الملايين وقد نهض أمير المؤمنين عَلَيْلِيُّ . وقد المهام.

### عدالة الإمام عليّ عَلَيَّ لِللَّهِ

نورد هنا نماذج من أعمال أمير المؤمنين عَلَيْ تجلّت في كلمات هذا العظيم. وهناك آلاف الأمثلة الأخرى في حياته. جاء النّاس وأصرّوا وبايعوا، لكنّه لم يوافق. وازداد إصرار جميع النّاس، من أكابر وصغار ورؤساء وصحابة قدماء، فقالوا جميعًا: كلّا، لن يكون غير عليّ بن أبي طالب عَلَيْ ولن يستطيع ذلك سواه. جاؤوا وأخذوا الإمام مصرّين. فقال الإمام عَلَيْ : إذًا فلنذهب إلى المسجد. ارتقى الإمام المنبر، وألقى خطبة أوضح فيها آراءه، فقال: الأموال الّتي استحوذ عليها الخواصّ

والوجهاء من دون وجه حقّ سأعيدها إلى بيت المال أينما وجدّتها. حيث استطاع بعض الأشخاص خلال تلك السّنوات مصادرة أموال من بيت المال لصالحهم. فقال سأُعيد كلّ هذه الأموال: «لو وجدّته قد تُزوّج به النساء»، أي أنّكم جعلتم تلك الأموال مهورًا لنسائكم، أو «مُلك به الإماء» واشتريتم بها الجواري لحريمكم «لرددّته» (أ) وأعدّته إلى بيت المال. ليعلم النّاس والأكابر أنّ هذه هي طريقتي.

بعد أيّام بدأت المعارضات، وكان المستضعفون من النّاس والطّبقة المضطّهدة في المجتمع يتمنّون من الله أن يُتبع مثل هذا المنهج، أمّا أصحاب النّفوذ والمخاطبون الحقيقيّ ون بهذا الكلام فمن البديهيّ أن يسخطوا. فجلسوا وعقدوا اجتماعًا وقالوا: ما هذا الّذي يريد عليّ صنعه؟ قام الوليد بن عقبة وهو نفسه الّذي كان والي الكوفة في زمن عثمان وجاء إلى أمير المؤمنين عَلَيْ "، نيابة عنهم، فقال له: يا عليّ! إنّ لبيعتنا إيّاك شروطًا، «ونحن نُبايعك اليوم على أن تضع عنّا ما أصبناه من المال في أيّام عثمان» (2)، شرطنا هو أن لا تنال من الأموال الّتي حصلنا عليها وتترك لنا ما كسبناه خلال العهد الّذي سبقك. ومن بعد الوليد بن عقبة، والوليد بن عقبة، عالوليد بن عقبة، عالوليد بن عقبة، عالوليد بن عقبة، عالوليد بن عقبة، فالوليد بن عقبة كان في الحقيقة من حديثي العهد بالإسلام، وكانت عائلته ضدّ الإسلام، في نهاية عهد النبيّ، دخل في الإسلام كغيره من بني أميّة.

<sup>(1)</sup> نهج البلاغة، ص 396.

<sup>(2)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج32، ص 19.

أمّا طلحة والزبير فكانا من السّابقين في الإسلام ومن أعوان الرّسول المقرّبين. جاء طلحة والزبير أيضًا ـ وهما يومذاك من أكابر الإسلام ومن البقية الباقية لأصحاب الرّسول في ـ إلى أمير المؤمنين عَلَيْ ، وتكّلما كلامًا فيه عتاب، منه قولهم: «إنّك جعلت حقّنا في القَسْم كحقّ غيرنا». كلامًا فيه عتاب، منه قولهم: «إنّك جعلت حقّنا في القَسْم كحقّ غيرنا» فقد ساويت بيننا وبين غيرنا في تقسيم بيت المال. «وسوّيت بيننا وبين من هم ليسوا من لا يُماثلنا»، ساويت في منح أموال بيت المال بيننا وبين من هم ليسوا مثلنا، فأيّ قسمة هذه؟ لماذا لا تُقرّر امتيازات معيّنة؟ «من لا يُماثلنا في ما أفاء الله تعالى بأسيافنا ورماحنا» (أ) هذه خيرات استُحصلت بأسيافنا. نحن الّذين رفعنا الإسلام، نحن الّذين بذلنا الجهود والمساعي، وإذا بك نصاوينا بالجُدد والأعاجم ومن جاؤوا من البلدان المفتتحة.

لم يُسجّل لنا التّاريخ جـواب أمير المؤمنيان عَلَيْ للوليد بن عقبة، لكنّه أجاب الآخرين. صعد الإمام المنبر وأجابهم جوابًا شديدًا. قال بشأن قضية المساواة في تقسيم بيت المال: «فإنّ ذلك أمر لم أحكم فيه بادئ بدء»، فلست أنا من أسس لهذه الطريقة وهذا المنهج، «بل وجدتُ أنا وأنتما رسول الله يحكم بذلك» (2)، لم أجئ بأسلوب جديد من عندي، إنّما أتبع الفعل الّذي كان يأتي به الرسول في أريد تكريس تلك القيم والقواعد الاعتقادية والسّلوكيّة في المجتمع، في هذا العصر. وقد كرّسها الإمام عليّ عَلَيْ وكان يفعل. وقد دفع أمير المؤمنين عَلَيْ ثمن ذلك أيضًا.

<sup>(1)</sup> العلَّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج32، ص 21.

<sup>(2)</sup> م.ن، ص 22.

فكان ثمن هذا العمل أن نشبت ثلاثة حروب. وقف أمير المؤمنين عَلَيْتُلارِّ . ومن البديهيّ أنَّه كان يرى لنفسه حقّ الخلافة. ولكن لم يكن الأمر على هذا النَّحو بعد رحيل الرَّسول على على مدى خمس وعشرين سنة من أجل الشِّيء الَّذي كان يعلم أنَّه حقَّه. وإذا كان هناك من يريد التحدّث بالأمر، كان يُهدّئه، «إنّك لقلق الوضين ترسل في غير سدد،... دع عنك نهبًا صيح في حجراته»(1). لم تصدر عنه ردود فعل إزاء تلك القضيّة على مدى خمس وعشرين سنة. لكنّ أمير المؤمنين عَلَيّ تحمّل عبء ثلاثة حروب ـ حرب الجمل، وحرب صفّين، وحرب النهروان ـ مقابل قضيّة تبدو في الظاهر أقل من تلك القضيّة ـ وهي قضية العدالة الاجتماعيّة، وقضيّـة إحياء الأصول النبويّـة، وإعادة تشييد الصّـرح الإسلامي المتين الـذي أرسى دعائمه الرسول عليه . فكم كانت هذه القضيّة مهمّة بالنسبة لأمير المؤمنين عَلَيَّ لا وهذا هو الإنجاز العظيم الّذي نهض به أمير المؤمنين عَلام الله في هذا المجال كلمة أخرى، يقول فيها: «لا تمنعنكم رعاية الحقّ لأحد عن إقامة الحقّ عليه»(2)، أي إنّ الإنسان إذا كان مؤمنًا ومجاهدًا في سبيل الله وبذل جهدًا كبيرًا وخاض المعارك وأنجز أعمالًا كبيرة فستكون مراعاة حقّه واجبة. وأمّا إذا تعدّى هذا الشّخص حدوده في حالة خاصة وضيّع حقّا من الحقوق، فلا ينبغي التّغاضي عن خطئه هذا بحجّة أعماله الحسنة السّابقة، إذًا لا بدّ من التمييز بين الأمور. فإذا كان الإنسان صالحًا وذا قدر كبير وسابقة محمودة وجهود بذلها للإسلام والبلاد فهذا جيّد وحقوقه مقبولة ومحفوظة وينبغى أن تُقدّر، ولكن إذا

<sup>(1)</sup> نهج البلاغة، ص 231.

<sup>(2)</sup> تصنيف غرار الحكم ودرر الكلم، ص 69.

تعدى وتجاوز، فإن مراعاة ذلك الحقّ ينبغي أن لا تؤدّي إلى غضّ الطّرف عن المخالفة الّتي ارتكبها. هذا هو منطق أمير المؤمنين.

كان هناك شاعرٌ اسمه النّجاشي، هو من شعراء أمير المؤمنين عَلَيْ اللهُ ومدّاحيه، وصاحب أفضل القصائد في حرب صفّين في تحريض النّاس ضـد معاوية، ومن محبّى أمير المؤمنين عَليَّ الله وأحد الدّاخلين في حزبه، وأفعاله مشهورة بالإخلاص والولاية والسّوابق، وكان قد شرب الخمر في نهار شهر رمضان. حين علم أمير المؤمنين عُلِيِّكُمْ بالأمر قال إنَّ حدّ الخمر معروف، آتوني به لإقامة الحدّ عليه. أقام أمير المؤمنين عَلَيَّ إِلَّ عليه حدّ الخمر أمام أعين النّاس، ثمانين سوطًا. فجاءت عائلته وقبيلته إلى أمير المؤمنين عَلَيْتُلا وقالوا: يا أمير المؤمنين، أرقت ماء وجوهنا. لقد كان هذا من أصحابك وأصدقائك وبتعبيرنا المعاصر . كان من تيّارك. فقال أنا لم أفعل شيئًا، إنَّه مسلم ارتكب مخالفة، فوجب عليه حدٌّ من حدود الله، فأقمت ذلك الحدّ. بالطبع، النّجاشيّ، وبعد أن جُلد من قبَل عليّ عُلِيَّ إِلاِّ ، قال: طالما كان الأمر كذلك، فسأذهب إلى معاوية وأنظم أشعاري به. فقام وفارق أمير المؤمنين عَلَيِّهِ والتحق بمعسكر معاوية. فلم يقل أمير المؤمنين عَلَيِّهِ إنَّ النجاشــيّ قـد تركنا وهذه خسارة مؤسفة، فلنحـاول إبقاءه هنا، كلَّا، إنَّ ذهب، فليذهب! بالطبع، من الأفضل كان أن يبقى. هذا هو منطق أمير المؤمنين عَلِيَّةٍ ومنهجه. قال الإمام عَلِيَّةٍ لأصحاب النجاشي: «فهل هو إلا رجل من المسلمين انتهك حرمة من حُرَم الله فأقمنا عليه حدّاً كان كفّارته»(1). أقمنا عليه الحدّ فسقط عنه ذنيه.

<sup>(1)</sup> بحار الانوار، ج33، ص273.

وكان هناك رجل من قبيلة بني أسد ـ كان من أقارب أمير المؤمنين عَلِيَّ إِلِيَّ إِلِيَّ مِن محبَّ عليه حدٌّ من الحدود. فقال نفرٌ من محبَّى أمير المؤمنين عَلِيَّةٌ ومن رجال قبيلة ذلك الشخصي: لنذهب إلى أمير المؤمنين عَلاَيَّ إِنَّ ونَعالِج المشكلة بنحو من الأنحاء. فجاؤوا أوَّلا إلى الإمام الحسن المجتبى عَلاَيَّ إلا اليكون واسطتهم لدى أبيه، فقال الإمام الحسن: لا ضرورة لمجيئي، اذهبوا أنتم، فوالدى أمير المؤمنين يعرفكم. فجاؤوا إلى أمير المؤمنين عَلَيَّ لا وقالوا: هذه هي حالنا فساعدنا. فقال الإمام عَلَيْ في معرض إجابتهم لا مانع لدي في أي أمر أكون فيه حـرًّا مختارًا، وسأفعله لكم، ففرح هؤلاء وخرجوا، وفـى الطريق صادفوا الإمام الحسن عَلَيْتُلا فسألهم: ماذا فعلتم؟ قالوا له: انتهى الأمر على خيـر والحمد لله، وقد وعدنا أمير المؤمنيـن عَلِيَّةٌ إِذْ . فسألهم: ماذا قال لكم أمير المؤمنين؟ قالوا: قال لنا أفعل لكم ما أكون حرًّا فيه ويعود أمره إلــيّ. فتبسّم الإمام الحسن عَلِيَّلا وقال: إذًا اذهبوا وافعلوا كلّ ما يجب أن تقوموا به في حال إقامة الحدّ عليه! وأقام أمير المؤمنين عَلاَ الحدّ عليه بعد ذلك. فجاؤوا وقالوا: يا أمير المؤمنين، لمَ أقمت الحدّ على هذا الرجل؟ فقال: ليس الحدّ ممّا أملك أمره وحرّية التصرّف فيه. الحدّ حكمٌ الهـيّ. قلتُ لكم ما أكون حرًّا فيـه أفعله لكم(2). والحدّ ليس في يدي. هذا، وبنو أسد من أصدقاء أمير المؤمنين عَلَيِّه والمخلصين له. هكذا كانت

<sup>(1)</sup> وذكرت بعض المصادر أنّهم جاؤوا إلى الإمام الحسين عَلايتَ اللهِ.

<sup>(2)</sup> نعمان بن محمد المغربي، دعائم الإسلام، تحقيق وتصحيح: أصف الفيضي، نشر مؤسسة أل البيت ﷺ ، قم، الطبعة الثانية، 1427هـ، ج 2، ص 443.

حياة أمير المؤمنين عَلَيْتَ لِإِرْ.

هناك روايات كثيرة عن قضائه وثيابه ومعيشته وأولاده. يقول الرّاوي: ذهبت فشاهدت الإمام الحسن والإمام الحسين عَلَيْ جالسين يأكلان الطّعام، طعامهما كان خبزًا وخلًا وبعض الخضار. فقلتُ لهما يا سيّداي أنتما أميران، أنتما العائلة الحاكمة، ابنا أمير المؤمنين وفي السّوق كلّ هذه المأكولات «وفي الرحبة ما فيها»، في الرحبة ـ بقرب الكوفة ـ يُباع كلّ شيء والنّاس تشتري، وأنتما ابنا الأمير عَلَيْ الهذا هو طعامكما؟ فالتفتا إليه وقالا: «ما أغفلك عن أمير المؤمنين» أأ، أنت غافل عن أمير المؤمنين، اذهب وانظر إلى حياته! كان الإمام هكذا حتى مع عائلته.

لقد سمعتم بقصة زينب الكبرى والاستعارة من أبي رافع؛ وكذلك قصة عقيل الذي جاء إلى الإمام وطلب: «صاع من بُرّ»، أي أراد من القمح مقداراً أكثر من حصّته. فأخذ الإمام تلك الحديدة المحمّاة وقرّبها منه ـ بالطّبع لم يضعها عليه ـ وهدّده ولم يقبل طلبه. جاءه عبد الله بن جعفر ـ ابن أخيه وصهره، زوج السيّدة زينب ـ وقال: يا أمير المؤمنين ليس في يدي شيء، وأنا مضطرّ لبيع بعض أدوات منزلي. فساعدني ببعض شيء، فلم يوافق الإمام عَلَيْ وقال: إلا إذا قلت لي اذهب يا عمّ واسرق واعطني من مال النّاس.

لقد حدّد أمير المؤمنين عَلَيْ معيار الحكم في مجتمع متطوّر وكبير ومتحضّر وثريّ، في زمانه على أساس ما كان في زمن الرسول في كلّ

<sup>(1)</sup> بحار الأنوار، ج 41، ص 113.

شيء كان قد تطوّر. أراد أمير المؤمنين عَلَيْ بسلوكه إثبات أنّه بالإمكان إحياء تلك المبادئ حتّى في أحلك الظروف. هذا هو العمل العظيم الذي قام به أمير المؤمنين عَلَيْ في فمبدأ الإيمان، والعدالة، والجهاد، وصناعة النّاس، والإدارة الكفوءة اللائقة المؤمنة - فحياة أمير المؤمنين عَلَيْ في زاخرة بأحداث وأمور أنتم أيها النّاس وعلى مدى سنوات تسمعون وقد سمعتم من كلّ قسم منها على شكل قصص وروايات وأحاديث له عَلَيْ - كلّها دلائل على هذه المعقيقة، وخلاصتها أنّ أمير المؤمنيين عَلَيْ أراد أن يُبرهن للعالم أنّ هذه المبادئ الإسلامية ممكنة التّطبيق في كلّ الظروف. وهذا هو الواقع. ليست المبادئ الإسلامية في شكل ثياب أمير المؤمنين عَلَيْ في في الملابس. بحيث إذا كان يرتدي مئزرًا أو قميصًا علينا اليوم ارتداء نفس الملابس. المبادئ الإسلامية هي العدالة، والتوحيد، وإنصاف النّاس، واحترام حقوقهم، ومتابعة شؤون الضعفاء، والوق وف بوجه الجبهات المعادية للإسلام والدين، والإصرار على ركائز الحقّ والإسلام والدّفاع عن الحقّ والعسلام والدين، والإصرار على ركائز الحقّ والإسلام والدّفاع عن الحقّ والحقيقة. هذه مفاهيم ممكنة التطبيق في جميع العصور.

بالطبع، نحن عندما نذكر هذا الكلام اليوم، فإنّنا نأتي به من مكان رفيع، فمن ذا الّذي بوسعه حتّى أن يتصوّر التشبّه بأمير المؤمنين عَلَيْتُلا كُلّا، لا أحد يمكنه التشبّه بأمير المؤمنين عَلَيْتُلا . الإمام السجّاد عَلَيْتُلا وهو حفيد أمير المؤمنين عَلَيْتُلا وله مقام العصمة، حين قيل له إنّك كثير العبادة قال أين عبادتنا من عبادة علي عَلَيْتُلا ؟ أي إنّ الإمام العابد السجّاد يقول ليس بالإمكان مقارنتي بعليّ عَلَيْتُلا . وبين الإمام السجّاد يقول ليس بالإمكان مقارنتي بعليّ عَلَيْتُلا . وبين الإمام السجّاد على خيرة العُبّاد والزهّاد في زماننا آلاف الفراسخ. أشار

أمير المؤمنين عَلِيَكُ إلى النّموذج والقمّة واتّجاه الحركة وحدّد الملاك، فلنصل أينما استطعنا الوصول. النّظام الإسلاميّ نظام العدل والإنصاف وخدمة النّاس واحترام حقوق الإنسان ومجابهة الظّلم الّذي يُمارسه القويّ ضدّ الضعيف. هذه هي مشكلات البشريّة المهمّة على امتداد التاريخ. ابتُليت البشريّة بهذه المشكلات دائمًا وما تزال تُعاني من هذا البلاء. لاحظ وا اليوم كيف يدّعي العتاة والأقوياء في العالم أنّ العالم كلّه لهم. تُعاني الشّع وب الصّفعات وضنك العيش بسبب هذا التعسّف. إنّ منطق الإسلام ومنطق أمير المؤمنين عَلَيْنَ ومنطق الحكومة العلويّة مجابهة هذه الأشياء، سواء داخل المجتمع إذا أراد قويٌّ ابتلاع ضعيف، أم على المستوى العالميّ والدوليّ.

(2004/11/05)

### القدرة والمظلوميّة والنصر

لقد التأمت في شخصية وحياة وشهادة هذا الرّجل الفد تلاثة عناصر تبدو غير منسجمة تمامًا مع بعضها البعض في الظاهر، وتلك العناصر الثلاثة عبارة عن: القوّة، والمظلومية، والانتصار.

فقوّته تكمن في إرادته الصّلبة وعزمه الراسخ، وفي تسيير دفّة الشّؤون العسكريّة في أعقد المواقف، وفي هداية العقول نحو أسمى المفاهيم الإسلاميّة والإنسانيّة، وتربية وإعداد شخصيّات كبرى من قبيل مالك الأشتر وعمّار وابن عباس ومحمّد بن أبي بكر وغيرهم، وشقّ مسار مميّز في تاريخ الإنسانيّة. ويتمثّل مظهر قوّته في اقتداره المنطقيّ واقتداره في ميادين الفكر والسياسة، وفي اقتدار حكومته وشدّة ساعده. ليس ثمّة ضعف في شخصيّة أمير المؤمنين عَلَيْلاً في أيّ جانب من جوانبها. ويُعتبر في الوقت ذاته من أبرز الشّخصيّات المظلومة في التّاريخ. وقد كانت مظلوميّته في كلّ جوانب حياته؛ لقد ظُلم في أيّام شبابه، حيث تعرّض للظّلم حينذاك من بعد وفاة الرسول على وظُلم في أيّام شبابه، حيث تعرّض عهد خلافته واستُشهد مظلومًا، وظلّ من بعد استشهاده يُسبّ على المنابر

على مدى سنوات طوال، وتُنسب إليه شتّى الأكاذيب.

لدينا في جميع الآثار الإسلامية شخصيتان أطلقت عليهما صفة «ثار الله». ولا توجد في اللغة الفارسية كلمة معادلة تمامًا لكلمة «الثأر» كما في اللغة العربية؛ فعندما يُقتل شخص ظلمًا فأسرته هي وليّ دمه، وهذا ما يُسمّى بالثأر، ولأسرته حقّ المطالبة بثأره. أمّا ما يُسمّى بددم الله» فهو تعبيرٌ قاصر وناقص لكلمة الثأر ولا يوصل المعنى المطلوب. فالثّأر معناه حقّ المطالبة بالدّم. فإذا كان لأسرة ما ثأر، فلها حقّ المطالبة به. وورد في التّاريخ الإسلاميّ اسما شخصيتين، وليّ دمهما الله، فهو الّذي يطلب بثأرهما، أحدهما الإمام الحسين عَلَيْ في والآخر هو أبوه أمير المؤمنين عَلَيْ «والآخر هو أبوه أمير المؤمنين عَلَيْ « والآخر هو أبوه أبيه هو الله تعالى أيضًا.

أمّا العنصر الثالث الّذي طبع حياة الإمام عليّ عَلَيْ فهو النّصر؛ حيث تغلّب في حياته على جميع التّجارب العصيبة الّتي فُرضت عليه؛ ولم تستطع جميع الجبهات، الّتي سنذكرها لاحقًا، والّتي فتحها ضدّه أعداؤه أن تنال منه وإنّما هُرِمت كلّها أمامه. ومن بعد استشهاده أخذت حقيقته الناصعة تتجلّى وتتفتّع يومًا بعد آخر أكثر ممّا كانت عليه في أيّام حياته. ففي عالم اليوم، ليس العالم الإسلاميّ وحده وإنّما العالم كلّه، هناك أناس كثيرون لا يؤمنون حتّى بالإسلام، إلا أنّهم يؤمنون بعليّ بن أبى طالب عَلَيْ لا كشخصيّة تاريخيّة لامعة. وهذا هو جلاء ذلك الجوهر

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 4، ص 576.

الوهّاج، وكأنّ الله يُكافئه على ما لحق به من ظلم. فلا بدّ أنّ يكون لتلك المظلوميّـة ولذلك الكبت والضّغط والتعتيم ولتلك الحقيقة السّاطعة مع تلك النَّهم العجيبة، التي واجهها بالصِّير، ثواب عند الله. وثوابها هو أنَّك لا تجد على مدى التاريخ شخصيّة، على هذه الدرجة من التألّق وقد نالت القبول بكلِّ هذا الإجماع. ولعلَّ أفضل الكتب الَّتي سُطِّرت حتَّى اليوم بحقّ أمير المؤمنين عَلِيم ، وأكثرها ولها وحبًّا، هي تلك الّتي كتبها أشخاص غير مسلمين. وفي ذهني أسماء ثلاثة كتّاب مسيحيّين كتبوا بوّله حول أمير المؤمنين عُلِيِّكُم كتبًا جديرة بالثناء حقًّا. وكان هـذا الحبّ قد نشأ منذ اليوم الأوّل؛ أي من بعد استشهاده، حيث تكالب الجميع على الإساءة إليه والانتقاص منه من الطُّغمة الَّتي كانت تحكم الشام ومن كان يدور في فلكها، وممّن امتلاً غيظًا من سيف أمير المؤمنين ومن عدله ـ فكانت هذه القضيّة واضحة منذ ذلك الوقت. وأنا أذكر ها هنا مثالًا واحدًا على ذلك: انتقص ابن عبد الله بن عروة بن الزبير من أمير المؤمنين عليه السلَّام ذات يوم، أمام أبيه عبد الله بن عروة بن الزبير. وكان آل الزبير كلُّه م ضدّ عليّ، إلا واحدًا منهم وهو مصعب بن الزبير الَّذي كان رجلًا شجاعً ا وكريمًا، وهو الّذي دخل الحقًا في صراع مع المختار الثقفيّ في الكوفة، ومن بعده مع عبد الملك بن مروان، وهو زوج سكينة، أي إنّه أوّل صهر للإمام الحسين عُلِيِّكُ ، فكان آل الزبير كلّهم خصومًا لأمير المؤمنين عَلَيَّ لِإِزْ أَبًّا عن جدّ، باستثنائه هو. وهذا ما يدركه الإنسان من خلال دراسته للتاريخ. وبعدما سمع عبد الله ذلك الانتقاص على لسان ابنه قال جملة ليست حيادية كثيرًا، إلا أنهّا تنطوى على نقطة مهمّة وهي:

«والله يا بُنيّ، ما بنى النّاس شيئًا قطّ إلّا هدمه الدّين، ولا بنى الدّين شيئًا فاستطاعت الدنيا هدمه». أي إنّهم يحاولون عبثًا هدم اسم أمير المؤمنين عَلِيّ القائم اسمه على أساس الدّين والإيمان، «ألم ترَ إلى عليّ كيف تُظهر بنو مروان من عيبه وذمّه؟ والله لكأنّهم يأخذون بناصيته رفعًا إلى السّماء. وأما ترى ما يندبون به موتاهم من التّأبين والمديح؟ والله لكأنّما يكشفون به عن الجيف»(أ). لعلّ هذه الكلمة قيلت بعد نحو ثلاثين سنة من شهادة أمير المؤمنين عَلِيّ ، أي إنّه عَلَيّ وعلى الرغم من فداحة الظّلم الّذي نزل به، أضحى هو المنتصر في حياته وفي التاريخ وفي ذاكرة الإنسانيّة.

ويمكن تلخيص قضية قوّة أمير المؤمنين إلى جانب مظلوميّته الّتي انتهت إلى هذا الحال في ما يلي:

#### القاسطون

لقد اصطفّت ضدّ عليّ عَلَيْكُلِ في أيّام حكومته الّتي استمرّت أقلّ من خمس سنوات، ثلاثة تيارات هي: القاسطون، والناكثون، والمارقون؛ إذ ينقل عنه عَلَيْكُلِ السنّة والشّيعة أنّه قال: «أُمرت أن أُقاتل الناكثين والقاسطين والمارقين» (2). وهذه التسمية هو الّذي أطلقها على تلك الفئات الثلاث؛ فالقاسطون بمعنى الظّالمين، لأنّه عندما يأتي الفعل قسط مجرّدًا: قُسَطُ يقسط، بمعنى جار يجور، وظلم يظلم. وحينما يأتي على على صيغة الثّلاثيّ المزيد على وزن أفعل: أقسط يُقسط، فمعناه العدل

<sup>(1)</sup> راجع: بحار الأنوار، ج39، ص 314.

<sup>(2)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 44، ص 36.

والإنصاف. وعلى هذا، إذا استعمُّات كلمة القسط على وزن إفعال، تعنى العدل، وإذا جاءت على صيغة قُسَطُ يقسط فهي على عكس ذلك؛ أي بمعنى الظّلم والجور. فهو عَلَيّ إلى سمّاهم الظّالمين. ولكن من هم أولئك القاسطون؟ القاسطون فئة دخلت الإسلام ظاهريًّا لمصالحها الخاصّة ولم تكن تعترف بالحكومة العلويّـة أساسًا. ولم تُجد كلِّ الأساليب، الّتي انتهجها معها أمير المؤمنين عَلِيِّيِّ ، نفعًا. والتفَّت تلك الفئة حول محور بني أميّة الّذي كان معاوية بن أبي سفيان والي الشام آنذاك أبرز شخصيّــة فيه، ثمّ يأتي مـن بعده مروان بن الحكم والوليد بن عقبة. شكّل هـذا المحور جبهـة رفضت التَّفاهم والاتَّفاق مـع أمير المؤمنين عَلَيَّكُمِّ . ومع أنّ المغيرة بن شعبة وعبد الله بن عبّاس وغيرهما أشاروا على أمير المؤمنين عَلَيَّ إِلا منه أوّل حكومته بالإبقاء عليهم في مناصبهم لبعض الوقت، غير أنَّه أبي عليهم ذلك، فذهبت بهم الأوهام إلى أنَّه لم يُحسن اتّخاذ الموقف السياسيّ المناسب. ولكنّهم هم الّذين كانوا في غفلة كما برهنت عليه الأحداث اللاحقة؛ فمعاوية لم يكن يأتلف مع أمير المؤمين عَلَيْتُلا وغم كلُّ ما كان يفعله عَلِيَّلا ، ولم يكن يقبل به رغم كلَّ الأساليب الَّتِي اتَّبِعها عُلِيَّ لأجل هذه الغاية. ولم يكن ذلك النَّهج ممَّا ترتضيه حكومة كالحكومة العلويّة، على الرغم من تحمّل السّابقين لبعض هؤلاء.

كان هناك أقل من ثلاثين سنة ما بين إسلام معاوية وهبوبه لمحاربة أمير المؤمنين عَلَيْتُلِينٌ. فكان هو وأذنابه قد حكموا الشّام لسنوات طوال وبسطوا نفوذهم فيها وأسسوا لهم قاعدة واسعة هناك. ولم تكن الأحوال

آنداك كما كانت عليه في الأيّام الأولى الّتي كان بالإمكان أن يُقال لهم فيها ـ إذا ما أظهروا الخلاف ـ إنَّكم دخلتم الإسلام توًّا، ولا يحقُّ لكم الخلاف. فهم كانوا قد ثبّتوا لهم قدمًا عند ذاك. إذًا كان هذا التيّار ير فض الحكومة العلويّة جملةً وتفصيلًا، ويرنو إلى نمط آخر من الحكم يكون زمامه بيده، وهوما ثبت عنهم فيما بعد وذاق العالم الإسلاميّ مرارة حكمهم. فهذا معاوية نفسه، الدي كان في عهد صراعه مع أمير المؤمنين عَلِيِّهِ يُظهر الودّ والمحبّة لبعض الصّحابة، قد أبدت حكومته فيما بعد أسلوبًا في غاية العنف والشدّة حتّى انتهى بها الحال إلى عهد يزيد وواقعة كربلاء، ومن بعده إلى زمن مروان وعبد الملك والحجّاج بن يوسف الثقفيّ ويوسف بن عمر الثقفيّ الَّذين يُعدّون من جملة نتائج تلك الحكومة وثمارها. ومعنى هذا أنّ الحكومات الّتي يهتزّ التّاريخ لذكر جرائمها ـ كحكومة الحجّاج على سبيل المثال ـ كان معاوية هـو الَّذي أرسـي أسسها وحاربه أمير المؤمنين عَلِيَّ إِنِّ من أجلها. فقد كانت غايتهم معروفة منذ البداية، إذ إنَّهم كانوا يبتغون حكومة دنيويَّة محضة تدور في فلك ذواتهم ومصالحهم الذاتية؛ وهي المظاهر الّتي شاهدها الجميع في حكومة بني أميّة.

ولا نود الدخول هنا في أي بحث عقائدي أو كلامي. والأمور التي نعرضها هي من صلب التاريخ، وليس تاريخ الشّيعة طبعًا، وإنّما تاريخ ابن الأثير وابن قتيبة وما شابه ذلك. وهي نصوص مدوّنة ومحفوظة، وتدخل في عداد الحقائق المسلّم بها وليس في إطار الاختلافات الفكريّة بين الشّيعة والسنّة.

# النّاكثون

الجبهة الثَّانية الَّتي حاربت أمير المؤمنين عَلَيَّ لا على جبهة الناكثين. والناكث هـ و الناقض، والمراد به هنا ناقض البيعة. وهـ ذه الفئة بايعت أمير المؤمنين عَلِي البداية إلا أنَّها نقضت البيعة فيما بعد ونكثتها. وكان أفراد هذه الفئة ـ على العكس من الفئة الأولى ـ مسلمين ملتزمين، وفي الخندق الموالي. إلا أنّ ولاءهم واعترافهم بحكومة عليّ بن أبي طالب عُلِيِّكُم كان منوطًا بإعطائهم حصّة مقبولة فيها والتّشاور معهم ومنحهم المناصب والمسؤوليّات الحكوميّة مع عدم التعرّض لما في أيديهم من شروات وعدم السّؤال عن مصادرها. ويُمكن ملاحظة مدى ضخامـة الثروات التي خلّفها أمثال هؤلاء بعد موتهم. إذًا، كانت هذه الفئة ترتضى حكم أمير المؤمنين عَلَيْكُم ولكن بشرط عدم المساس بمثل هذه الأمور، وأن لا يُقال لأحدهم من أين لك هذه الثّروة؟ وكيف حصلت عليها؟ وما إلى ذلك. ولهذا السّبب بايع أكثرهم منذ البداية، في حين أنّ بعضًا آخر لم يُبايع؛ فسعد بن أبي وقّاص لم يُبايع منذ البداية، إلّا أنّ طلحة والزبير وأكابر الصّحابة وغيرهم بايعوا أمير المؤمنين عَلَيَّكُم وأسلموا له القيادة، بيد أنَّهم أدركوا بعد مضىّ ثلاثة أو أربعة أشهر عدم إمكانيّة الانسجام مع هذه الحكومة التّي لا تُفرّق في تعاملها بين القريب والبعيد، ولا ترى لذاتها ولا لأفراد أسرها أيّ امتياز، ولا تقرّ بأيّ امتياز للسّابقين في الإسلام - وإن كان أمير المؤمنين عَلَيِّهِ نفسه أوَّلهم إسلامًا ـ ولا تُحابى أحدًا في تطبيق الأحكام الإلهيّة. ولهذه الأسباب جنّدوا أنفسهم لمعارضة هذه الحكومة وتسبّبوا في وقوع معركة الجمل التي كانت فتنة حقًّا، وقتل

في هذه المعركة عددٌ كبيرٌ من المسلمين، وانتهت المعركة بانتصار أمير المؤمنين عَلَيْتُهِ وإعادة الأمور إلى نصابها. وهذه هي الجبهة الثانية الّتي شغلت أمير المؤمنين عَلَيْهِ ردحًا من الزمن.

### المارقون

أما الحبهة الثالثة فكانت جبهة المارقين، والمارق بمعنى الخارج والهارب. وقيل إنَّهم سمُّوا بالمارقين لخروجهم من الدين كخروج السُّهم من القوس. وكانت هذه الفئة متمسّكة بظواهر الدين، ويُكثرون من التبجّح باسم الدين. وهـؤلاء هم الخـوارج الله وضعوا أسسهم الفكريّة على أساس فهم مغلوط للدين ـ وهي ظاهرة خطيرة طبعًا ـ ولم يأخذوا الدّين عن على بن أبي طالب عَلْيَهُ الَّذي كان مفسّرًا للقرآن وعالمًا بالكتاب. أمَّا تكتَّلهم أو ما يُسمّى بالاصطلاح المعاصر «تحزّيهم» فكان يستلزم سياسة معيّنة، وكانت هذه السّياسة توجّه من مكان آخر. والسّمة البارزة الَّتِي كانت تُميِّز أعضاء هذه الفئة هي أنَّك لا تكاد تتلفَّظ بكلمة حتّى يُسارع أحدهم إلى الإتيان بآية من القرآن، وكانوا كثيرًا ما يقرؤون أثناء صلاة جماعة أمير المؤمنين عَلَيْ آيات معرّضين به، أو يقومون عند منبره ويقرؤون آية فيها تعريض يقصدونه بها، وكان شعارهم «لا حكم إِلَّا للَّه»، بمعنى أنَّنا لا نعترف بحكومتك، ونحن أتباع حكومة الله! هذه الفئة، الّتي كان ظاهر أمرها على هذه الشّاكلة، كان تنظيمها واتّجاهها السياسي يجرى وفقًا لآراء وتوجيهات كبار القاسطين والشّخصيّات البارزة في حكومة الشّام - أي عمرو بن العاص ومعاوية - إذ كانت لهذه

الفئة علاقات بأولئك الأشخاص؛ فالأشعث بن قيس، كما يشير الكثير من القرائن. كان رجلًا غير نزيه. واتبعت هذه الفئة طائفة كبيرة من البسطاء فكريًّا. إذًا، الفئة الثالثة التي جابهت أمير المؤمنين عَلَيْ وانتصر عليها طبعًا هي فئة المارقين التي وجّه لها ضربة قاصمة في معركة النهروان. ولكن كان لهم وجود في المجتمع، وفي ختام المطاف كان استشهاده على أيديهم.

ينبغي أن لا يُشتبه في فهم الخوارج، فهنالك من يصف الخوارج بالتحجّر والتنسّك الجامد، ولكن المتنسّك يتّصف بالعزلة والانطواء على صلاته ودعائه، وهذا المعنى لا يصدق على الخوارج، لأنّ الخوارج عناصر متمرّدة تُثير الأزمات، ولها وجود فاعل في السّاحة، وتشنّ حربًا ضدّ عليّ عَلَيْكُلْم، ولكن أساس عملها خاطئ، وحربها خاطئة، وأساليبها مرفوضة، وغايتها باطلة. هذه هي الفئات الثّلاث الّتي جابهت أمير المؤمنين.

# الفرق بين حكومة النبيّ 🎡 وحكومة علي عيير

الفارق الأساس بين أمير المؤمنين عَيْكُمْ في عهد حكومته، وبين رسول الله في أيّام حياته وعهد حكومته هو أنّ الخنادق في عهد الرسول كانت مشخصة ومشخصة تمامًا؛ خندق الإيمان وخندق الكفر؛ أمّا المنافقون فكثيرًا ما كانت الآيات القرآنية تُشير إليهم وتُحذّر منهم وتُقوي صفوف المؤمنين في مواجهتهم وتُضعف من شوكتهم؛ أي إنّ كلّ شيء كان في النظام الإسلاميّ في عهد الرسول واضحًا تمام الوضوح، وكانت الصفوف مفروزة فرزًا جليًّا؛ فطائفة كانت على الجاهليّة

والكفر والطاغوت، وأخرى كانت على الإيمان والإسلام والتوحيد؛ ومن الطّبيعيّ أنّ كلّ واحدة من هاتين الطائفتين كانت تضمّ صنوفًا شتّى من النّاس، لكن الصفوف كانت مشخّصة وواضحة كلّ الوضوح. أمّا في عهد أمير المؤمنين عليّ فكانت المشكلة الكبيرة في تداخل الصفوف والخنادق؛ وهذا هو السّبب الّذي جعل للفئة الثانية - أي النّاكثين وضعًا مقبولًا ومبرّرًا. وكان كلّ مسلم يتردّد كثيرًا في محاربة شخصيّات من أمثال طلحة أو الزبير؛ فالزبير هو ابن عمّة الرّسول وكان من الشخصيّات البارزة والمقرّبة إليه، حتّى أنّه كان ممّن اعترضوا على السّقيقة دفاعًا عن أمير المؤمنين على بعد عهد الرسول في ولكن الأمور بخواتيمها. نسأل الله أن يجعل عاقبتنا إلى خير. فقد يؤثّر حبّ الدّنيا ومظاهر الحياة في بعض النّاس إلى درجة تجعل المرء يشكّ حتّى في الخواصّ، فما بالك بالعوام. وعلى كلّ الأحوال، كانت الظروف آنذاك عصيبة حقّاً.

ولا بد أن النّاس الّذين صمدوا مع أمير المؤمنين عَلَيْ وحاربوا إلى جانبه كانوا على قدر كبير من البصيرة. والشاهد على هذا قول أمير المؤمنين عَلَيْ : «لا يحمل هذا العلم إلّا أهل البصر والصّبر»<sup>(1)</sup>. فلا بد من توفّر البصيرة بالدّرجة الأولى. ويُستدّل من هذه التّداخلات على طبيعة المشاكل الّتي واجهت أمير المؤمنين عَلَيْ ، وعلى الأساليب الملتوية الّتي اتّبعها النّاس الّذين حاربوه. ففي صدر

<sup>(1)</sup> نهج البلاغة، ص 248.

الإسلام، كان هناك أفكار خاطئة كثيرة تُطرح في السّاحة، ولكن كانت تنزل آية قرآنية وتفنّدها بصراحة؛ سواء عندما كان النبيّ في مكّة أم في المدينة؛ فسورة البقرة – على سبيل المثال – وهي سورة مدنية، عندما ينظر المرء فيها يراها حافلة بصور من التحديات والاشتباكات بين الرسول عليه والمنافقين واليهود، حتّى أنّها تناولت التفاصيل الجزئيّة واستعرضت الأساليب الّتي كان يتّبعها يهود المدينة في إيداء الرسول على نفسيًّا، ومنها ﴿ لَا تَقُولُواْ رَعِنَ ا ﴿ اللهِ وَما شابه ذلك. وجاءت أيضًا سورة الأعراف، وهي سورة مكّية، زاخرة بمحاربة الخُرافات وكُرّس فصلٌ منها للحديث عن تحريم وتحليل أنواع اللحوم، في مقابل التّحليل والتّحريم الزائف الّذي اصطنعه النّاس لأنفسهم يومداك: ﴿ قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوْكِحِشَ مَاظَهَرَ مِنْهَا وَمَابَطُنَ ﴾(2). هده هي المحرّمات الحقيقية وليست تلك الّتي اصطنعتموها أنتم لأنفسكم من أمثال البحيرة والسّائبة وما شاكل ذلك. وكان القرآن يحارب هذه الأفكار صراحةً. أمّا في عهد أمير المؤمنين عَلِيِّه إِنْ فقد كان أعداؤه يستغلُّ ون تلك الآيات القرآنية. وهذا ما صعّب كثيرًا من مهمّة أمير المؤمنين عَلِيَّ إلا . لقد قضى عَلِيَّ إلا مدّة خلافته القصيرة في أمثال هذه المصاعب والمعضلات.

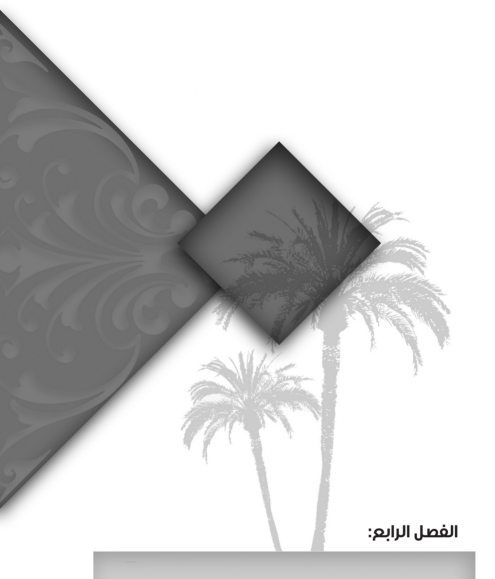
<sup>(1)</sup> سورة البقرة، الآية 104.

<sup>(2)</sup> سورة الأعراف، الآية 33.

وفي مقابل هو للاء كانت جبهة على نفسه، وهي جبهة قوية حقًّا، وفيها رجال كعمّار ومالك الأشتر وعبد الله بن عباس ومحمّد بن أبى بكر وميثم التمّار وحُجر بن عديّ، كانوا شخصيّات مؤمنة ذوى بصيرة ووعى، وكان لهم دورٌ مؤثّر في توعية النّاس الآخرين. فكان من جملة المواقف الجميلة في عهد أمير المؤمنين - ويُعزى جمالها طبعًا إلى الجهود الطيِّية لهـؤلاء الأكابر، إلا أنَّها في الوقت ذاته كانت مريرة بسبب ما لحقهم من جرّائها من عناء وعـذاب هو مسيرهم نحو الكوفة والبصرة من بعد ما هبّ طلحة والزّبير وغيرهما واستولوا على البصرة وأرادوا المسير منها نحو الكوفة، حيث أرسل أمير المؤمنين عُلِيَّتُلارٌ الإمام الحسن عَلِيَّلارٌ وبعض هؤلاء الأصحاب، وكان لهم مع النّاس في المسجد مداولات وأحاديث ومحاجّات تُعتبر من المواقف المثيرة وذات مغزّى عميق في تاريخ الإسلام. ولهذا السبب يُلاحظ أنّ الهجمات الأساس لأعداء أمير المؤمنين عَلَيْ الله وُجّهت صوب هذه الشَّخصيّات، ضدّ مالك الأشتر، وضدّ عمّار بن ياسر، وضدّ محمّد بن أبي بكر، وضدّ كلّ من وقف إلى جانب أمير المؤمنين عَلَيّ للرِّ مند البداية وأثبت وا صلابة إيمانهم وسلامة بصيرتهم. ولم يتورّع الأعداء عن كيل أنواع التهم لهم والسّعي لاغتيالهم. ولهذا قضى أكثرهم شهداء؛ فاستشهد عمّار في الحرب، واستشهد محمّد بن أبي بكر بتحايل أهل الشام، وكذا استشهد مالك الأشتر بحيلة من أهل الشام.

وبقي البعض الآخر، ولكنّهم عادوا واستشهدوا على نحو قاس وفجيع.
هـنه هي الظروف الّتي عاشها أمير المؤمنين عَلَيْكُلِّ في حياته وفي عهـد حكومته. ولو أردنا الخروج بنتيجة مختصرة عنها لقلنا إنّها كانت حكومة قوية ولكنّها في الوقت ذاته مظلومة ومنتصرة؛ بمعنى أنّه استطاع قهـر أعدائه في أيّام حياته، واستطاع من بعد استشهاده مظلومًا أن يتحوّل إلى شعلة وهّاجة على مدى تاريخ الإنسانيّة. ولا شـكّ في أنّ المرارة الّتي ذاقها أميـر المؤمنين عَلَيْكُلِ خلال هـذه الفترة تُعتبر مـن أشدّ وأصعب المحن في التاريخ.

(1999/01/08)



# السيّدة فاطمة الزّهراء عيهها

- المكانة المعنوية للزهراء عَلَيْهَا الرَّارُ .
- حياتها عَيْقِيْ الجهادية والسّياسيّة.
  - حياتها ﷺ العلميّة والعباديّة.

### المكانة المعنوية للزهراء ييهير

#### الصابرة الممتحنة

لا تنحصر فيوضات السيدة فاطمة الزّهراء عَيْسُ لهجموعة صغيرة تُعدّ جماعة محدودة من مجموع العائلة البشريّة. فلو أنّا نظرنا بنظرة واقعيّة ومنطقيّة، فإنّ البشريّة مرهونة لفاطمة الزّهراء عَيْسُ ، وهذا ليس جزافًا؛ إنّها حقيقة، مثلما أنّ البشريّة مرهونة للإسلام والقرآن ولتعاليم الأنبياء عَيْسُ والنبيّ الخاتم عُلى لقد كان الأمر كذلك دومًا وعلى مرّ التّاريخ وهو اليوم كذلك؛ فإنّ نـور الإسلام ومعنويّات فاطمة الزّهراء عَيْسُ يومًا بعد يوم سيصبحان أكثر نصوعًا، وسوف تتلمّس البشريّة ذلك. ما لدينا من تكليف ووظيفة في هـذا المجال، هو أن نجعل أنفسنا لائقين للانتساب إلى هذه العترة. وبالطّبع، فإنّ الانتساب لعترة الرسالة وأن نكون من جملة التّابعين لهم والمعروفين بولايتهم أمرٌ صعبُ؛ حيث نقرأ في الزيارة إنّا أصبحنا معروفين بمحبّتكم وولايتكم، وهذا ما يُلقى على كاهلنا تكليفًا مضاعفًا.

إنّ هذا الخير الكثير الّذي أعطاه الله تعالى في سورة الكوثر المباركة كبشارة للنّبيّ الأكرم فقال: ﴿إِنَّا أَعُطَيْنَاكُ اللَّكُوثَرَ ﴾(1)، تأويله هو فاطمة الزّهراء عَلَيْكُرُ ، في الحقيقة هو مجمع جميع الخيرات الّذي سوف ينزل يومًا بعد يوم من منبع الدّين النبويّ على كلّ البشريّة والخلائق. لقد سعى الكثيرون من أجل إخفائه وإنكاره ولكنّهم لم يتمكّنوا ﴿وَاللَّهُ مُتِمُ نُورِهِ وَلَوْكُرِهُ وَلَوْكُرُهُ وَلَوْكُرُهُ الْكُومُ وَلَوْكُرُهُ اللَّهُ مُرَامً اللَّهُ اللَّهُ مُورَاهِ وَلَوْكُرُهُ وَالْكُومُ وَلَوْكُرُهُ اللَّهُ اللَّهُ مُرَامً اللَّهُ اللَّهُ مُرَامً اللَّهُ 
يجب علينا أن نُقرّب و أنفسنا إلى مركز النّور هذا، وإنّ لازم وخاصّية هذا التقرّب هو التنوّر. يجب علينا أن نُصبح نورانيّين من خلال العمل، لا بواسطة المحبّة الفارغة، العمل الّذي تُمليه علينا هذه المحبّة وتلك الولاية وذاك الإيمان ويطلبه منّا؛ بهذا العمل يجب أن نُصبح من هذه العترة والمتعلّقين بها. ليس من السهل أبدًا أن يصير المرء قنبرًا في بيت عليّ عَلِيّ اليس من السهل أن يصبح الإنسان «سلمان منّا أهل البيت» (أقلى علي علي علي علي الموالين وشيعة أهل البيت عليه الإنسان «سلمان منّا أهل البيت» أن نحن مجتمع الموالين وشيعة أهل البيت عليه الإنسان تربة عتباتنا»، قلوبنا تريد يعتبرونا منهم ومن حاشيتهم. «فلانُ من ساكني تربة عتباتنا»، قلوبنا تريد أن يحكم علينا أهل البيت بهذه الطّريقة وهذا الأمر ليس سهلًا ولا يحصل بمجرّد الادّعاء. إنّ هذا يستلزم العمل والإيثار والتشبّه والتخلّق بأخلاقهم. انظروا إلى هذه السّيّدة الجليلة في أيّ سنّ حازت على كلّ هذه الفضائل! وفي أيّ عمر برزت فيها كلّ هذه التألّقات! في عمر قصير لم الفضائل! وفي أيّ عمر برزت فيها كلّ هذه التألّقات! في عمر قصير لم

<sup>(1)</sup> سورة الكوثر، الآية 1.

<sup>(2)</sup> سورة الصف، الآية 8.

<sup>(3)</sup> بحار الأنوار، ج10، ص 123.

يتجاوز 18 سنة، 20 سنة، 25 سنة بحسب اختلاف الرّوايات. وكلّ هذه الفضائل لا تحصل عبثًا، «امتحنك الله الّدي خلقك قبل أن يخلقك، فوجدك لما امتحنك صابرة» (أ)، فإنّ الله تعالى قد امتحن زهراء الطّهر، وهي المصطفاة من عباده. إنّ النّظام الإلهيّ هو نظامٌ يعتمد على الحساب والكتاب، وما يمنحنا إيّاه إنّما يكون محسوبًا بدقّة. إنّه يعدّ كلّ هذا الإيثار والمعرفة والتّضحية الخاصّة (وهي من عبيده الخواص)، في سبيل الأهداف الإلهيّة، لذلك جعلها مركز فيوضاته.

(1370/10/05)

### نور فاطمة

في رواية، إنّ سطوع نور فاطمة الزّهراء عَلَيْكُورُ أدّى إلى أن تنبهر عيون الكروبيّين من الملأ الأعلى، «زهر نورها لملائكة السّماء»(2). فماذا نستفيد نحن من هذا النّور والسّطوع؟ يجب علينا الاهتداء بهذا النّجم السّاطع إلى الله وإلى طريق العبوديّة الّذي هو الصّراط المستقيم، الّذي سلكته فاطمة الزّهراء عَلَيْكُورُ ، فوصلت إلى تلك المدارج والمقامات العالية. فإن جعل الله طينتها طينة متعالية، فلأنّه كان يعلم أنّها تخرج مرفوعة الرّأس من الامتحان في عالم المادّة والنّاسوت «امتحنك الله مرفوعة الرّأس من الامتحان في عالم المادّة والنّاسوت «امتحنك الله هي خلقك قبل أن يخلقك فوجدك لما امتحنك صابرة»(3)، هذه هي

<sup>(1)</sup> بحار الأنوار، ج97، ص 194.

<sup>(2)</sup> م.ن، ج43، ص 172.

<sup>(3)</sup> بحار الأنوار، ج97، ص 194.

القضيّة. فالله تعالى إذ تلطّ ف بلطفه الخاصّ على تلك الطّينة، فجانبٌ من القضيّة هـ و أنّه يعلم بأنّها تخرج مرفوعة الرأس مـن الامتحان، وإلا فإنّ الكثيرين كان لديهـ م طينة طيّبة، لكن هل تمكّن الجميع من الصّبر على الامتحان؟ هـ ذا جانبٌ من حياة الزّهراء على الامتحان؟ هـ ذا جانبٌ من حياة الزّهراء على النبيّ في قال لنجاة أنفسنا، فالحديث ورد مـن طريق الشّيعـة أنّ النبيّ في قال لفاطمة على فانت والله شيئًا» (أ)، لفاطمة عليه أن تُفكّري وتهتمّي بنفسك، فكانت تهتمّ بنفسها منذ صغرها وإلى نهاية عمرها القصير.

كيف كانت حياتها؟ كانت إلى ما قبل الزّواج، عندما كانت ما زالت فتاة كانت تعامل أباها، الذي كان بهذه العظمة، بحيث راحت تُكنّى به «أمّ أبيها» (2)؛ في الوقت الذي كان نبيّ الرّحمة والنّور ومؤسّس الحضارة الحديثة والقائد العظيم للثّورة الخالدة يرفع راية الإسلام. ولم تُكنَّ به «أمّ أبيها» اعتباطًا، فقد كانت الزّهراء إلى جانب أبيها، تزيل بيديها الصّغيرتين غبار الحزن والغمّ عن وجه رسول الله في أسواء في مكّة أم في شُعب أبي طالب مع كلّ شدائدهما، أم عندما بقي النبي في وحيدًا مكسور القلب بوقوع حادثتين في فترة قصيرة، هما وفاة خديجة عَلَيْنَا ووفاة أبي طالب عَلَيْنَا حيث أحسّ النبيّ بالغربة. هذا هو منشأ كنيتها به «أمّ أبيها» (3).

<sup>(1)</sup> شرح نهج البلاغة، ج18، ص134.

<sup>(2)</sup> بحار الأنوار، ج43، ص 19.

<sup>(3) (</sup>م.ن).

لقد كانت السيّدة الزّهراء يُهِيِّنه في سنّ السادسة أو السّابعة ـ حيث يوجد روايات مختلفة بشأن تاريخ ولادتها ـ عندما حدثت مسألة شُعب أبي طالب. لقد شكّلت شعب أبى طالب مرحلة صعبة جدًّا في تاريخ صدر الإسلام؛ أي إنّ دعوة النبيّ كانت قد بدأت وصارت علانيّةً، وبالتدريج بدأ أهل مكّة \_ وخصوصًا الشياب، وبالأخص العبيد \_ يقيلون ويؤمنون به، ورأى صناديد قريش كأبي لهب وأبي جهل وغيرهما أنّه لا بدّ من إخراج النبيّ وكلُّ مـن كان معه من مكَّة، وهذا ما فعلوه. فأخر جوا عددًا كبيرًا منهم وقد بلغوا عشرات الأسر بما في ذلك النبيِّ عَلَيْكُ وأسرته وأبو طالب نفسه، مع أنَّ أبا طالب كان يُعدّ من الوجهاء الكبار. فخرجوا من مكَّة ولكن إلى أين يذهبون؟ صادف أن كان لأبي طالب مُلكُ في بقعة قريبة من مكّة ـ لعلّها كانت تبعد عدّة كيلومترات ـ وكانت في شعاب جبل يُدعى شُعب أبي طالب. فقال لهم أبو طالب فلنذهب إلى هذه الشُّعب. فكُروا في هذا الأمر! كانت النَّهارات في مكَّة شديدة الحرارة، والليالي في غاية البرودة، أي إنَّ الوضع لم يكن قابلًا للتحمّل. لقد عاشوا في هذه الشّعب مدّة ثلاث سنوات. فكم تحمّلوا من جوع وصعاب ومحن، الله وحده يعلم. فأحد المراحل الصّعبة في حياة النبيّ كانت هناك. ولم تكن مسؤولية النبيّ الأكرم على في هذه المرحلة منحصرة في القيادة بمعنى إدارة مجموعة، بل كان عليه أن يتمكَّن من الدفاع عن عمله أمام هؤلاء الَّذين كانوا واقعين في المحنة.

رحم الله أباه، فقد أوصلنا إلى هذا الوضع الجيد. ولكن عندما تسوء الأحوال، فإنّ الجميع يُصابون بالحيرة والتردّد، ويقولون: إنّه هو الّذي أوصلنا إلى هذا الوضع السيّئ! ولم نكن نريد أن نصل إلى مثل هذا الوضع! وبالطبع، فإنّ أصحاب الإيمان القويّ يصمدون؛ ولكن في النّهاية إنّ كلّ الصّعاب كانت تنهال على الرّسول. وفي هذه الأثناء، وعندما كان النبيّ الصّعاب كانت تنهال على الرّسول. وفي هذه الأثناء، وعندما كان النبيّ يُقاسي أشد أنواع المحنة، توفّي كلُّ من أبي طالب الّذي كان الدّاعم للنبيّ وأمله، والسيّدة خديجة الكبرى الّتي كانت تُعدّ أكبر عون روحيّ له، في ظرف أسبوع واحد! فكانت حادثة عجيبة جدًّا، أي أنّ النبيّ أصبح بعدها وحيدًا فريدًا.

إنّ مَن يترأس مجموعة معيّنة، يعلم ما معنى مسؤوليّة المجموعة. ففي مثل هذه الظّروف يصبح الإنسان متحيّرًا. انظروا إلى دور فاطمة الزّهراء عَلَيْكُورٌ في مثل هذه الظّروف. عندما يتأمّل الإنسان في التّاريخ، ينبغي أن يجد مثل هذه الموارد في الزّوايا المختلفة، وللأسف لم يتم فتح أيّ فصل لأيّ من هذه الأمور. لقد كانت فاطمة الزّهراء عَلَيْكُورٌ كأمًّ ومشاور وممرّضة بالنسبة للنبيّ. هناك قيل «فاطمة أمّ أبيها». إنّ هذا الأمر مربوطُ بذاك الوقت، أي عندما كان للابنة من العمر ستّ أو سبع سنوات. وبالطبع، في البيئة العربية وفي البيئات الحارّة، تنمو البنات بصورة أسرع من الناحيتين الجسديّة والرّوحيّة، أي بمعدّل فتاة بعمر العاشرة أو الثانية عشرة في أيامنا هذه. وهذا ما يـؤدي إلى الشعـور بالمسؤوليّة والنشاط تجاه أن يُشكّل ذلك قدوةً لأيّ فتاة، كي تشعر باكـرًا بالمسؤوليّة والنشاط تجاه القضايا التي تدور من حولها؟ إنّ هذا الرأسمال العظيم للنشاط الموجود

فيها، كانت تنفقه من أجل أن تزيل غبار التكدّر والغمّ عن وجه أب لعلّه قد مرّ على عمره أكثر من 50 سنة وقد قارب سنّ الهرم. ألا يُمكن أن يكون هذا بالنسبة للفتاة نموذجًا وقدوةً؟ هذا مهمٌّ جداً.

(1998/04/27)

في ذاك الوقت، وفي مثل هذا العالم، ربّى النبيّ الأكرم بنتًا صارت لائقة لأن يأتي رسول الله في ويُقبّل يدها إنّ تقبيل يد فاطمة الزّهراء عَلَيْ فَرَ من قبل النبيّ في لا ينبغي أن يؤخذ أبدًا على معنى عاطفيّ. فإنّ هذا أمرٌ خاطئ جدًّا وحقيرٌ جدًّا فيما لو تصوّرنا بأنّه يُقبّ ل يدها فقط لأنّها ابنته ولأنّ له يُحبّها. فهل يُمكن لشخصية بمثل هذه العظمة، وبمثل تلك العدالة والحكمة، التي كانت في النبيّ، يعتمد على الوحي والإلهام الإلهيّ أن ينحني ليُقبّل يد ابنته؟ كلّا، إنّ هذا أمرٌ آخر وله معنى آخر. إنّه يحكي عن أنّ هذه الفتاة وهذه المرأة عندما ترحل من هذه الدنيا في عمر 18 أو 25 قيل الفتاة وهيده المرأة عندما ترحل من هذه الدنيا في عمر 18 أو 25 قيل نظرة الإسلام إلى المرأة.

(1991/12/25)

أمّا المقام المعنويّ لهذه السيّدة العظيمة، بالنسبة لمقامها الجهاديّ والشوريّ والاجتماعيّ، فهو أعلى بدرجات. ففاطمة الزّهراء عَلَيْهُ هي في الظاهر بصورة بشر، وامرأة، وامرأة شابّة أيضًا؛ ولكنّها في المعنى هي حقيقة عظيمة ونور ً إلهيُّ ساطع وعبد صالح وإنسان مميّز ومصطفى. هي شخصٌ قال فيه الرسول الأكرم علي لأمير المؤمنين عَليَ المعنى النّائمة، وخليفتي عليها بعدي، وأنت قائد المؤمنين إلى الجنّة،

وكأنّي أنظر إلى ابنتي فاطمة قد أقبلت يوم القيامة على نجيبٍ من نور عن يمينها سبعون ألف ملك، وعن يسارها سبعون ألف ملك، وبين يديها سبعون ألف ملك، وخلفها سبعون ألف ملك تقود مؤمنات أمّتي يديها سبعون ألف ملك، وخلفها سبعون ألف ملك تقود مؤمنات أمّتي إلى الجنّد إلى الجنّد المؤمنين عَلَيْ الرجال المؤمنين، وتقود فاطمة الزّهراء عَلَيْ النساء المؤمنات إلى الجنّة الإلهيّة. فهي عدّل أمير المؤمنين عَلَيْ . هي الّتي إذا وقفت في محراب العبادة فإنّ الله الملائكة المقرّبين لله يُخاطبونها ويُسلّمون عليها ويُهنّئونها ويقولون لها ما كانوا يقولون في السّابق لمريم الطّاهرة عَلَيْ : «يا فاطمة إنّ الله اصطفاك وطهّرك واصطفاك على نساء العالمين» (2)، هذا هو المقام المعنويّ لفاطمة الزّهراء عَلَيْ الله .

امرأةً، في سنّ الشباب، وصلت بلحاظ المقام المعنويّ، ووفق ما نُقل في الروايات، إلى حيث تُحدّثها الملائكة وتظهر لها الحقائق. «المحدَّثة» أي من تُحدّثها الملائكة وتتكلّم معها. وهذا المقام المعنويّ والميدان الوسيع والقمّة الرّفيعة هي في مقابل جميع نساء عالم الخلقة. إنّ فاطمة الزّهراء عَيْهُمُ في قمّة هذا العلوّ العظيم تقف وتُخاطب كلّ نساء العالم، وتدعوهن لطيّ هذا الطّريق. هؤلاء الّذين كانوا عبر التاريخ سواء في الجاهليّة القديمة أم في جاهليّة القرن العشرين. قد سعوا لتحقير المرأة وجعلها متعلّقة بهذه الزّخارف والزّينة الظّاهريّة ولا همّ لها سوى

<sup>(1)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 43، ص 24.

<sup>(2)</sup> م.ن.

الموضة واللباس والزّينة والذّهب والزّخارف، ولا همّ لها سوى أن تقضي هذه الحياة في له ووعبث، وقد تحرّكوا من أجل ذلك، إنّ منطقهم هو منطق يشبه الثلج والجليد مقابل حرّ شمس المقام المعنويّ لفاطمة الزّهراء عَيْهَ مُن سيذوب وينعدم. يُعرّف الإسلام فاطمة هذا العنصر المميّز والملكوتيّ الممتاز بعنوان الأنموذج والأسوة للنساء. وهو تلك الحياة الظّاهريّة والجهاد والعلم والبيان والتّضحية وحسن التبعّل والأمومة والزّوجية والهجرة والحضور في جميع الميادين السّياسيّة والعسكريّة والثورية، والتفوّق في جميع الجوانب بحيث يخضع لها كلّ الرّجال العظماء، بل هذا أيضًا المقام المعنويّ والركوع والسجود ومحراب العبادة والدعاء والصحيفة والتضرّع والذّات الملكوتية وتأتق العنصر المعنويّ وكذلك عدّل ووزان أمير المؤمنين عَيْسَيْ والنبيّ هذه هي المرأة، وهذا هو نموذج المرأة الذي يريد أن يصنعه الإسلام.

(1368/10/26)

### حياتها عيه الجهاديّة والسّياسيّة

توجد نقطة في حياة الزّهراء المطهّرة على يجب الالتفات المعنويّة لهذه السّيّدة اليها. بالطّبع، فإنّنا لن ندخل في بيان المقامات المعنويّة لهذه السّيّدة الجليلة، فضلًا عن أنّنا لسنا قادرين على إدراك هذه المقامات وفهمها. وفي الحقيقة، الله تعالى وحده يعرف أمثال هؤلاء العباد الذين يكونون في أوج قمّة المعنويّة الإنسانيّة والتّكامل البشريّ. وأولئك الذين يكونون على طرازهم. ويرى مقامهم. لهذا لم يكن هناك من يعرف فاطمة الزّهراء على طرازهم . ويرى مقامهم. لهذا لم يكن هنا الزّمن وأبيها وأولادها المعصومين على أمير المؤمنين على فالزّمن ولا للنّاس الذين كانوا في ذاك الزّمان والأزمنة التي تلته . أن نُشخّص ذلك التألق والتلألؤ المعنويّ الله عيون جميع الأشخاص، وتعجز عيوننا الضّعيفة والقاصرة عن أن يصل إلى عيون جميع الأشخاص، وتعجز عيوننا الضّعيفة والقاصرة عن أن ترى تجلّي الإنسانيّة السّاطع الّذي كان موجودًا في هؤلاء العظماء. لهذا، ترى تجلّي الإنسانيّة السّاطع الّذي كان موجودًا في هؤلاء العظماء. لهذا، لن ندخل في مجال تعريف الجانب المعنويّ لفاطمة الزّهراء عليها في دياتها اليوميّة وهي الجمع بين حياة امرأة مسلمة توجد نقطة مهمّة في حياتها اليوميّة وهي الجمع بين حياة امرأة مسلمة توجد نقطة مهمّة في حياتها اليوميّة وهي الجمع بين حياة امرأة مسلمة توجد نقطة مهمّة في حياتها اليوميّة وهي الجمع بين حياة امرأة مسلمة توجد نقطة مهمّة في حياتها اليوميّة وهي الجمع بين حياة امرأة مسلمة توجد نقطة مهمّة في حياتها اليوميّة وهي الجمع بين حياة امرأة مسلمة توجد نقطة مهمّة في حياتها اليوميّة وهي الجمع بين حياة امرأة مسلمة توجد نقطة مهمّة في حياتها اليوميّة وهي الجمع بين حياة امرأة مسلمة توجد نقطة مهمّة في حياتها اليوميّة وهي الجمع بين حياة امرأة مسلمة توجد المؤلوء ا

في سلوكها مع زوجها وأبنائها وقيامها بمسؤوليّاتها في البيت من جهة؛ وبين مسؤوليّات الإنسان المجاهد الغيور الّذي لا يعرف التّعب في التّعامل مع الأحداث السّياسيّة المهمّة بعد رحيل الرسول الأكرم ويشعب عيث جاءت إلى المسجد وخطبت واتّخذت المواقف ودافعت وتحدّثت وكانت من جهات أخرى مجاهدة بكلّ ما للكلمة من معنى؛ لا تعرف التّعب وتتقبّل المحنة والصّعاب. ومن جهة ثالثة، فقد كانت عابدة ومقيمة للصّلاة في الليالي الحالكة وتقوم لله خاضعة خاشعة له، وفي محراب العبادة كانت هذه المرأة الصبيّة كالأولياء الإلهيّين تناجي ربّها وتعبده.

إنّ هـ نه الأبعاد الثلاثة مجتمعة تُمثّل النقطة الساطعة لحياة فاطمة الرّهراء عَلَيْهَ في فإنّها لم تكن تفصل بين هـ نه الجهات الثلاث. يتصوّر بعض النّاس أنّ الإنسان عندما يكون مشغولًا بالعبادة، وهو من أهل الذّكر، لا يُمكنه أن يكون سياسيًّا، أو يتصوّر البعض الآخر أنّ أهل السياسة، سواء من الرجال أو النساء، إذا كانوا حاضرين في ميدان الجهاد في سبيل الله بفاعليّة؛ فإذا كنّ من النساء، لا يُمكنهنّ أن يكنّ ربّات منزل يؤدّين وظائف الأمومة والزوجيّة والخدمة، وإذا كان رجلاً لا يُمكنه أن يكون ربّ منزل وصاحب دكّان وحياة؛ إنّهم يتصوّرون أنّ هذه تتنافى فيما بينها وتتعارض في حين أنّ هذه الأمور الثلاثة لا تتنافى مع بعضها البعض ولا توجد ضدّية بينها من وجهة نظر الإسلام. ففي شخصيّة الإنسان الكامل تكون هذه الأمور معينة لبعضها البعض.

(1368/09/22)

تُعتبر شخصية الزّهراء المطهّرة عَيْسًا في الأبعاد السّياسيّة والاجتماعيّة والجهاديّة شخصية مميزة بحيث إنّ جميع النّساء المجاهدات والثوريّات والمميِّز ات والسياسيّات في العالم يُمكنهنّ أن يأخذن الدروس والعبر من حياتها القصيرة والمليئة بالمحتوى والمضمون. امرأةٌ وُلدت في بيت الثورة، وأمضت كل طفولتها في حضن أب كان في حالة مستمرّة من الجهاد العالميّ العظيم الله ينسى؛ تلك السيدة التي كانت في مرحلة طفولتها تتجرّع مرارات الجهاد في مكَّة، وعندما حوصرت في شعب أبي طالب، لمست الجوع والصعاب والرّعب وكلُّ أنواع وأصناف الشّدائد في مكَّة، وبعد أن هاجرت إلى المدينة أضحت زوجة رجل كانت كلّ حياته جهادًا في سبيل الله؛ فلم تمرّ سنة أو نصف سنة على هذا الزّوج لم يكن فيها في جهاد في سبيل الله أو لم يذهب فيها إلى ميدان المعركة، طيلة المدّة التي عاشتها فاطمة الزّهراء عَلَيْتُكُلُّ مع أمير المؤمنين عَلَيْم الله والتي قاربت الإحدى عشرة سنة. وكانت هذه المرأة العظيمة والمضحّية زوجـة لائقة لرجل مجاهد وجنديّ وقائد دائم في ميدان الحرب. فحياة فاطمة الزُّهراء عَلَيْ عَلَيْ ، وإن كانت قصيرة ولم تبلغ أكثر من عشرين سنة، لكنّها من جهة الجهاد والنّضال والسّعى والصّبر الثوريّان والدّرس والتّعليم والتعلّم والخطابة والدّفاع عن النبوّة والإمامة والنّظام الإسلاميّ كانت بحرًا مترام من السّعى والجهاد والعمل وفي النّهاية الشهادة. هذه هي الحياة الجهاديّة لفاطمة الزّهراء عَلَيَّكُم الّتي هي عظيمة جداً واستثنائية وفي الحقيقة لا نظير لها، ويقينا ستبقى في أذهان البشر ـ سواء اليوم أم في المستقبل - نقطة ساطعة واستثنائية.

(1990/01/16)

## حياتها ييه العلميّة والعباديّة

وفي أجواء العلم، كانت فاطمة الزهراء عَلَيْهَ على عالمة عظيمة؛ فتلك الخطبة النّي ألقتها في مسجد المدينة بعد رحيل النبيّ، هي خطبة، بحسب كلام العلّامة المجلسيّ، يحتاج فطاحل الفصحاء والبلغاء والعلماء أن يجلسوا ليفسّروا معاني كلماتها وعباراتها، لقد كانت بمثل هذا العمق؛ وبلحاظ جمالية الفنّ فهي مثل أجمل وأرقى كلمات نهج البلاغة. تذهب فاطمة الزّهراء عَلَيْهِ إلى مسجد المدينة وتقف أمام النّاس وترتجل، ولعلّها تتحدّث لمدّة ساعة بأعذب وأجمل العبارات وأكثرها بلاغة.

#### (1992/12/16)

فأمثالنا نحن الدين نُعد من أهل الخطابة والكلام الارتجالي نفهم كم أنّ هذه الخطبة عظيمة. فتاة ابنة 18 أو 20 سنة وفي الحد الأكثر 24 سنة فالسنّ الدّقيق لحضرة الزّهراء عَلَيْهَ هُوْ غير مسلّم. ومع كلّ تلك المصائب والصّعاب أتت إلى المسجد وخاطبت الجمع الغفير من وراء حجاب، بحيث بقيت كلمات هذه الخطبة، كلمة كلمة في التاريخ.

كان العرب معروفين بقوّة حافظتهم. فكان يأتي شخصٌ وينشد قصيدة من 80 بيتًا وبعد أن ينتهي يقوم 10 أشخاص ويكتبون هذه القصيدة؛ فهذه القصائد النّي بقيت إلى يومنا هذا، في الأغلب هكذا حُفظت. كانت الأشعار تُتلى وتُحفظ في الأندية \_ أي في تلك المراكز الاجتماعيّة. وهذه الخطب وهذه الأحاديث كانت (تُحفظ) بهذه الكيفيّة أيضًا. لقد جلسوا وكتبوا وحفظوا وبقيت هذه الخطب إلى يومنا هذا. أمّا الكلمات الجوفاء فلا تبقى في التاريخ، فليس كلّ كلام يُحفظ، فلقد قيل الكثير الكثير، وألقي الكثير من الخطب والكثير من الأشعار ولكن لم تبق كلها، ولم يعتن بها أحدٌ. كلّما نظر الإنسان إلى ذاك الشّيء الذي حفظه التاريخ في قلبه، وبعد مرور 1400 سنة، يشعر بالخضوع، وهذا إنّما يدلّ على هذه العظمة. برأيي أنّ هذا يُعدّ بالنسبة للفتاة الشابّة قدوة.

(1998/04/27)

كانت حياة فاطمة الزّهراء عَيْهَ في جميع الأبعاد، حياة مليئة بالعمل والسّعي والتّكامل والسموّ الرّوحيّ للإنسان. وكان زوجها الشابّ في الجبهة وميادين الحرب دائمًا، وكانت مشاكل المحيط والحياة قد جعلت فاطمة الزّهراء عَيْهَ كمركز لمراجعات النّاس والمسلمين. إنّها ابنة النبيّ المفرّجة للهموم، وقد صارت في حياتها في تلك الظّروف بمنتهى العزّة والسموّ، وقامت بتربية أولادها الحسن والحسين وزينب، وإعانة زوجها علي عَلَيْ أوكسب رضا أب كالنبيّ. وعندما بدأت مرحلة الفتوحات والغنائم لم تأخذ بنت النبيّ ذرّة من لذائذ الدنيا وزخرفها ومظاهر الزينة والأمور الّتي تميل لها قلوب الشابّات والنّساء.

وكانت عبادة فاطمة الزّهراء عَن عبادة نموذجيّة. يقول الحسن البصريّ، الّذي كان أحد العبّاد والزهّاد المشهورين في العالم الإسلاميّ، بشأن فاطمة الزَّهراء عِن الله عَلَي الله عَلَي الله عَلَي الله عَلَي عَبِدت الله ووقفت في محراب العبادة حتى تورّمت قدماها(1). ويقول الإمام الحسن المجتبى عَلَيْتُلا إِنَّ أُمَّـه وقف ت تعبد اللَّه في إحـدي الليالي- ليلــة الجمعة ـ «حتـي انفجر عمود الصبح». ويقول الإمام الحسن عَلِيَّة إنَّه كان يسمعها تدعو دائمًا للمؤمنين والمؤمنات وللنّاس، وتدعو لقضايا العالم الإسلاميّ العامّة، وعند الصّباح قال لها: «يا أمّاه لما لا تدعين لنفسك كما تدعين لغيرك؟ فقالت: يا بني الجار ثم الدار»<sup>(2)</sup>. هذه هي الرّوحيّة العظيمة. إنّ جهاد تلك المكرّمة في الميادين المختلفة هو جهاد نموذجيّ في الدفاع عن الإسلام، وفي الدَّفاع عن الإمامة والولاية، وفي الدَّفاع عن النبيِّ عِنْ اللَّهِ ، وفي حفظ أكبر القادة الإسلاميين وهو أمير المؤمنين عَلَيْتُلارُ زوجها. وقد قال على عَلِيمُ لا مرّة بشأن فاطمة الزّهراء عِلْيَكُلا : «لا أغضبتني ولا عصت لى أمراً»(3). ومع تلك العظمة والجلالة، فإنّها كانت زوجة في بيتها، وامرأة بالنّحو الذي يقول عنه الإسلام.

تلك كانت عبادتها وفصاحتها وبلاغتها وحكمتها وعلمها ومعرفتها وجهادها وسلوكها كابنة وزوجة وأمّ؛ وكان إحسانها إلى الفقراء بحيث عندما أرسل النبيّ في رجلًا عجوزًا فقيرًا إلى بيت أمير المؤمنين عمين المناها النبيّ

<sup>(1)</sup> المناقب، ج3، ص 341.

<sup>(2)</sup> بحار الأنوار، ج86، ص 313.

<sup>(3)</sup> م.ن، ج43، ص 134.

وقال له أن يطلب حاجته منهم، أعطته فاطمة الزّهراء عَيْهَ جلدًا كان ينام عليه الحسن والحسين عِيْسَا حيث لم يكن عندها شيءً غيره، وقالت له أن يأخذه ويبيعه ويستفيد من ثمنه. هذه هي الشّخصيّة الجامعة لفاطمة الزّهراء عَيْسَا . إنّها أسوة للمرأة المسلمة.

إنّ على المرأة المسلمة أن تسعى في طريق الحكمة والعلم وفي طريق بناء الذّات معنويًا وأخلاقيًّا وأن تكون في الطّليعة في ميدان الجهاد والكفاح، وأن لا تهتم بزخارف الدّنيا ومظاهرها الرّخيصة، وأن تكون عفتها وعصمتها وطهارتها بحيث تدفع بذاتها عين ونظرة الأجنبيّ المريبة تلقائيًّا، وفي البيت سكينة للزّوج والأولاد وراحة للحياة الزوجيّة، وتُربّي في حضنها الحنون والرّؤوف وبكلماتها اللطيفة والحنونة أولادًا مهذّبين بلا عُقد، وذوي روحيّة حسنة وسليمة، وتُربّي رجال المجتمع ونساءه وشخصيّاته. إنّ الأم أفضل من يبني، فقد يصنع أكبر العلماء آلة إلكترونية معقّدة جدًّا مثلًا، أو يصنعون أجهزة للصّعود إلى الفضاء، أو صواريخ عابرة للقارّات، ولكن كلّ هذا لا يُعادل أهميّة بناء إنسانٍ سام، وهو عمل لا يتمكّن منه إلا الأم، وهذه هي أسوة المرأة المسلمة.

(1992/02/16)



# الإمام الحسن المجتبئ يني

- ا أعظم هدنة في التاريخ.
  - صراع الحق والباطل.

# أعظم هدنة في التاريخ

# الظّروف التّاريخيّة للصّلح

كان عهد الإمام المجتبى عَلَيْكُلِرٌ وواقعة صلحه مع معاوية ـ ما سُمّي بالصّلح ـ حدثاً مصيريّاً وفريداً على امتداد مسير الثورة الإسلاميّة في العهد الأوّل. فليس لدينا نظير لهذه الحادثة. وهنا أُقدّم إيضاحًا مقتضبًا لهذه العبارة ثمّ أدخل إلى أصل المطلب.

إنّ ثورة الإسلام أي الفكر الإسلاميّ والأمانة الّتي تحمل عنوان الإسلام والّتي أرسلها الله سبحانه إلى العالمين، كانت في عهدها الأوّل عبارة عن نهضة واحدة وتحرّك واحد، جاء في إطار حركة جهاديّة ونهضة ثوريّة عملاقًة. وما إن أعلن رسول الله عن هذا الفكر في مكّة حتّى حشد أعداء الفكر التّوحيديّ وأعداء الإسلام صفوفهم للوقوف بوجهه والحيلولة دون أن يشق هذا الفكر طريقه، فعمد النبيّ إلى تنظيم هذه النهضة بتعبئة قواه من العناصر المؤمنة صانعًا ملحمة جهاديّة في غاية الفطنة والقوّة والتقدّم داخل مكّة استمرّت إحدى عشرة سنة، فكانت تلك المرحلة الأولى.

وبعد ثلاث عشرة سنة، ومن خلال تعاليم النّبيّ في والشّعارات الّتي رفعها والتّنظيم الّذي اعتمده والتّضحيات الّتي بُذلت ومجموع العوامل التي توفّرت، تحوّل هذا الفكر إلى حكومة ونظام؛ وتبدّل إلى نظام سياسيّ وحياتيّ لأمّة بأكملها؛ وكان ذلك عندما قدم النبيّ في إلى المدينة وجعل منها قاعدة له وبسط فيها الحكومة الإسلاميّة، فتحوّل الإسلام من نهضة إلى حكومة، وهذه هي المرحلة الثّانية.

استمرّت هذه المسيرة على مدى عشر سنوات من حياة النبيّ الأكرم في والفترة الّتي تلتها من عهد الخلفاء الأربعة، ومن ثمّ إلى زمان الإمام المجتبى عليه الصّلاة والسّلام، وخلافته الّتي استمرّت ما يناهز ستّة أشهر؛ برز خلالها الإسلام على شكل حكومة. وكان كلّ شيء يتّخذ هيئة النّظام الاجتماعيّ؛ أي الحكومة والجيش والعمل السياسيّ والثقافيّ والقضائيّ وتنظيم العلاقات الاقتصادية للأمّة؛ وكان قابلًا للاتساع؛ ولو قُدر له أن يمضي قُدُمًا على هذا النّحولكان قد عمّ المعمورة بأكملها، أي لكان الإسلام أثبت أنّ لديه هذه القابليّة.

لقد تنامى التيّار المعارض في زمن الإمام الحسن عَلَيْكُلْ إلى أن استطاع أن يبرز كواحد من العراقيل. بالطبّع، إنّ هذا التيّار المعارض لم يظهر إلى الوجود في عهد الإمام المجتبى عَلَيْكُلْ ، بل في السّنوات التي سبقته. فلو أراد شخصُ أن يبتعد قليلًا عن الجوانب العقائدية ويعتمد فقط على الشّواهد التاريخيّة، لعلّه يستطيع الادّعاء أنّ هذا التيّار لم يظهر إلى الوجود حتّى في العهد الإسلاميّ، وإنّما كان استمرارًا لما شهدته مرحلة نهضة النبيّ الله أي مرحلة مكّة. بعد ذلك، وصلت

الخلافة في عهد عثمان – الذي كان من بني أميّة ـ إلى أيدي هؤلاء القوم؛ وأبوسفيان – الذي كان أعمى يومها – كان يجلس بعيدًا مع أصدقائه. فسأل: من هم الحاضرون في الجلسة؟ فجاءه الرّد: فلانٌ وفلانٌ وفلان، فلمّا اطمأنّ بأنّ الحاضرين جميعهم من قومه، ولا يوجد شخصٌ غريب بينهم؛ خاطبهم قائلاً: «تلقّفوها تلقّف الكرة»(1)، أي تناولوا الحكومة كتناول الكرة ولا تدعوها تفلت منكم. وقد تناقلت تواريخ الشّيعة والسنّة هذه الحادثة. فهذه ليست مسألة عقائديّة، ونحن لا نتناولها وفق رؤية عقائديّة، ولا أُحبّد أن أتناولها من خلال هذه الرؤية، بل إنّني أُثيرها من بعدها التاريخيّ فقط.

بالطّبع، كان أبو سفيان في ذلك الوقت مسلمًا وقد أسلم؛ غاية الأمر، كان إسلام ما بعد الفتح أو على شرٌف الفتح، عندما لم يكن الإسلام يعيش زمن الغربة والضّعف، فكان إسلامه بعد بلوغ الإسلام أوج قدرته. لقد بلغ هذا التيّار ذروته في عهد الإمام الحسن المجتبى عَلَيْتُ وبرز متجسّدًا بمعاوية بن أبي سفيان وهو يقف بوجه الإمام الحسن المجتبى عَلَيْتُ في في في أبي سفيان وهو يقف بوجه الإمام الحسن المجتبى عَلَيْتُ في في في أبي سفيان وهو يقف بوجه الإمام الحسن المجتبى عَلَيْتُ في في أبي سفيان وهو يقف بوجه الإمام الحسن المجتبى عَلَيْتُ أبي السلامية - أي في أبي منابعه الحكومة الإسلامية - أي الإسلام بطابعه الحكومة الإسلامية عمليًّا.

لقد ذكرنا مرارًا فيما يتعلّق بصلح الإمام الحسن عَلَيْتَ لِهِ ، وما نصّت عليه المصنفّات والكتب أيضًا، عدم قدرة من كان في نفس موقف الإمام

<sup>(1)</sup> بحار الأنوار، ج 31، ص 197.

الحسن المجتبى عَلَيْتَ فِي مثل ظروفه، إلّا أن يقوم بمثل ما قام به الإمام الحسن عَلَيْتُ نفسه؛ ولا الإمام الحسن عَلَيْتُ نفسه؛ ولا يستطيع أحدُ أن يقول إنّ الجانب الفلانيّ من عمل الإمام عَلَيْتُ هو مثارً للتَّشكيك. كلّا، ففعله عَلَيْتُ كان مطابقًا للاستدلال المنطقيّ الّذي لا يقبل التخلّف.

من هو الأكثر ثورية من بين آل رسول الله ومن آلذي فاقهم في اصطباغ حياته بصبغة الشّهادة وفاقهم حميّة للمحافظة على الدّين ومواجهة العدوّ؟ إنّه الحسين بن عليّ عَلِيّلاً ، وهو عَلِيّلاً قد شارك الإمام الحسن عَلِيّلاً في هذا الصّلح، فلم يعقد الإمام الحسن الصّلح وحده بل عقداه معًا، غاية الأمر أنّ الإمام الحسن عَلِيّلاً كان المتقدّم يتبعه الإمام الحسين في ذلك. كان الإمام الحسين عَلِيّلاً أحد الذائدين عن مبدأ صلح الإمام الحسين عَلِيّلاً . وعندما بدر اعتراض من أحد الأنصار المقرّبين من هولاء المتحمّسين الثائرين على ما فعله الإمام الحسين عَلِيّلاً ، ردّ عليه الإمام الحسين عَلِيّلاً ، «وغمز الإمام الحسين عَلِيّلاً ، وغمز الإمام الحسين عَلِيّلاً ، وغمز الإمام الحسين عَلِيّلاً ، وغمز الإمام الحسين عَلِيّلاً ، وليس هنالك من يقول: لو كان الإمام الحسين إلى جانب الإمام الحسن ووقع الصلح، ولو لم يكن الإمام الحسن على وكان الإمام الحسين المام الحسين على الإمام الحسين علي الإمام الحسين على المام الحسين على الإمام الحسين على الإمام الحسين على الإمام الحسين على المام الحسين على المام الحسين على الإمام الحسين على الإمام الحسين على المام المام الحسين على المام 
<sup>(1)</sup> شرح نهج البلاغة، لابن أبي الحديد، ج 16، ص 15.

### ضرورة الهدنة والصّلح

لقد كانت للصّلح عوامله، ولم يكن بالإمكان تفاديه، فلا مناص منه. يومها لم تكن فكرة شهادة الإمام أمرًا ممكنًا. ويثبت المرحوم الشّيخ راضي آل ياسين، رضوان الله تعالى عليه، في كتابه «صلح الحسن»، تعذّر الشّهادة إذ ذاك وقد ترجمت هذا الكتاب قبل عشرين عاماً وجرى طبعه وليس كلّ قتل شهادة، بل الشّهادة قتلُ بشروط، ولم تكن تلك الشّروط متوفّرة حينها. ولو قُدّر للإمام الحسن عَلَيْكُمْ القتل يومذاك لما مات شهيدًا، فقد كان متعذّرًا على أيّ أحد القيام بتحرّك مضمون المصلحة في تلك الظّروف فيُقتل شهيدًا إلّا أن ينتحر.

لقد تحدّثنا عن الصّلح بأبعاده المختلفة. والقضيّة النّي تبلورت الآن هـي أنّ الأمر جرى تنظيمه بعد صلح الإمام الحسن المجتبى عَلَيْ بذكاء وحنكة بنحو لا يدخل فيه الإسلام والنّهضة الإسلاميّة في نفق الخلافة بما تحمله من مواصفات الملكيّة، وهذا كان فنّ الإمام الحسن المجتبى عَلَيْ الله فقد قام هذا الإمام بعمل جعل تيّار الإسلام الأصيل الذي كان قد انطلق من مكّة ووصل إلى الحكومة الإسلاميّة وإلى زمن أمير المؤمنين، وإلى زمنه هـو ـ يسير في مجرًى آخر، غاية الأمر، أنّه وإن لم يكن على شكل حكومة، لأنّ ذلك لـم يكن ممكنًا، فعلى الأقل جرى مرّة أخرى على شكل نهضة. كانت هذه المرحلة الثالثة للإسلام. مرّة أخرى، نهض الإسلام؛ الإسلام الأصيل، الإسلام المقارع للظلم، الإسلام البعيد عن التحريف والمنزّه من التحوّل إلى ألعوبة تتقاذفها الأهواء والنزوات. لقد بقي؛ ولكن بقي على شكل نهضة. أي أنّه في زمن الإمام الحسن عليه الصّلاة بقي؛ ولكن بقي على شكل نهضة. أي أنّه في زمن الإمام الحسن عليه الصّلاة

والسلام، فإنّ الفكّر الشوريّ الإسلاميّ الذي كان قد طوى مرحلة ووصل إلى السّلطة والحكومة، عاد مرّة أخرى وتحوّل إلى نهضة. وبالطّبع، كانت هذه المرحلة، مرحلة الثورة، أكثر تعقيدًا بمراتب ممّا كانت عليه في زمن النبيّ فنسه، لأنّ الذين رفعوا الشعارات كانوا ممّن تلبّسوا بزيّ الدّين ولم يكونوا من أهله. وهنا تكمن المشكلة الّتي واجهها أئمّة الهدى علي الطبع، من خلال مجمل الآيات وعموم حياة الأئمّة على المحتبى علي وحتى ما يلي أنّ هؤلاء العظام علي ومنذ صلح الإمام المجتبى علي وحتى النهاية كانوا دائمًا بصدد إعادة هذه النهضة مجدّدًا لتتّخذ شكل حكومة علوية وإسلامية. ويوجد روايات بهذا الصدد. بالطبع، يُمكن للبعض الآخر أن لا يرى المسألة على هذا النّحووأن يراها بنحو آخر، لكنّ تشخيصي هو على هذا الشكل. كان الأئمّة علي هذا النّع يريدون أن يبدّلوا النّهضة مجدّدًا إلى حكومة وتيّار إسلاميّ أصيل، وأن يكون هذا التيّار الإسلاميّ بعيدًا عن التلوّن والامتزاجُ والتلوّث بلوث الأهواء النّفسية، ليمسك بزمام الأمور. بيد أنّ هذا العمل كان عملًا صعبًا.

#### الغاية من الصلح

إنّ أهم ما كانت الأمّة بحاجة إليه خلال المرحلة الثانية من النهضة حترة خلافة السفيانيّين والمروانيّين والعبّاسيّين - معرفتها وتشخيصها لمواطن الأصالة في الإسلام ومكامن الانبعاث الّتي ينطوي عليها الإسلام الأصيل والقرآنيّ، من بين طيّات التفسيرات المختلفة والمشتّتة، وأن لا يخلطوا بينها. فهذا التّاكيد في الأديان على التعقّل والتدبّر ليس عبثًا.

وما ورد في القرآن الكريم من حتّ النّاس على التفكّر والتعقّل والتدبّر فيما يتعلّق بأهم الموضوعات الدّينيّة وهو التوحيد، ليس لغوًا. فالتوحيد لا ينحصر في قولنا إنّ الله موجودٌ، وهو واحدٌ لا اثنين، بل هذه صورة من التوحيد. فحقيقة التوحيد هي أنّه محيطٌ بلا شاطئ يغرق فيه أولياء الله، وهو واد عظيم الشّأن؛ لقد طُلب من المؤمنين والمسلمين الموحّدين السّير في هذا الوادي ذي العظمة بتفكّر وتدبّر وتعقّل. وفي الحقيقة، إنّ العقل والتفكّر هما اللذان يستطيعان التقدّم بالإنسان إلى الأمام. وبطبيعة الحال، فإنّ هذا العقل إنّما يتغذّى ويستمدّ من نور الوحي والمعرفة ويستلهم من فإنّ هذا الله على مراحل متعدّدة؛ لكن في النّهاية، إنّ الّذي يتحرّك إلى الأمام هو العقل، ومن دونه لا مجال للحركة أبدًا.

إنّ الشّيء الذي كان يحتاج إليه الشّعب الإسلاميّ، على مرّ القرون الّتي تمّ التسلّط فيها عليه باسم الخلافة - أي حتّى القرن السّابع، فترة الخلافة العبّاسيّة، كانت تأتي حكومات من هنا وهناك تحكم باسم الخلافة، كزمن المماليك في مصر، وما تلاها كذلك في البلدان العثمانيّة وأماكن أخرى - إنّ ما كان يحتاج إليه هو تحكيم العقل ليعلم ما إذا كانت رؤية الإسلام والقرآن والكتاب الإلهيّ والأحاديث المسلّمة بشأن أولياء الأمور تنطبق مع الواقع المعاشى أم لا، إنّ هذا أمر في غاية الأهمية.

لقد تميّزت فترة الخلافة المروانيّة والسّفيانيّة والعبّاسيّة بإفراغ القيم الإسلاميّـة من محتواها الحقيقيّ، إذ بقيت منها صورها لكنّ المضامين تبدّلت إلى مضامين جاهليّة وشيطانيّة.

لقد تحوّل ذلك الجهاز الذي كان يريد تربية وصناعة أناس عقلاء متعبّدين مؤمنين أحرار بعيدين عن التلوّث، خاضعين لله متكبّرين على المتكبّرين - والذي كان أفضله الجهاز الإداريّ الإسلاميّ الذي كان في عهد النبيّ في - إلى جهاز يُربّي النّاس ويُعلّمهم أصناف المكر ويجعلهم من أهل الدّنيا والأهواء والشّهوات والتملّق وبعيدين من المعنويّات؛ أناسًا فارغين، ديدنهم الفسق والفساد.

وللأسف، كان الوضع على هذه الشّاكلة على امتداد فترة الخلافة الأمويّة والعبّاسيّة. لقد سطّروا في كتب التّاريخ أمورًا، لو شئنا التطرّق إليها لطال بنا المقام. لقد بدأ الأمر في عهد معاوية، حيث امتدح المؤرّخون معاوية كثيرًا بوصفه بالحلم وسعة الصدر وسماحه لمعارضيه بالتفوّه بما شاؤوا أمامه. ولعلّه كان كذلك لبرهة من الزّمن وفي أوائل حكمه. ولكن هنالك أبعاد أخرى إلى جانب هذا البعد من شخصيته، نادرًا ما تطرّقوا إليه. فهناك الكثيرون ممّن لم يشيروا إلى طريقة استمالته للأفراد والأقطاب والأشراف من الرّجال لكي يتنصّلوا ممّا يعتقدون ويؤمنون به، بل وتجنيدهم لمواجهة الحقّ. والكثيرون لم يكتبوا مثل هذه الأمور. وهذا -بطبيعة الحال - مدوّن في التّاريخ، وهناك أناسٌ كتبوا ما نعرفه نحن الآن. إنَّ النَّاسِ الَّذِينِ كَانِوا يخضعون لتربية تلك الأجهزة، كانوا يدرجون على عدم التفوّه بما يُخالف هوى الخليفة ورغبته، فيا له من مجتمع! ويا له من إنسان! وأين هي تلك الإرادة الإلهيّة والإسلاميّة الموجودة في النّاس الإصلاح المفاسد وإزالتها وجعل المجتمع مجتمعًا إلهيًّا؟ فهل أنَّ مثل هذا الشيء سيكون ممكنًا؟

يروى «الجاحظ» أو لعلّه «أبو الفرج الأصفهانيّ» أنّ معاوية توجّه إبان حكمـه إلى مكَّة راكبًا فرسًّا، وكان أحد الوجهاء إلى جانبه يومها، ومعاوية منهمكً في الحديث معه ويتبعهما آخرون. كان معاوية يُحدّث هذا الرجل متفاخرًا بأمجاده وأمجاد أبيه «أبي سفيان» في الجاهليّة. وكانت مجموعة من الأطفال تلهو في الطّريق، وعلى ما يبدو كانوا يلعبون بالأحجار. وفي تلك الأثناء أصاب حجرٌ جبهة ذلك الرّحل المرافق لمعاوية فسالت الدّماء منها لكنَّه لم ينبس ببنت شفة ولم يقطع على معاوية حديثه، فأخذ يتصبّر بينما كانت الدماء تسيل على وجهه ولحيته. وفيما كان معاوية يسهب في الحديث، وإذ به يلتفت إلى صاحبه فيرى الدّماء قد غطت وجهه، فقال لـه: إنّ الدماء تسيل من جبهتك، فأجاب الرجل معاويـة: أدماءٌ تسيل من جبهتي؟! أين ومتى؟ فلشدّة انبهاره بمعاوية، تظاهر بعدم إحساسه بإصابة الحجر وجرحه وسيلان الدّم من جبهته. فقال له معاوية: عجبٌ لك، أصاب الحجر جبهتك ولم تشعر به! فأجاب: كلّا، لم أشعر به، ثمّ ضرب يديه وقال: واه، إنّه دمُّ! ثم أخذ يُقسم بنفس معاوية وبمقدّساته: لولم تخبرني، لما شعرتُ بجريان الدّماء لما في كلامك من حلاوة! فسأله معاوية: كم هو عطاؤك من بيت المال؟ فأجابه: كذا \_ على سبيل المثال \_ قال معاوية: لقد ظلموك، فلا بد أن يُزاد أضعافًا ثلاثة! هذه هي النَّقافة الَّتي كانت سائدة في الجهاز الحكوميّ لمعاوية.

الذين كانوا يُمسكون بزمام الأمور في تلك الفترة هم الأشخاص الذين كانوا يتزلّفون للزّعماء والخلفاء؛ فلم تكن الأعمال تُقسّم على أساس الصّلاح والكفاءة؛ وعادة العربيّ كانت أن يعطي أهميّة بالغة للأصل

والنّسب، حيث كان يسأل: ذاك الشّخص، من أيّ عشيرة هو؟ ومن هم آباؤه؟ إلَّا أنَّ هـؤلاء حتَّى الأصول والأنساب لم يكونوا يراعونها... وفي زمن عبد الملك وبعض أولاده، تمّ تنصيب شخص باسم يوسف بن عمر الثقفيّ واليًّا على العراق لمدّة طويلة، وقد بقى حاكمًا وواليًّا على العراق لسنــوات. وكان معقّدًا وشقيًّا. ومن نافل ما يُنقل عن عقدته أنّه كان قصير القامة، فكان عندما يُعطى قطعة القماش للخيّاط كي يخيطها له، يسأل الخيّاط: هل تكفي هذه القطعة لقامتي؟ فكان الخيّاط ينظر إلى هذه القطعة من القماش، فإذا قال مثلًا إنّها مناسبة لك أيّها الأمير وربّما تزيد، كانوا يأخذون منه ذلك القماش فورًا ويأمرون بمعاقبته. فأدرك الخيّاط ون القضيّة، فصاروا عندما يعرض عليهم قطعة القماش ويسألهم ما إذا كانت تكفى لهيكله أم لا، يردّون: كلا، يبدو أنَّها لا تكفي ويلزمنا كثير من الجهد لكى نجعلها تتسق مع بدنك الضّخم. فكان يسرّه ذلك، رُغم علمه بكذب الخيّاط القد كان أحمق إلى هذا الحدّ الله ذلك الرجل الّذي قتل زيد بن علي عَلَي الكوفة. فمثل هذا، تسلط على نفوس النّاس وأموالهم وأعراضهم لسنوات. فلم يكن يملك لا الأصل ولا النسب ولا العلم ولا القابليّة، لكن لقربه من قطب السّلطة فقد عُيّن لهذا المنصب؛ وهذا وبال، ومن أعظم الآفّات الّتي تفتك بأيّ نظام.

### الثمار العظيمة للصلح

استمر هذا التيّار على هذا المنوال، فيما كان يسير إلى جانبه تيّار إسلاميّ أصيل هو إسلام القيم والقرآن الّذي لا يعرف المهادنة مع ذلك التيّار الحاكم المنافي للقيم، ومصداقه البارز أئمّة الهدى عَلَيْ والكثير من المسلمين الموالين لهم. وبفضل وجود الإمام الحسن المجتبى عَلَيْ في فقد حافظ هذا التيّار القيميّ للنهضة الإسلاميّة على الإسلام – فلولا صلح الإمام المجتبى لما كُتب لذلك الإسلام القيميّ النهضويّ البقاء، ولز ال من الوجود، لأنّ الغلبة كانت لتكون في خاتمة المطاف من نصيب معاوية، ولم يكن الوضع بحيث يمكن أن تكون الغلبة للإمام الحسن المجتبى عَلَيْ ، فقد كانت جميع العوامل تسير بالاتّجاه المعاكس لغلبة الإمام المجتبى عَلَيْ ؛ ولأن تكون الغلبة لمعاوية وذلك لأنّ الجهاز الإعلاميّ لم تكن تلك الأعلاميّ لم تكن تلك الشخصية التي يعجزون عن تبريرها وإبرازها.

ولولا لجوء الإمام الحسن عَلَيْ للصلح لكانوا قضوا على وجود آل النبيّ عمامًا، ولما بقي من يحفظ النّظام القيميّ الأصيل للإسلام، ولكان انتهى كلّ شيء، ولامّحى ذكر الإسلام. ولما كان الدّور ليصل لحادثة عاشوراء. فلو كان الإمام المجتبى عَلَيْ قد قرّر الاستمرار في الحرب ضدّ معاوية وانتهت (الحرب) باستشهاد آل النبيّ عَلَيْ أَلُو لَيْ الْمِام المعين نفس تلك الحادثة ولحصل نفس الشّيء لكبار الأصحاب، أمثال حجر بن عُدى، ولكان مات الجميع وما بقى من يستفيد

من الفرصة للمحافظة على الإسلام بإطاره القيمي. فقد كان للإمام المجتبى عَلَيْ حقُّ عظيم على بقاء الإسلام.

(1990/04/11)

بالطّبع، كان الصّلح مفروضًا؛ وقد وقع صلحٌ في النّهاية. ولكن يجب القول بأنّ الإمام لم يكن راغباً به. وتلك الشّروط النّي أقرّها الإمام، في الواقع، زلزلت أسس عمل معاوية. فالصّلح بذاته وشروط الإمام الحسن عَلِيَكُلاً ، كانت جميعها مكرًا إلهيًّا، ﴿ وَمَكُرُواُ وَمَكُرُاللَّهُ ﴾ (أ) أي لو أنّ الإمام الحسن حارب وقتل في الحرب ومَكراً الله المناك احتمال كبير لأن يُقتل على يد أصحابه أو على يد الجواسيس الذين اشتراهم معاوية ـ لكان معاوية ليقول أنا لم أقتله بل قتله أصحابه؛ ولعلّه كان سيقيم العزاء عليه أيضًا، ويبيد جميع أصحاب أمير المؤمنين من بعدها، ولما كان بقي هناك أي شيء باسم التشيّع، حتّى تظهر بعد 20 سنة في الكوفة جماعة تدعو الإمام الحسين عَلَيْكُلاً . فما كان ليبقى أيّ شيء أصلًا. لقد حفظ الإمام الحسين الشّيعة ، أي إنّه حفظ البناء حتّى ترجع الحكومة إلى أهل البيت بعدعشرين أو 25سنة .

(1990/04/11)

<sup>(1)</sup> سورة آل عمر ان، الآية 54.

#### الاعتراض على الصلح

بعد أن صالح الإمام الحسن معاوية، بدأ الجاهلون عديمو الوعي يذمّونه بمختلف العبارات، حتّى كان بعضهم يُسلّم عليه به «مذلّ المؤمنين» (1)، ويقولون له إنّك بصلحك هذا قد أذللت المؤمنين المتحمّسين لقتال معاوية واستسلمت لمعاوية، وفي بعض الأحيان كانوا يستخدمون عبارات أكثر احترامًا وأدبًا، إلا أنّ المضمون كان واحدًا. وقد قام الإمام الحسن عَلَيْ في مقابل هذه الاعتراضات والملامات بمخاطبتهم بجملة لعلّها هي الأبلغ في مقابل هذه الاعتراضات والملامات بمخاطبتهم بجملة لعلّها هي الأبلغ في كلّ خطبته: ﴿وَإِنْ أَدْرِى لَعَلَهُ فِتْ نَةُ لَكُمُ وَمَنكُم لِكَ حِينٍ ﴿ وَاللّهُ عَلَهُ اللّهُ عَلَهُ اللّهُ عَلَهُ عَلَهُ عَلَهُ اللّهُ عَلَهُ وَلَهُ عَلَهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَهُ عَلَ

وهـذا يدلّ دلالـة واضحة على أنّ الإمام كان ينتظر المستقبل، وهذا المستقبل لا يمكن أن تكون مقبولة المستقبل لا يمكن أن يكون سوى أنّ الحكومة الّتي لا يُمكن أن تكون مقبولة بنظر الإمـام الحسـن عَلَيْ والّتي هي على غير الحقّ يجب أن تتنحّى جانبًا وتأتي حكومة وفق رأيه. لهذا، كان يقول لهم إنّكم لستم مطّلعين على فلسفة هذا الأمر. فماذا تعلمون؟ لعلّ هناك مصلحة في هذا الأمر.

جاء اثنان في بداية الصّلح من وجهاء الشّيعة - مُسيّب بن نَجَبة وسليمان بن صُرَد - ومجموعة من المسلمين إلى الإمام المجتبى عَلَيْتَلا . وقالوا لدينا قوى كثيرة من خراسان ومن العراق وغيرهما، ونحن نضعهم تحت

<sup>(1)</sup> ابن شعبة الحراني، الحسن بن علي، تحف العقول، نشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم، الطبعة الأولى، قم، 1403هـ، ص 308.

<sup>(2)</sup> سورة الأنبياء، الآية 111.

تصرّفك، كما إنّنا مستعدّون لملاحقة معاوية حتى الشام. فطلبهم عَلَيْتُلا الله خلوة وتحدّث معهم لهنيهة. وبعد أن خرجوا من عنده كانوا هادئين وتركوا قواتهم ولم يعطوا لمن كان معهم أيّ جواب واضح. ويدّعي طه حسين بأنّ هذا اللقاء في الواقع قد وضع حجر الأساس لجهاد الشّيعة؛ أي إنّه يريد القول بأنّ الإمام الحسن عَلَيْتَلا قد جلس معهم وشاورهم وأوجد في هذا الاجتماع التّشكيلات الشّيعيّة العظيمة.

بناءً عليه، فإنّ هذا المعنى واضحٌ في حياة الإمام الحسن عَلَيْكُمْ وفي كلماته، وإن لم تكن أرضية مثل هذا القيام مهيّأة في ذلك العصر لأنّ وعي النّاس كان قليلًا والإمكانات المالية للعدوّ وإعلامه كانت كثيرة جدًّا. لقد استعمل العدوّ أساليب ما كان الإمام الحسن عَلَيْتُهُ ليستعملها، كدفع الأموال دون طائل، وجمع الفاسدين والأشرار وأمثالهم. فلذلك كانت يد معاوية مبسوطة بخلاف الإمام الحسن عَلَيْكُمْ .

(مجلة ياسدار اسلام، 6)

توجد رواية عن الإمام الباقر عَلَيْ يقول فيها: «وُقَت هذا الأمر في السبعين» (1) فبالتقديرات الإلهية إنّ أمر الحكومة يعود إلى أهل البيت حتى ولو بعد مرور 30 سنة على شهادة أمير المؤمنين عَلَيْ و10 سنوات على شهادة الإمام الحسين عَلَيْ . إلّا أنّ منتهى الأمر هو كيف يمكن أن تحصل هذه النتيجة بمثل هذه العظمة؟ ذلك عندما يُهيّعُ النّاس مقدّماتها بالإرادة والعزم. فالله تعالى لا يُحابي أحدًا، وليس له من أقارب! فالأمر

<sup>(1)</sup> الكليني، الكافي، ج1، ص 368.

الله على عاتق النّاس لم يُنجزوه. أمّا العمل الّذي كان على عاتق الإمام الحسن والإمام الحسين عِلَيْ فقد أدّياه، ولكن العمل الّذي كان على عاتق الخواص عبد الله بن جعفر وعبد الله بن عبّاس وغيرهما على عاتق الخواص عبد الله بن جعفر وعبد الله بن عبّاس وغيرهما فلم يتمّ. حتّى أولئك الّذين جاؤوا فيما بعد إلى كربلاء وحاربوا مع الإمام الحسين عَلَيْهِ فلم يقوموا بما كان ينبغي عليهم القيام به في زمان مسلم، لقد قصّروا، وإلّا لما حدث لمسلم ما حدث. كان عليهم أن ينهوا المسألة ولم يفعلوا. وهذا التقصير أدّى إلى أن تحدث واقعة كربلاء.

ثمّ يقول عَلَيْ الله الأرض فأخره إلى أربعين ومائه الله عليه الشتد غضب الله تعالى على أهل الأرض فأخره إلى أربعين ومائه (1). أي أنّ ه في الظاهر قد تأخّر. وبرأيي قد وصل إلى سنة 140 أي أنّه تأخّر سبعين سنة. وهي السّنوات الّتي وصل فيها العبّاسيّون إلى السّلطة... أي من المعلوم أنّ صلح الإمام الحسن عَلَيْ ، قد هيّا الأرضيّة لهذا العمل الكبير وإلا فإنّ الأئمّة عَلَيْ لم يكونوا ليتركوا القضيّة. فهل أنّ قضية الولاية والحكومة هي قضيّة بسيطة ؟ لقد كان هذا أساس الدّين ومحوره. ولكن هذا ما حدث في النّهاية.

(1990/04/11)

<sup>(1)</sup> م.س، ج1، ص 368.

### الصّلح وتبديل مجرى الخلافة

لقد قيل الكثير بشأن هذا الصّلح. وأمّا ما أُريد أن أقوله فهو التّعامل مع قضيّة صلح الإمام الحسن عَلَيْتُلِ من وجهة نظر جديدة. لأنّ هذه الحادثة تُمثّل مقطعًا تاريخيًّا شديد الحساسية يجعل أهميّة هذه الحادثة أكبر من أيّ حادثة سياسية طيلة تاريخ الإسلام. إنّ تاريخ الإسلام مليءً بالأحداث المختلفة .

أحداث عصر النبيّ في وما بعده وعصر أمير المؤمنين عَلَيْ والحوادث في عهد الأئمّة عَلَيْ والأمويّين والعبّاسيّين والإسلام تاريخُ مليء بالحوادث المهمّة. لكن قليلة هي الأحداث الّتي لدينا والتي تُشبه هذه الحادثة، حادثة الإمام الحسن عَلَيْ ، من حيث البُعد المصيريّ للتّاريخ الإسلاميّ كلّه؛ فأنا العبد قد نقبت وبحثت في تاريخ الإسلام ولعلّه يوجد ما يشبه هذه الحادثة واحدة او اثنتين، كان لهما السلام ولعلّه على كل تيّار حركة الإسلام وتاريخ الإسلام كلّه وعلى مرّ القرون المتمادية. فمن هذه النّاحية، فإنّ حادثة مهمّة جداً.

خلاصة الأمر إن هذه الحادثة عبارة عن تبديل تيّار الخلافة الإسلاميّة إلى المَلكية. هذه جملة مليئة بالمعنى والمضمون لو تأمّلنا فيها. فالخلافة هي نوع من الحكومة والملكية هي نوع أخر. ولا ينحصر التمايز بين هاتين بخصوصيّة واحدة أو خمس خصوصيّات. فمسار الملكيّة ومسار الخلافة، هما مساران منفصلان ويتمايزان بالكامل على مستوى إدارة المسلمين وحكمهم، وإدارة البلاد والمجتمع الإسلاميّ. ففي هذه الحادثة تبدّل مسار

القطار العظيم للتاريخ الإسلاميّ والحياة الإسلاميّة، مثلما يحدث عندما تنظرون إلى القطارات عند تغيّر مساراتها، ففي محلِّ ما يتمّ تبديل هذه السكّة ويؤدّي ذلك إلى أن يتغيّر مسار القطار 180 درجة، وقد يكون القطار متّجهًا شمالًا فيُصبح بعد ذلك متّجهًا جنوبًا. وبالطبع، إنّ هذا التغيير إلى 180 درجة لا يحصل في لحظة واحدة ملموسة، لكن مآل ذلك أنّ الإنسان يُشاهد شيئًا يُشبه هذا الأمر. أنا أنظر إلى هذه الحادثة من زاوية النّظر هذه.

### صراع الحق والباطل

هناك سبعة أسئلة أساس تدور حول هذه القضية:

الأوّل: بعد صلح الإمام الحسن عَلَيْتَ لِإِ حلَّ مسارٌ آخر مكان المسار السّابق، فانتقلت السّلطة من خطِّ إلى خطِّ آخر، بحسب تعبير اليوم.

فما هي مميّزات وخصائص هذين الخطّين؟ وما هي خصائص هذين المسارين اللذين تبادلا الأدوار معًا؟

الثاني: ما هي أساليب تيّار الباطل الّـذي أمسك بالسّلطة من أجل كسب السّيادة والهيمنة على المجتمع؟

الثالث: ما هي أساليب تيّار الحقّ الّذي خسر السلطة ـ أي تيّار الإمام الحسن ـ من أجل مقاومة تيّار الباطل؟ ما هي الأساليب والطرق الّتي استخدمها الإمام؟

الرابع: تحليل ودراسة الهزيمة. ماذا حدث حتّى انهزم تيّار الحقّ في هذه الأحداث؟ ما هو تحليل هذه الأمور؟

الخامس: كيف كان سلوك المنتصرين تجاه المغلوبين؟ لأنّ من أهم الفصول المليئة بالدروس والعبر هو هذا الفصل.

السادس: كيف كان سلوك المغلوبين مقابل الغالبين؟ أيّ سياسة اختاروا؟ وأيّ استراتيجيّة؟ وماذا كانت عاقبة الأمر؟ السابع: ماذا كانت العاقبة؟

# خصائص تيّار الحقّ والباطل

فيما يتعلّق بخصائص كلّ تيّار، هناك الكثير ممّا يُمكن أن يُقال؛ بحيث لو أردنا أن نُعدّدها لاحتجنا إلى لائحة طويلة ....، فإنّ تيّار الحقّ، أي تيّار الإمام الحسن عَلَيْتَلِيرٌ ، يُعطى الأصالة للدّين، فبالنسبة لهم الأصل كان الدّين. فما هـو الدّين؟ هو أن يبقى الإيمان والاعتقاد بالدين بين النّاس وأن يبقوا متعبِّدين به ومتمسِّكين بالإيمان والعمل؛ وأن يكون الدين حاكمًا في إدارة المجتمع. فالأصل بالنسبة لهم كان أن يتحرَّك المجتمع وفق إدارة الدّين وسيادته وحاكميّته وأن يكون النّظام هو النّظام الإسلاميّ. أمّا الحصول على السّيادة والحكومة والإمساك بزمام السّلطة فيأتيان بالمرتبة الثانية، والثالثة والرابعة وهكذا، وغيرها من القضايا الفرعية. لكنّ القضيّة الأساس كانت أنّ هذا النّظام وهذا المجتمع ينبغى أن يُدار وفق حاكمية الدّين، وأن يبقى أبناء هذا المجتمع على دينهم وإيمانهم، وأن يترسّخ ويتعمّق هذا الأمر في قلوبهم. كانت هذه هي خصائص التيّار الأوّل. أمّا بالنّسبة للتيّار الثاني فقد كان الأصل عنده هو الإمساك بالسّلطة وبأيّ ثمن كان. كانوا يريدون الحكومة... وكانت هذه هي السّياسة الحاكمة على التيّار الثاني. وكانت القضيّة بالنّسبة لهـذا التيّار الإمساك بالسّلطة بأيّ ثمن كان وبأيّة وسيلة كانت وبأيّ نحو كان.

مثلما هـو معروفً اليوم بيـن السياسيين في العالـم. فالقيم والأصول بالنسبـة لهـم لا تُشكّل أصـلًا. فإن استطاعـوا أن يُحافظوا علـى الأصول الموجـودة في أذهانهـم فليكن، وإن لـم يتمكّنوا فإنّ الأصـل بالنسبة لهم يكون بأن يبقوا على السلطة في أيديهم. هذا ما هو مهمٌّ بالنسبة لهم. ومثل هذا يُعدّ حدًّا حسّاسًا ومهمًّا. فمن الممكن أن يكون كلٌّ من التيّارين يعملان بظواهـر الدّين، كما كان عليه الأمر في الحرب بين أمير المؤمنين عَلَيْتُهُ ومعاوية. ففي يوم من الأيّام، نجد أنّ جماعة

من المقاتلين كانوا في صفوف أمير المؤمنين على المتردوا، وكان من التي وقف معاوية فيها مقابل أمير المؤمنين على التي وقف معاوية فيها مقابل أمير المؤمنين على التي المتطيعون أن يحلّوها بينهم عدّة من أولئك الذين يحملون الشّبهات ولا يستطيعون أن يحلّوها بأنفسهم، ولا هم يرجعون إلى شخص قادر على ذلك، فلذلك كانوا يعزمون على إشاعتها، فيجمعون مجموعة من الأفراد من حولهم. ومثل هؤلاء كانوا يقعون في التردّد، فيقولون لماذا نحن نتحارب؟ فهم يُصلّون ونحن نُصلّي، وهم يقرؤون القرآن ونحن نُصلّي، وفحم يقرؤون القرآن ونحن نقرأ القرآن، وهم يذكرون النبي في ونحن كذلك، فوقعوا في مثل هذا التردّد والحيرة. وكان هناك عمّار بن ياسر وقد وجدت نقطة بارزة بشأن عمّار بن ياسر في تاريخ صدر الإسلام - هذا الجليل المحلّل والكاشف للمسائل المليئة بالشبهات والدقيقة، والّتي كانت في ذلك الزمان مورد غفلة وجهالة. فهذا هو شأن عمّار بن ياسر في تاريخ في ذلك الإسلام؛ فإذا كنّا نعرف مالكًا الأشتر بسيفه وشجاعته، فعلينا أن نعرف عمّار بن ياسر بكلامه وفكره ورؤيته الصحيحة وكشفه للكثير من الأمور في تاريخ صدر الإسلام. فأنا بحثت ووجدت أنّه نادرًا ما كان هناك موارد

هي محل شبهة في زمن أمير المؤمنين عَلَيْتَ فِي ولم يكن لعمّار بن ياسريد أو حضور فيها، لقد كان هذا الرّجل الجليل رجلًا استثنائيًّا.

لقد علم عمّار بن ياسر أنّ هناك جماعة وقعوا في هذه الشّبهة، فذهب إليهم وبيّن لهم الحقائق. واتّضح لهم أنّ القضيّة ليست قضيّة أنّه هو يُصلّي وأنت تُصلّي، وقال أُقسم بالله إنّني رأيت في حرب أخرى هاتين الرّايتين تتقابلان، هذه الرّاية الّتي يحملها أمير المؤمنين علي اليوم، وهنه الرّاية الّتي تقف مقابله ويحملها معاوية، وذلك في معركة بدر. ففي معركة بدر تقابلت هاتان الرّايتان راية بني هاشم وراية بني أميّة فكان تحت هذه الرّاية الرسول الأكرم في وتحت تلك الراية كان معاوية هذا وأبوه؛ وكان النبي وأمير المؤمنين علي نفسه حاضرين تحت هذه الرّاية. فالخلاف بينهما خلاف حول الأصول، فلا تنظروا إلى هذه الظواهر، وأزيلوا هذه الشّبهة من أذهانكم.

قد يراعي هذا التيّار، الّذي تكون السّلطة أساسًا بالنسبة له، الظّواهر الإسلاميّة في بعض الأحيان، وهذا ليس دليلًا ومعيارًا، بل ينبغي النّظر إلى باطن القضيّة وتشخيصها بذكاء، وكيف أنّ كلّ تيّار ينطبق على أيّ شيء، هذا هو المطلب الأوّل. فخصًائص كلّ من التيارين: أنّ هناك تيّارًا لا هم له سوى الوصول إلى السّلطة، وتيّارًا يتّجه نحو القيم والمبادئ والأصول. فهو يؤمن بالبُنى والأفكار الإسلاميّة الأصيلة، أي القيم الإسلاميّة، ويسعى من أجلها ويُجاهد في سبيلها. ففي هذه الجهة الأصوليّة وحفظ القيم الأصلية؛ وفي الجهة المقابلة، هناك سعي نحو السّلطة وطلب الحصول عليها؛ أحيانًا يكون الأمر بهذا النّحو وأحيانًا

أخرى بذاك النّحوولكن في كلُ الأحوال ما يريده هو أن تكون السّلطة بيده. هذا هو المطلب الأوّل.

# أساليب تيّار الحقّ والباطل في العمل

أمّا بالنسبة لتيّار الباطل فما هي الأساليب الّتي استخدمها؟ فمثل هـذا لافت للأنظار جـدًّا. إنّ أساليب الباطل في العموم هي مزيج من عدّة أشياء، أي إنّ خطّة معاوية كانت خطّة مؤلّفة من عدّة أقسام من أجل الحفاظ على السّلطة وترسيخها، ولكلّ قسم أسلوبه في العمل والتّنفيذ. فأحد هذه الأساليب كان عبارة عن استعراض القوّة، وفي بعض الأماكن كان يستعرضها من خلال العنف والقمع والتّنكيل؛ وثانيها هو المال، الّذي يعد أكثر الأشياء فعاليّة بيد عوامل الشرّ؛ الآخر هـو الإعلام؛ والرابع هو العمل السياسي؛ أي الأساليب السّياسيّة، والمقايضات السّياسيّة. هذه بمجموعها كانت أساليب معاوية.

أنتم ترون في مكان ما أنّ معاوية قد وصل به العنف إلى قتل حُجر بن عديّ، الّذي هو من صحابة النبيّ في ، حتّى ولو كان قتله يُحمّله ثمنًا باهظًا. ثمّ يلاحق رشيد الهجريّ حتّى يقتله. ونجده يولّي زياد بن أبيه، هذا الفرد الظّالم والمعقّد والّذي لا قيمة عنده ولا هم له سوى السّلطة، والّذي كان سيّى الأخلاق، يوليه على الكوفة ـ الّتي هي مركز سلطة الفكر الشيعيّ والفكر الولائيّ ـ ويُعطيه الإجازة والصّلاحية ليفعل ما يريد. وبشأن زياد بن أبيه كتب المؤرّخون [والنص للإمام الحسين عَلَيْ ]: «أخذُك

بالظنّة وقتلْك أو لياءه على التهم»(1)، فكان يأخذ أيّ شخص بالتّهمة وسوء الظِّنّ لأدنى مورد؛ فيعتقل ويحبس ويُنكّل بكلّ من اتَّهم بالانتماء لأهل البيت أو التعاون معهم ومع ذلك التيّار المغلوب، ويقتله ويقضى عليه. لقد عمّت فتنته في الكوفة والعراق الّذي كان مركز حاكميّة التشيّع وأهل البيت عِيْسِينِ إلله مكذا كان يستعرض قوّته. ومعاوية نفسه في مورد آخر، كان يلاطف امرأة عجوزاً تأتى من القبيلة الفلانيّة وهي تسبّه وتشتمه وتوبّخه بأنَّك فعلت كذا وكذا وكذا، فيضحك لها ويُلاطفها ولا يقول لها شيئاً. يأتي عـديّ بن حاتم إلى معاوية وقد كان فاقـد البصر، فيقول معاوية: «يا عديّ إنّ عليًّا لم يُنصفك، لأنّه حفظ ولديه في حروبه وأخذ منك ولديك». يبكي عُـديّ ويقول: «يا معاوية، أنا لـم أنصف أمير المؤمنين حينما استُشهد هو وأنا ما زلت حيًّا»(2). وكان كلّ من يأتي من المرتبطين بأهل البيت نهيّ الإرادة على المرتبطين المرتبط المر إلى مجلس معاوية، ويحصل فيه أقل إهانة لأمير المؤمنين، كان يحمل على معاوية وأتباعه بشجاعة وقوّة وصراحة، وكان معاوية يضحك ويلاطف وأحيانًا كان يبكى. كان يقول: أجل تقول حقًّا. لعلَّ ذلك بالنَّسبة لكم لا يُصدّق، ولكن هذا هو الواقع، هكذا كان الإعلام، فالإعلام أكثر الأساليب سمًّا وخطرًا على مرّ التاريخ. وكان الباطل يستفيد منه كثيرًا. ولا يُمكن لتيّار الحقّ أن يستخدم الإعلام كما يستخدمه الباطل في أيّ زمن. فلأجل أن يتمكِّن الإعلام من التغطية الكاملة على الأذهان يحتاج إلى التّلاعب وإلى الكذب والخداع. وتيّار الحقّ ليس من جماعة الكذب والخداع. إنّه تيّار

<sup>(1)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 44، ص 214.

<sup>(2)</sup> راجع: أمالي المرتضى، ج1، ص 298.

الباطل الّذي لا يهمّه أي شيء، فالمهمّ عنده هو أن يقلب الحقيقة في أعين النّاس. وهو يستفيد من جميع الوسائل، وقد فعل.

وما هو مشهور ومتناقل على أنسن متعدّدة، أنّه عندما قُتل أو ضُرب أمير المؤمنين عَلَيْتَ ﴿ في محرابه، تعجّب أهل الشام كيف أنّ عليًّا كان في المحراب. فالمحراب هو للصلاة، وبعض النَّاس لا يُصدَّق مثل هذا، ولكن هـذا هـو الواقع؛ فعلى مدى سنـوات كانت حكومة معاويـة، ومن قبله أخيه يزيد بن أبي سفيان، تبتِّ مثل هذه الأنباء في الشام، وتُعتّم الأجواء وتشوّش الأذهان، بحيث إنَّه لم يكن من الممكن لأحد أن يفهم غير هذا، هذا ما حدث. كان الإعلام لمصلحة بني أميّة ومعاوية وضدّ آل النبيّ. فهذا الواقع الَّـذي قام في العالم الإسلامي وبقي إلى حوالي مائة سنة بعد الهجرة. أي لعلُّـه أربعون أو خمسون سنة بعد عهد أمير المؤمنين ﴿ يَا اللَّهُ اللَّهُ الْمِيرِ المؤمنين يُلعن خلالها على المنابر - وهذا اللعن في عالم الإسلام، الذي يُتّهم به الشّيعة ويلامون عليه أنّه لماذا تلعنون بعض الصحابة، كان من عمل معاوية وأخلاقه، فهم من قام بهذا العمل، إنّه عمل معاوية. فأمير المؤمنين، عليّ بن أبي طالب عَلَيّ الّذي كان أفضل القوم(1) وأقدمهم إسلاماً (2) وأقرب أصحاب النبيّ عليه ، كان يُطعن به ويُلعن لعشرات السنّ وات على المنابر. وحتّى زمن عمر بن عبد العزيز، الّذي منع ذلك

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج15، ص201، «كان عليّ أفضل النّاس بعد رسول الله».

<sup>(2)</sup> الحراني الأصفهاني، عبد الله بن نور الله، عوالـم العلوم والمعارف، تحقيق وتصحيح محمد باقر الأبطحي الأصفهاني، نشر مؤسسة الإمام المهدي، إيران قـم، الطبعة الأولى، 1413هـ، ج11، ص 383، «.. قد زوّجتك أقدمهم إسلاماً، وأعظمهم حلماً، وأحسنهم خُلقاً، وأعلمهم بالله علماً». (من كلام الرسول مع ابنته حضرة الصدّيقة الكبرى).

عندما صار خليفة، وقال لا يحقّ لأحد أن يفعل هذا. فبعد عبد الملك بن مروان، حكم ولداه، الوليد وسليمان، بحدود 12 أو 13 سنة، ثمّ جاء بعدهما عمر بن عبد العزيز، وبعد سنة أو سنتين من حكومته، حكم ولدا عبد الملك الآخران أي يزيد وهشام. لم يسمح عمر بن عبد العزيز لهم أن يلعنوا أمير المؤمنين، وهو ما كانوا يفعلونه إلى ذلك الوقت. هذا هو أحد الأعمال الّتي كانوا يفعلونها. أجل، في البداية كان النّاس يتعجّبون لكنّهم اعتادوا على ذلك شيئًا.

نقراً في التاريخ أنه لم يبق من قارئ أو محدّث أو راو في الدين أو في الدين أو في العالم الإسلامي إلا وأجبره جهاز حكومة معاوية وأتباعه على اختلاق حديث أو تفسير آية، وأمثال ذلك، في ذمّ أهل البيت عَلَيْكِير وفي مدح أعدائهم.

هـذا سُمرة بن جندب بن معروف الّـذي وردت بشأنه الرواية المعروفة «لا ضرر ولا ضرار» (1)، وهـو كان مـن أصحـاب النبـيّ في علية الأمر أنّـه صحابيّ غضب النبيّ عليه، وذلك بسبب تلـك القصة المعروفة أنّـه كان لـه شجرة في أرض لعائلة وكان يذهب ويُزعجهم ويدخل عليهم في بيتهم مـن دون أي استئذان، مع وجـود العائلة والنّسـاء والأطفال في ذلـك البيت، وكانـوا يرونه وقد دخـل عليهم فجـأة لأنّ له هـذه الشجرة؛ فشكـوا إلـي النبيّ فقال لـه النبيّ فقال لـه النبيّ عهـذه الشجرة لأصحاب فشكـوا إلـي النبيّ فقال لـه النبيّ فقال لـه النبي فقال أبيعها، هذه شجرتـي وأنا أريد أن أهتـمّ بشجرتي؛

<sup>(1)</sup> الكافي، ج5، ص 280.

فقال الرسول الله عليه الى، فلم يقبل؛ فقال له الرّسول: أعطيك المبلغ الفلانيّ، فلم يقبل؛ فقال له الرسول: أعطيك شجرة في الجنّة، وهذا يعني وعـدًا بالجنّـة، لكنّه لم يقبل، وقـال: أريد هذه الشَّجرة ولا بـدّ؛ فلمّا وجد النبيّ عليه ذلك الإصرار قال لصاحب المنزل اذهب واقتلع هذه الشجرة وارمها خارجًا، «فلا ضرر ولا ضرار في الإسلام». أي إنّه لا يوجد في الإسلام ما يقبل بأذيّة النّاس وضررهم، فلا يوجد في الإسلام مثل هذا أنّه بحجّة أنّ هذا ملكي فأؤذى النّاس. فحديث «لا ضرر» المعروف، والّذي يُعدّ من الأصول والقواعد الفقهية عندنا، هو بشأن هذا الرجل. إنّ سمرة بن جندب بقى حيًّا إلى زمن معاوية. ولها من عاقبة، لأنّ معاوية كان يتتبّع الصّحابة ويسعى إليهم. فقد كان لأصحاب النبيّ شهرة ومكانة ولهذا كان يسعى لجمعهم حوله. فأحضره معاوية إليه وقال له إنّني أرغب في أن تقول إِنَّ هذه الآية المعروفة، ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قُولُهُ فِي ٱلْحَيَوةِ ٱللَّهُ نِيَا وَيُشْهِدُ ٱللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ - وَهُو أَلَدُ ٱلْخِصَامِ ﴾ (١) قد نزلت بعليِّ عَلَيَّ لارٍّ ؛ أراد معاوية أن يجعل هذه الآية مقابل كلام أمير المؤمنين عَلِيَمِّلا في ذمّ الدنيا، في تلك الخطبة القاصعة في نهج البلاغة التي لها أثرٌ كبير. أنتم تلاحظون أنّ تلك الكلمات والخطب كانت في منتهى الجمال.

تصوّروا اليوم مثلًا شخصًا يؤلّف كتابًا أو شعرًا أو مقالةً في غاية الفصاحة والجمال والفنّ حول موضوع ما، من الطبيعيّ أنّ الموضوع سيأخذ مجده، وسيكون لصاحب هذا الأثر الفنّي حلاوة في أعين النّاس.

<sup>(1)</sup> سورة البقرة، الآية 204.

وهنا لا يمكن في الواقع مقارنة كلام أمير المؤمنين عَلِيَهُ بأيّ أثر من الآثار الفنية التي نعرفها، إنّه فوق ذلك بكثير، إنّه آية في الجمال. وهذه كلمات أمير المؤمنين عَلِيّه في نهج البلاغة، وكذلك هي في الواقع في بيان القيم الإسلاميّة والمعارف الإسلاميّة، كانت ممّا لا يمكن لمعاوية تحمّله وقبوله، لأنّها تجعل أمير المؤمنين عَلِيّه مورد استحسان في أعين النّاس. أراد (معاوية) أن يواجه هذه الكلمات الزاهدة في مذمّة الدنيا، والتي نُقلت عن أمير المؤمنين عَلِيّه ، فلذلك قال معاوية لسمرة بن جندب قل إنّ هذه الآية نزلت في عليّ بن أبي طالب عَليّه ؛ أي أنّ عليًا عَليّه في النّاس (وفق ذلك) سيكون ممّن يتحدّث عن الدّنيا بحديث رائع ويُعجب النّاس ويقسم على ذلك لكنّه في الواقع هو من ألدّ أعداء الله والإسلام.

<sup>(1)</sup> سورة البقرة، الآية 207.

سيصلك، فلا تقلق بشأن المال وسوف يُعطيك 50 ألف درهمًا، وكان هذا المبلغ في ذلك الزمان كثيرًا جدًّا، فخمسون ألف مثقال من الفضّة يعني خمسة مثاقيل من الدِّهب، في حسابات ذلك الزِّمان، هذا يُعدّ ثروة كبيرة، قالوا له نعطيك خمسين ألفًا، فقال: كلّا، لا أقبل. هنا يقول بعض النّاس إنّ سمرة بن جندب كان في الواقع يتلاعب وأراد أن يرفع السّعر لا أنّه قد أنّب ه ضميره، فهو كان يعلم بأنّ معاوية يحتاج إلى هذا الأمر وفي الحقيقة كان يحاول أن يساوم. هنا، هل أنّ وجدانه كان يتقبّل الأمر أم لا، لا أعرف، ولا أضع ذلك على ذمّتى، ولكن عندما لم يقبل رفعوا السّعر إلى مائة ألف درهم ولم يقبل أيضًا، حتى وصل الأمر إلى نحو 500 ألف درهم تقريبًا، لكن مثل هذا المبلغ الكبير جدًّا، هو شروة استثنائيّة، ولكن مع ذلك لم يقبل. هنا، قال معاوية لذلك الَّذي كان يتوسِّط إنَّ هذا الرجل بلا عقل وهو مجنون لأنّه لا يعرف ما هي الـ 500 ألف، فقولوا له: 500 ألف وأحضروه إلى هنا حتى أرى هل أنّه سيقبل أم لا. فأمر معاوية من كان مسؤولًا عن بيت المال أن يحضر هذا المبلغ إلى المجلس. وكما تعلمون في تلك الأزمة الأموال ستكون من الذَّهب، وعندما توضع في الأكياس ستكون ثقيلة وذات حجم كبير وتحتاج إلى من يحملها، فأحضر الحمّالون الأكياس ووضعوها فوق بعضها بعضًا حتّى وصلت إلى أعلى السّقف، وقالوا هذه هي الـ 500 ألف، فهل أنت جاهزٌ أم لا؟ عندما نظر إلى هذه الأموال ورأى هذه التَّروة العظيمة قبل، وفسّر تلك الآية كما أراد معاوية وبقيت في الكتب. وصحيحٌ أنّ مثل هذه الكلمات الممتزجة بالخطأ والرّذالة قد تمّ اختلاقها في العالم الإسلاميّ، وبالأغلب جاء العلماء فيما بعد واستبعدوها، لكن هذه رشحاتٌ

من هؤلاء وقد بقيت في أذهان عدّة وأثّرت فيهم، وهذه من الأعمال الّتي كان يقوم بها معاوية في الإعلام. فمجموع هذه الأساليب هي الّتي شكّلت أساليب معاوية لكسب الزّعامة والسّلطة.

أمّا تيّار الحقّ فلم يجلس ساكنًا مقابل هجمات الباطل. فقد كانت له أساليبه والّتي يُمكن اختصارها:

أوّلًا: بالمقاومة والحركة المقتدرة. فبعضُّ تصوّر أنَّ الإمام الحسن عَلِيمُ لِلهِ يُحارِب خوفًا، كلَّا، إنَّ الإمام الحسن المجتبى عَلَيمُ لا كان عازمًا بشدّة على الحرب وهو من شجعان العرب. كنت أتأمّل في كتاب يذكر بطولات الإمام المجتبى عَلَيتُلار في القضايا المختلفة، فبطولاته في الأحداث المختلفة كثيرة. غاية الأمر أنَّه في حروب أمير المؤمنين عَلِيَّكُلِهُ، وحيث كان الميدان ميدان حرب كان أمير المؤمنين عَلَيْتُلارٌ نفسه يمنع أن يُحارب الإمام الحسن والإمام الحسين عَلَيْنَ لا ، وكان يمنع أن يقعا في الخطر. فقال بعضهم لماذا ترسل محمّد ابن الحنفية وهو ابنك وتمنع من إرسال الحسن والحسين عِيسًا ؟ فقال إنّى أخاف أن ينقطع نسل الرَّسول الأكرم عَلَيْكُ. فهما بقيَّة النبيِّ وأريد أن أحفظ نسل النَّبيِّ عَلَيْكُ. كان يشعر بالخطر في ميدان الحرب وأراد أن يحفظهما، لا بسبب حبّه فهو يُحبُّ أبناءه الآخرين، ونفس أمير المؤمنين عَلِيَّا لِهُ هو رجل الحرب ورجل الميدان والمخاطر وليس من أولئك الّذين يتوهّمون الخطر. غاية الأمر أنَّهما ابنا النبيِّ عنه وأمير المؤمنين عليم لله يرغب أن يوقعهما في الخطر. ولأنّهما حضرا في حروب أمير المؤمنين عَلِيَّ لللهِ فلم يكن لهما صولات كثيرة لأجل هذا، لهذا لم يُسجّل اسم هذين العظيمين ـ الإمام

الحسن والإمام الحسين عِيسَان الشَّجعان؛ ولكن كان للإمام الحسن عَلَيْتُ مشاركة في الحروب الإسلاميّة ضدّ إيران، كما كان له حضورٌ في دفاعه عن بيت عثمان أمام المهاجمين والثوّار، بأمر من أمير المؤمنين عُلِيَّ إِلا وكذلك كان له حضورٌ في القضايا المهمِّة الكثيرة. وفي واقعتي الجمل وصفّين كان لـه دورٌ مهمٌّ واستثنائيّ بحيث شاهدت أنّ اسم الإمام الحسن عَلِيَّ إِلاَّ ورد كثيرًا في وقائع صفّين والجمل خاصّةً. فيما شاهدت أنّ اسم الإمام الحسين عَلَيْكُلِ كان أقل. أي إنّه كان للإمام الحسن المجتبى عَلَيَّ إِلَّهِ حضورٌ أكبر في الميادين والأحداث من الإمام الحسين عَلَيْتُلارٌ . لقد كان رجل الحرب والسّياسة والتدبير والفصاحة والقوّة. عندما يُطالع المرء محادثات ومناظرات الإمام الحسن عَلِيَّكُمْ والقوّة. يقشعر بدنه من قوّته وقدرته. وفي وقائع الصّلح، وبعد الصّلح، نُقل عن هـذا العظيم من الكلمات القاطعة والقاصعة ما كان في بعض الموارد أشدّ قَوَّةً وأحدّ من كلمات أمير المؤمنين عَلَيّ لا . ولعلُّه قليلًا ما شاهدت مثل هـذه الشدّة والقدرة في كلمات أمير المؤمنين عَلَيْ في مقابل الأعداء، بسبب أنّ أمير المؤمنين عَلِيّ لم يواجه مثل هؤلاء الأعداء، الّذين كانوا بمثل تلك الوقاحة والخبث، وجهًا لوجه وعن قرب. لهذا، لا يوجد أيّ نقص في عمل الإمام الحسن عَلِيَّا لا أِنَّما كان النَّقص في الظَّروف الزَّمانيَّة. وباقتدار وقف للدّفاع إلى الحدّ الممكن، وهذا كان أحد أساليبه. ففي بعض المواطن يكون الوقوف المقتدر سبباً للضرر. فإنّ تغيير الأسلوب والمناورة في اختيار الأساليب يُعدّان عملًا أساساً وضروريًّا.

ثانيًا: الإعلام. إنّ العمل الإعلاميّ في جهاز الحقّ له أهميّة فائقة. وغاية

الأمر أنّ تيّار الحقّ مكتوفُ في الإعلام؛ فلا يُمكنه استخدام أيّ أسلوب وأيّ وسيلة كانت. فهو لا يُبيّن سوى الحقّ والواقع. هناك أشياءٌ تكون مرغوبة عند النَّاس، والتيَّار الباطل لا يأبي أبدًا أن يُظهرها كما يُحبِّ النَّاس، لكنَّ تيّار الحقّ لا يُمكنه ذلك، بل يُبيّن الحقّ ولو كان مـرًّا. كيف كان يُخاطب أمير المؤمنين عُلاستان؟ أصحابه بطريقة مرّة بحيث يتعجّب الإنسان؟ نحن الَّذين نُحبِّ أن تكون أساليبنا مثل أسلوب أمير المؤمنين عَلَيِّ لا نتعجّب أحيانًا من هذا الأسلوب في بعض الموارد. أمّا معاوية، فلم يكن يستخدم هذا الأسلوب بتاتًا. كان معاوية يتملّق النّاس، ويسعى للحصول على دعمهم بأيّ ثمن. لم يفعل عليّ بن أبي طالب عَلَيتَ ﴿ هذا الأمر أبدًا، لا أنّه لم يكن يعرفه بل لإنّه خلاف التّقوى وخلاف الأصول، وعلىّ بن أبي طالب عَلَيّ إللَّهُ يقول: «لولا التّقي لكنت أدهى العرب»(1). في هذه الأمور، فإنّ الحقيقة هي هذه، فمن الواضح المعلوم بالرَّجوع إلى سوابق عليّ ومعايشته للنبيّ ومفاخره العظيمة وذهنيّته وروحه المتألّقة أنّه أعلم من معاوية وأذكى وأكثـر حنكةً، ويُمكنه أن يقوم بالكثير من الأعمـال والأفعال غاية الأمر أنّ الحقّ لا يُجيز ولا يسمح.

ثالثًا: السّعي نحو القيم. والأسلوب الآخر هو الإصرار على حفظ القيم. فالشيء المهم جدًّا عند جهاز الحقّ والذي يتمّ الاعتناء به في أساليبهم هـو إصرارهم على حفظ القيم بأيّ ثمن كان. وفي النّهاية التّراجع إلى حدّ حراسة بقاء الدّين. فلو أنّ الحقّ رأى أنّ الصمود يؤدّي إلى أن يزول

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 8، ص 24.

أصل الدين، فإنّه يتراجع. فالإمام الحسين عَلَيْتَلِيرٌ يقول: «الموت خيرٌ من ركوب العار والعار خيرٌ من دخول النار»(١)، فلو أنَّه تقرَّر أن أقبل العار فأقبله ولكن لا أدخل جهنَّم. يوجد بعض الأماكن يحيث نرى بعض النَّاس، ولأجل أن لا يتحمّل العار، يقوم بعمل لا يهمّه معه أن يناله العذاب والسّخط الإلهيّان. ما هو العار؟ الأصل هو أن يكسب الإنسان رضا الله وأن يؤدّى تكليف، ولو بالتراجع عن كلام قاله أو خطُّ مشى عليه أو تراجع عن موقف له؛ فكلُّ ما يريده الله، وكلُّ ما يرضي الله يُعتبر أصلًا في حياة الأئمّة. كان الأمـر كذلك في حيــاة الإمام الحسن عَلِيَّ إِلاِّ . فعندما وجــد أنَّه لا بدّ لـ ه أن يقبل بالصّلح مع معاوية من أجل الضّرورات وضغط الظّرف الواقع، رغم أنّه في ذلك الوقت كان يُرسل الجند ويُحرّض على الحرب ويُجيّش الجيوش ويُرسل الكتب ويقوم بكلّ ما هو لازمٌ من أجل الحرب وعلى مختلف المستويات، وعندما رأى أنّه لا يُمكن (القيام بالحرب) قُبِل بالصّلح. فانفضّ عنه أقرب النّاس إليه... مع أنّ الكثيرين في ذلك الوقت، وبعد أن صالح الإمام الحسن، فرحوا ومن أعماق قلوبهم لأنَّهم كانوا متنفّرين من الحرب، ولكن حتّى نفس هؤلاء الّذين فرحوا، رجعوا إلى الإمام الحسن عَلَيْكُم وأرادوا أن يلوموه على تراجعه عن موقفه، حتّى المقرّبون والوجهاء الَّذين كانوا من الصّحابة المشهورين، جاؤوا إليه وتحدّثوا معه بعبارات غير لائقة. لكنّ الإمام عَلَيتَ لا تراجع من أجل الحفاظ على الدّين.

<sup>(1)</sup> العلَّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 75، ص 128.

# أسباب هزيمة تيّار الحقّ

القضيّة اللاحقة هي تحليل هزيمة تيّار الحق، إنّ السبب الأساس في هزيمة الإمام الحسن عَلِيّكُمْ كان ضعف الرؤية العامّة وامتزاج الإيمان بالدوافع المادّية. ففي مجال ضعف الوعي العام، كان النّاس بعيدين كلّ البعد عن الوعي، وكان إيمانهم الدّينيّ ممتزجًا بالدّوافع المادّيّة. لقد أضحت المادّيّة عندهم أصلًا، وتزلزلت عندهم القيم لما يزيد على عشر أو عشرين سنة من بعد الصّلح. وحدث ذلك في كلّ مجالات القيم، وكان هناك شيء من التمييز وغيرها من الأمور، كلّ هذه أدّت إلى ألّا يتمكّن الإمام الحسن عَليَّهُ من المقاومة، وأمّا سلوك الغالبين مع المغلوبين فبدلًا من أن يأتوا إلى الإمام الحسن عَليَّهُ وأتباعه، فيأسروهم أو يقتلوهم فإنّهم على العكس من ذلك، عندما تسلّطوا على الأمور، احترموهم بالظّاهر وتعاملوا مع الإمام الحسن عَليَّهُ بكلّ احترام. لكنّ معاوية وجماعته قرّروا أن يمحوا الشّخصيّة ويضعفوها. فيحفظ الشّخص ويبيد الشّخصيّة، هذا كان نهجهم. هذا كان أصلًا أساساً في الإعلام عندهم.

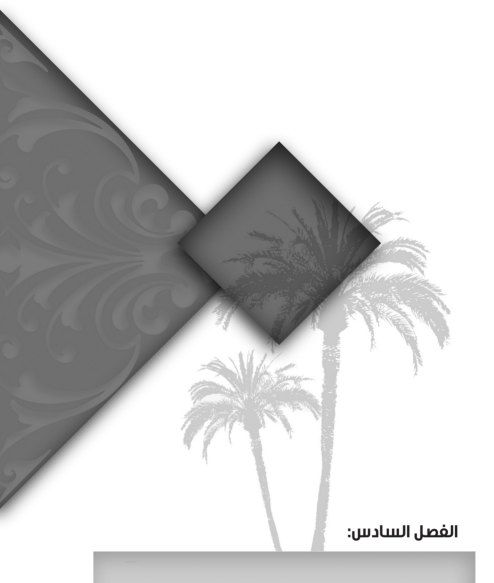
وأمّا الجّماعة المغلوبة فماذ افعلت مع الغالبين؟ لقد كانت استر اتيجيّتهم أن يُنظّموا تيّار الحقّ وسط هذا الفضاء المليء بالفتن والغشاوة والمخاطر والسّموم وأن يعطوه شكلًا ليكون العمود الفقريّ لحفظ الإسلام. والآن حيث لا نقدر أن نجعل كلّ المجتمع في ظلّ الفكر الإسلاميّ الصحيح، فبدلًا من أن نهتم بتيّار هشٌ قابل للزّوال وهو التيّار العام – فلنحفظ تيّارًا عميقًا وأصيلًا في أقلية ونحفظ لكي يبقى ويضمن حفظ الأصول الإسلاميّة. هذا ما فعله الإمام الحسن عَلَيْتَلِيُّ . فقد شكّل تيّارًا محدودًا، أو الأفضل

وأمّا العاقبة فإنّ جماعة الغالبين والمتسلّطين والمنتصرين أضحوا مُدانين ومغلوبين، والمستضعفون أضحوا الحكّام والفاتحين في ذهنيّة العالم الإسلاميّ. إذا نظرتم اليوم إلى الذهنيّة الموجودة في العالم الإسلاميّ، وهي تلك الذهنية التي روّج لها تقريبًا الإمام الحسن عَلَيْتُلا وأمير المؤمنين عَلَيْتِلا ، فهي ليست الذهنيّة الّتي أرادها معاوية ويزيد من بعده، وكذلك عبد

الملك بن مروان وخلفاء بني أمية. لقد انهزمت تلك الذهنية التي كانت لديهم بالكامل وزالت ولم تعد موجودة في التّاريخ. لو أردنا أن نُطلق عنوانًا على ذهنيتهم لقلنا إنها ذهنية النّواصب. النّواصب هي فرقة من الفرق الّتي لم يعد لها في العالم الإسلاميّ اليوم وجودٌ خارجيّ بحسب الظّاهر. فالنّواصب هم أولئك الّذين كانوا يسبّون أهل بيت النبيّ والإسلام ولا يقبلون إسلامهم، حيث إنّ هذا هو تيّارهم الفكريّ. فلو كان من المقرّر أن يكون معاوية فاتحًا وحاكمًا لكان اليوم من المفترض أن يكون تيّاره هو الحاكم في العالم الإسلاميّ. في حين أنّ الأمر ليس كذلك. إنّ التيار الفكريّ لأمير المؤمنين علي وللإمام الحسن عليكان هو الحاكم في العالم. وإن كان في بعض من الفروع وقسم من عقائد

الدّرجة الثّانية والثّالثة لم يُنقل، لكنّه في المجموع هذا هو التيّار، الإمام الحسن عَلَيْتُ بناءً على هذا هو الفاتح وتيّاره هو الّذي انتصر. هذه هي خلاصة وقائع صلح الإمام الحسن عَلَيْتُلا من ناحية تأثيرها على كلّ التاريخ الإسلاميّ.

(1989/04/22)



# الإمام الحسين عيه

- مخاطر المرحلة ووسائل المواجهة.
- أهداف ثورة الإمام الحسين عليت الم
  - منطلقات الثورة وثمارها.

### مخاطر المرحلة ووسائل المواجهة

## الأفَّات الداخليَّة والخارجيَّة

لقد تمّ استشراف المخاطر الّتي تُهدد الإسلام كظاهرة عزيزة، قبل ظهور الإسلام أو في بداية ظهوره، من جانب الرّب المتعال. وقد تمّت ملاحظة وسيلة مواجهة تلك الأخطار، وأودعت في نفس الإسلام وفي نفس هذه المجموعة؛ فهما مثل بدن سالم جهّزه الله تعالى بالقدرات الدّفاعيّة، وكآلة سالمة يحمل مهندسها وصانعها أدوات إصلاحها معها. فالإسلام ظاهرة، ومثل جميع الظواهر، يُهدّد بأخطار ويحتاج إلى وسائل للمواجهة. وقد جعل الله هذه الوسيلة في الإسلام نفسه. ولكن ما هو هذا الخطر؟ هناك خطران أساسان يُهدّدان الإسلام، أحدهما خطر العدوّ الخارجيّ، والآخر هو الاضمحلال الداخليّ.

العدو الخارجي هو الذي يكون من خارج الحدود، ويقوم باستهداف وجود نظام ما في فكره وجهاز بنيته التحتية العقائدية وقوانينه وكل شؤونه وبشتى أنواع الأسلحة.

فما المقصود من الخارج؟ ليس المقصود من خارج البلد، بل من

خارج النّظام وإن كان داخل البلد. هناك أعداءً يعدّون أنفسهم غرباء عن النّظام ويُعارضونه. فهؤلاء هم من الخارج وغرباء وأجانب. فهؤلاء يتوسّلون بالسّلاح والسّلاح الناريّ وبأحدث الأسلحة الماديّة وبالإعلام والمال وبكلّ ما هو في متناول أيديهم من أجل القضاء على النّظام وإزالته من الوجود. هذا نوعٌ من الأعداء.

العدوّ، والتهديد الثّاني هو تهديد الترهّل الداخليّ، أي داخل النّظام؛ الذي لا يكون من الغرباء بل منه وفيه. فمن الممكن للمنتمين للنّظام، على أثر التّعب أو الخطأ في فهم الطّريق الصّحيح، أو على أثر تغلّب المشاعر النفسانيّة، أو على أثر النّظر إلى المظاهر المادّية وتعظيمها، أن يُصابوا فجاةً بهذا التّهديد من الدّاخل. وبالطّبع، إنّ خطر (هذا العدوّ) أكبر من خطر الأوّل.

هـذان النّوعان من الأعـداء - التهديد الخارجيّ والتهديد الداخليّ - موجـ ودان لدى أيّ نظـام أو تنظيـم أو ظاهرة. وقد عيّـن الإسلام علاجًا لمواجهـة كلِّ مـن هذيـن التّهديدين، ووضع الجهاد. فالجهـاد لا يختصّ بالأعـداء الخارجييـن، ﴿جَهِدِ ٱلۡكُفَّارَ وَٱلۡمُنَافِقِينَ ﴾(١)، فالمنافق هو من داخل النّظام. لذلك يجـب مجاهدة كلّ هؤلاء. الجهـاد هو في مقابل العدوّ الذي يُريد أن يُهاجم هذا النّظام انطلاقًا من رفضه العقائديّ وعدائه له. وكذلك ومن أجل مواجهة ذلك التفكّك الداخليّ، توجد تعاليم أخلاقية مهمّـة جـدًّا تُفهم الإنسـان حقيقة هذه الدنيـا، ﴿ ٱعُلَمُوۤا أَنَّمَا ٱلۡمُيَوَاّاً الدُّنيَا

<sup>(1)</sup> سورة التوبة، الآية 73.

لَعِبُّ وَلَمُو وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ بِينَكُمْ وَتَكَاثُر فِي ٱلْأَمُولِ وَٱلْأَوْلَكِ .. \*(١) أي إن هذه الزّخارف وهده المظاهر وهذه اللذائذ الدنيويّة، وإن كانت ضروريّة لكم، وإن كنتم مضطرّين لأن تستفيدوا منها وإن كانت حياتكم مرتبطة بها، فلل شكّ في ذلك، ويجب أن تؤمّنوها بأنفسكم، ولكن اعلموا أنّ إطلاقها والتحرّك نحوها بعين مغمضة ونسيان الأهداف هو أمرٌ خطرٌ جدًّا.

أمير المؤمنين عَلَيْ هو أسد ميدان مواجهة العدوّ، وعندما يتحدّث فيان المرء يتوقّع أن يكون نصف خطبه أو أكثرها راجعًا إلى الجهاد، والبطولات. لكن عندما ننظر في روايات وخطب نهج البلاغة نجد أنّ أغلب خطبه ووصاياه راجعة إلى الزّهد والتّقوى والأخلاق ورفض الدّنيا وتحقيرها، وتعظيم القيم المعنويّة والإنسانيّة الرّفيعة.

لقد كانت واقعة الإمام الحسين عَلَيْ إِدغاماً لهذي ن القسمين؛ أي إن الجهاد مع العدو والجهاد مع النفس قد تجلّى في أعلى مراتبه هناك، في واقعة عاشوراء. أي إنّ الله تعالى يعلم أنّ هذه الحادثة ستقع ويجب أن تُظهر المثل الأعلى ليكون قدوةً؛ مثلما يحدث في البلاد مع الأبطال عندما يبرزون في مجال ما، ويكون البطل محفّزًا لغيره في ذلك المجال من الرّياضة. بالطّبع، هذا مثالٌ صغيرٌ من أجل تقريب (الصّورة) إلى الذهن. إنّ واقعة عاشوراء عبارة عن حركة عظيمة مجاهدة في كلا الجبهتين. سواء في جبهة المواجهة مع العدو الخارجيّ، الذي كان عبارة عن جهاز الخلافة الفاسد نفسه، وطلّاب الدّنيا المرتبطين بجهاز السلطة عن جهاز الخلافة الفاسد نفسه، وطلّاب الدّنيا المرتبطين بجهاز السلطة

<sup>(1)</sup> سورة الحديد، الآية 20.

هذا، والدين أرادوا تلك القوّة الّتي كان النبيّ قد استخدمها من أجل نجاة البشر، من أجل تلك الحركة المقابلة لمسيرة الإسلام ونبيّه المكرّم في البيهة الدّاخليّة حيث كان المجتمع في ذلك الوقت قد تحرّك بشكل عام نحو ذلك الفساد الداخليّ.

النّقطة الثّانية وهي الأهمّ بنظري؛ وهي أنّه كان قد مرّ مقطعٌ من الزّمن، وكان قد طُوي عهد المصاعب الأساس للعمل. فالفتوحات قد تحققت، وقد تمّ الحصول على الغنائم، ونطاق الدّولة قد اتّسع، وقد تمّ قمع الأعداء الخارجيّين من هنا وهناك، وتدفّقت الغنائم الوفيرة إلى داخل الدّولة؛ وأضحى البعض من أصحاب الرّساميل، وانتمى البعض لطبقة الأشراف. فبعد أن كان الإسلام قد اقتلع هذه الطّبقة وقمعها، عادت وتشكّلت طبقة وبسمات وعناوين إسلامية ـ ابن الصحابيّ الفلاني وابن التّابع الفلاني، وابن المقرّب للنبيّ الفلانيّ - دخلوا في أعمال غير لائقة وغير مناسبة؛ وقد سجّل التّاريخ أسماء بعض هؤلاء، وكانوا يجعلون مهر بناتهم مليون مثقال من الذهب الخالص أي مليون دينار، بدل أن يكون مهر السنّة، الّذي حعله النبيّ الأكرم في وأمير المؤمنين عَلَيْكُمْ ومسلم و الصّدر الأوّل من الإسلام، وهو 480 درهمًا. فمن هم هؤلاء؟ هم أولاد صحابة أجلاء من الإسلام، وهو 480 درهمًا. فمن هم هؤلاء؟ هم أولاد صحابة أجلاء كمصعب بن الزبير وغيره.

(1993/01/26)

لقد بدأت الأحداث قبل مرور أقل من عقد من الزّمان على رحيل النبيّ في البداية، تمتّع أصحاب السّوابق (الأمجاد) في الإسلام -

بمن فيهم من صحابة وتابعين وأشخاص قد شاركوا في حروب النبيّ -بالامتيازات. وقد كان الحصول على عطاءات ماليّة إضافيّة من بيت المال أحد هذه الامتيازات. وأضحى هناك عنوان يجعل مساواتهم مع الآخرين غير صحيح وغير ممكن أيضًا! كانت هذه هي اللبنة الأولى. إنّ التحرّكات التبي تنجر إلى الانحراف تبدأ من هذه النّقطة الصّغيرة، ومع كلّ خطوة تـزداد سرعتهـا. لقد بـدأت الانحرافات من هـذه النقطة حتّـي وصلت إلى أواسـط عهد عثمان، حيث وصل الوضع في عهـد الخليفة الثَّالث إلى حدٍّ أنَّ كبار صحابة النبيّ عليه قد أضحوا من أكبر الرأسماليّين في زمانهم! إنّهم من الصّحابة، أصحاب الشّان الرّفيع والمعروفين - كطلحة والزبير وسعد بن أبى وقّاص وغيرهم ـ هؤلاء الكبار والوجهاء الّذين كان لكلّ واحد منهم سجلً ضخم من المفاخر السّابقة في بدر وحنين وأحد، صاروا من الرأسماليّين الكبار في الإسلام. عندما توفّي أحدهم وترك الجواهر والدّهب وأرادوا تقسيمها بين ورثته، جاؤوا في البداية بسبائكها وقطعها وأرادوا أن يُقسموها ويُقطّعوها بالفؤوس وكأنّها قطعات حطب تحتاج إلى فأس ليقطعها؛ فالذهب عادةً يتم حسابه وقياسه بالمثاقيل، فانظروا كم كان يمتلك من الذهب حتّى احتاجوا إلى الفأس لتقسيمـه. لقد ذكرت هذه الأمور في التاريخ، وليست من القضايا الّتي ذكرها الشّيعة في كتبهم، إنّها حقائق، كان يسعى الجميع لضبطها وتسجيلها. لقد تركوا من الدّراهم والدنانير ما يبلغ حدّ الأساطير. (1996/06/09)

عندما نقول فساد الجهاز من الدّاخل، فمعناه أنّه يظهر أفرادٌ في المجتمع ويبدؤون بالتّدريج بنقل أمراضهم الأخلاقيّة المعدية ـ حبّ الدّنيا

والشّهوات والّتي هي للأسف أمراضٌ مهلكة إلى باقي أفراد المجتمع. في مثل هذه الحالة، هل سيكون هناك من يجرؤ أو يمتلك الهمّة للمضيّ قدمًا في مخالفة جهاز يزيد بن معاوية ؟! هل سيحدث مثل هذا الأمر حينها؟ فمن هو الّذي كان يُفكّر بمواجهة جهاز الظّلم والفساد ليزيد في ذلك الزّمان ؟ على مثل هذه الأرضيّة، قامت النّهضة الحسينيّة العظيمة الّتي كانت تُجاهد العدوّ، كما كانت تواجه روحيّة طلب الرّاحة المهلكة المنتشرة بين المسلمين العاديين وعامّتهم. وهذا أمرٌ مهمٌ.

(1993/01/26)

# أهداف ثورة الإمام الحسين ييهيه

لو دقّقنا النظر في هذه الحادثة، لعلّه يُمكن القول: إنّ الإنسان يستطيع أن يعد أكثر من مائة درس مهم في هذا التحرّك الّذي قام به الإمام أبو عبد الله عَلَيْ في بضعة أشهر، من اليوم الّذي خرج فيه من المدينة نحو مكّة وإلى اليوم الّذي شرب فيه كأس الشهادة العذب في كربلاء. ويُمكن القول آلاف الدروس، حيث تُعتبر كلّ إشارة من ذلك الإمام العظيم درساً. لكن عندما نقول أكثر من مائة درس، نعني بذلك أنّه لو أردنا أن نُدقّق في هذه الأعمال لأمكننا استقصاء مائة عنوان وفصل، وكلّ فصل يُعتبر درساً لأمّة وتاريخ وبلد ولتربية النفس وإدارة المجتمع وللتقرّب إلى الله. هكذا هو الحسين بن عليّ (أرواحنا فداه وفداء اسمه وذكره) كالشمس الساطعة بين القدّيسين، أي إن كان الأنبياء والأئمة والشّهداء والصّالحون كالأقمار والأنجم، فالحسين عُلِيَ كُلُ كالشّمس الطّالعة بينهم، كلّ ذلك لأجل هذه الأمور.

وإلى جانب المائة درس، هناك درس رئيس في هذا التحرّك والنهضة التي قام بها الإمام الحسين عَلِيّتُلِرْ ، سأسعى لتوضيحه لكم، وتكون كلّ

تلك الدروس بمنزلة الهوامش أمام هذا الله يهو بمنزلة النصّ الأصليّ، وهو لماذا ثار الحسين عُلاميِّ ؟ هذا هو الدّرس، لماذا ثرت يا حسين رغم كونك شخصيّة لها احترامها في المدينة ومكّة، ولك شيعتك في اليمن؟ اذهب إلى مكان لا شأن لك فيه بيزيد ولا ليزيد شأنٌ بك، تعيش وتعبد الله وتُبِلّغ. هذا هو السؤال والدرس الرئيس، ولا نقول إنّ أحدًا لم يُشر إلى هذا الأمر من قبل، فقد حقّقوا وتحدّثوا كثيرًا في هذه القضيّة. وللإنصاف، ما نود قوله اليوم وهو برأينا استنتاجٌ جامعٌ ورؤية جديدة للقضيّة هو أنّ بعض النَّاس يودّ أن يقول: إنَّ هدف ثورة أبي عبد الله الحسين عَلَيَّ إِنَّ هو إسقاط حكومـة يزيد الفاسدة وإقامة حكومـة بديلة. هذا القول شبه صحيح وليس بخطأ، فلو كان القصد من هذا الكلام هو أنّ الحسين عَلَيَّ لا ثار لأجل إقامة حكومة بحيث إنّه لو رأى أنّه لن يصل إلى نتيجة لقال لقد قمنا بما علينا فلنرجع، فهذا خطأ. أجل؛ إنّ الذي يتحرّك لأجل الحكم، يتقدّم حتّى يـرى إلى حيث يـرى إن كان الأمر ممكنًا، فإذا رأى أنّ احتمال حصول هذا الأمر أو الاحتمال العقلائيّ غير موجود، فتكليفه هو أن يرجع. فإذا كان الهدف تشكيل الحكومة فالجائز هو أن يتحرّك الإنسان إلى حيث يُمكن، وعندما يُصبح غير ممكن يجب أن يرجع.

وبعضً على العكس من ذلك، قالوا: ما الحكومة؟ إنّ الحسين عَلَيْ كَان يعلم بعدم تمكّنه من إقامة الحكومة، إنّه جاء لأجل أن يُقتل ويستشهد. لقد شاع هذا الكلام على الألسن كثيراً لمدّة من الزّمن، وكان بعضُ يُبيّن ذلك بعبارات شاعريّة جميلة، حتّى إنّني رأيت بعض علمائنا الأجلّاء قد قالوا ذلك أيضًا. فالقول بأنّ الإمام عَلَيْ ثار لأجل أن يستشهد، لأنّه رأى

أنَّ لا يمكنه عمل شيء بالبقاء، فقال: يجب أن أعمل شيئًا بالشهادة، لم يكن كلامًا جديدًا. وبالنُّسبة لهذا الكلام أيضًا، ليس لدينا في المصادر والأسانيد الإسلاميّة ما يحوّز للإنسان القاء نفسه في القتل، ليس لدينا مثل هذا الشيء. إنّ الشهادة، الّتي نعرفها في الشّرع المقدّس والآيات والرّوايات، معناها أن يتحرّك الإنسان ويستقبل الموت لأجل هدف مقدّس واجب أو راجع؛ هذه هي الشّهادة الإسلاميّة الصّحيحة. أمّا أن يتحرّك الإنسان لأجل أن يُقتل، أو بحسب التّعبير الشّاعريّ أن يجعل دمه وسيلةً لزلزلة الظَّالم وإيقاعه أرضًا، فمثل هذه الأمور لا علاقة لها بواقعة بتلك العظمة. إذًا هذا الأمر وإن كان فيه جانب من الحقيقة لكن لم يكن هدف الحسين عَلَي الله وباختصار لا يُمكننا القول إنّ الحسين عَلَي لله ثار لأجل إقامة الحكومة، ولا القول: إنَّه ثار لأجل أن يستشهد، بل يوجد شيءٌ آخر في البين. أتصوّر أنّ القائلين إنّ الهدف هو الحكومة أو الهدف هو الشهادة قد خلطوا بين الهدف والنتيجة. فقد كان للإمام الحسين عَلَيْتُلارٌ هدفَ آخر، والوصول إليه يتطلُّب طريقًا وحركـةً تنتهى بإحدى النتيجتين: الحكومة أو الشِّهادة، وكان الإمام مستعدًّا لكلتا النتيجتين، فقد أعدّ مقدّمات الحكم وكذا مقدّمات الشهادة، ووطن نفسه على هذا وذاك، فإذا تحقّق أيّ منهما، كان صحيحًا، لكن لم يكن أيّ منهما هدفًا، بل كانا نتيجتين، وأمّا الهدف فهو شيء ً آخر.

بشكل مختصر لو أردنا بيان هدف الإمام الحسين، ينبغي أن نقول التالي: إن هدف ذلك العظيم كان عبارة عن أداء واجب عظيم من واجبات الدين لم يؤدّه أحدٌ قبله، لا النّبيّ في ولا أمير المؤمنين عليته ولا الإمام

الحسن المجتبى على العملي للإسلام. ورغم أنّ هـذا الواجب مهم وأساس، الفكري والقيمي والعملي للإسلام. ورغم أنّ هـذا الواجب مهم وأساس، فلماذا لم يؤدّ حتى عهـد الإمام الحسين على الإمام الحسين على الإمام الحسين على التاريخ، مثلما الحسين على النبي القيام بهذا الواجب ليكون درسًا على مرّ التّاريخ، مثلما أنّ تأسيس النبي الله على مرّ تاريخ أن تأسيس النبي الله درسًا على مرّ تاريخ الإسلام، ومثلما أصبح جهاد النبي في سبيل الله درسًا على مرّ تاريخ المسلمين وتاريخ البشريّة إلى الأبد. كان ينبغي للإمام الحسين علي أن المسلمين وتاريخ البشريّة إلى الأبد. كان ينبغي للإمام الحسين علي أن يؤدي هذا الواجب ليُصبح درسًا عمليًّا للمسلمين وعلى مرّ التاريخ.

وأمّا أنّ الإمام الحسين عَلَيْ هو الّذي قام بهذا الواجب فلأنّ أرضية هـذا العمل قد مُهّدت في زمن الإمام الحسين عَلَيْ ، فلولم تُمهّد هذه الأرضية في زمن الإمام الحسين عَلَيْ ، كأن مُهّدت، على سبيل المثال، في زمن الإمام علي الهادي عَلَيْ لقام الإمام علي الهادي عَلَيْ بهذا الواجب، ولصار هو ذبيح الإسلام العظيم؛ ولوصادف أن حدث ذلك في زمن الإمام الحسن المجتبى عَلَيْ أو في زمن الإمام الصادق عَليَ للكان على أحدهما أن يعمل به. لكن لم يحدث ذلك في زمن الأئمة حتى عصر الغيبة إلّا في عصر الإمام الحسين عَليَ . إذًا، لقد كان الهدف أداء هـذا الواجب، وعندها تكون نتيجة أداء الواجب أحد الأمرين، إمّا الوصول إلى الحكم والسّلطة وقد كان الإمام الحسين عَليَ مستعدًا لذلك، لكي يعود المجتمع كما كان عليه في عصر رسول الله في وأمير المؤمني ن عَليَ ، وإمّا الوصول إلى الشهادة وهـو عَليَ كُو كان مستعدًا لها أيضاً. لقد خلق الله الحسين والأئمّة عيني بحيث يتحمّلون مثل هذه لها أيضاً. لقد خلق الله الحسين والأئمّة عيني بحيث يتحمّلون مثل هذه

الشُّهادة لمثل هذا الأمر، وقد تحمّل الإمام الحسين عَلَيَّكُم ذلك.

إنّ النبيّ الأكرم وكذا الأمر بالنسبة لأيّ نبيّ – عندما بُعث، أتى بمجموعة من الأحكام، بعضها فرديّ من أجل إصلاح الفرد، وبعضها اجتماعيّ من أجل بناء المجتمعات البشريّة وإدارة الحياة البشريّة. هذه المجموعة من الأحكام يُقال لها النّظام الإسلاميّ. لقد نزل الإسلام على القلب المقدّس للنبيّ الأكرم وجاء بالصلاة والصّوم والزّكاة والانفاقات والحجّ والأحكام الأسريّة والعلاقات الفرديّة، ثمّ جاء بالجهاد في سبيل الله وإقامة الحكومة والاقتصاد الإسلاميّ، وعلاقة الحاكم بالرعيّة ووظائف الرعيّة تجاه الحكومة. هذه المجموعة من الأحكام عرضها الإسلام على البشر، وبيّنها النبيّ الأكرم والله ما من شيء يُقرّبكم إلى الجنّة ويُباعدكم من النار إلّا وقد أمرتكم به»(أ). ولم يُبيّن النبيّ الأكرم هي كلّ ما يُسعد الإنسان والمجتمع الإنسانيّ فحسب، بل طبّقه وعمل به.

فقد أقام الحكومة الإسلامية والمجتمع الإسلامي، وطبق الاقتصاد الإسلامي، وأقيم الجهاد واستُحصلت الزكاة، فشيّد نظامًا إسلاميًا وأصبح النبيّ الأكرم في وخليفته من بعده، مهندس النظام وقائد هذا القطار في هذا الخطّ. كان الطريق واضحًا وبيّنًا، فوجب على الفرد وعلى المجتمع الإسلاميّ أن يسير في هذا الطّريق وعلى هذا النّهج، ولوحصل ذلك لبلغ النّاس الكمال، ولأصبحوا صالحين كالملائكة، ولزال

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج2، ص74.

الظّلم والشرّ والفساد والفرقة والفقر والجهل من بين النّاس، ولوصلوا إلى السّعادة الكاملة ليصبحوا عباد الله الكمّل. لقد جاء الإسلام بهذا النّظام بواسطة النبيّ الأكرم وطُبّق في مجتمع ذلك اليوم، فأين حدث ذلك؟ في بقعة تُسمّى المدينة، واتسع بعد ذلك ليشمل مكّة وما حولها. وهنا يُطرح سؤًال وهو: ماذا يكون التكليف فيما لو جاءت يدُ أو حادثة وأخرجت هذا القطار الّذي وضعه النبيّ الأكرم عن هذه السكّة؟ وماذا يكون التكليف فيما لـو انحرف المجتمع الإسلاميّ وبلغ الانحراف درجة بحيث خيف من انحراف أصل الإسلام والمبادئ الإسلاميّة؟

لدينا نوعان من الانحراف. فتارةً يفسد النّاس، وهذا ما يقع كثيراً، لكن تبقى أحكام الإسلام سليمة، وتارة ينحرف النّاس ويفسد الحكّام والعلماء ومبلّغو الدين ففي الأساس لا يصدر الدين الصحيح عن قوم فاسدين فيُحرّفون القرآن والحقائق، وتبدّل الحسنات سيّئات والسيّئات حسنات، ويُصبح المعروف منكرًا والمنكر معروفًا، ويُحرّف الإسلام 180 درجة عن الاتّجاه الّذي رُسم له. فماذا يكون التّكليف فيما لو ابتُلي النّظام والمجتمع الإسلاميّ بمثل هذا الأمر؟ لقد بيّن النبيّ وحدّد القرآن التكليف همن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي النّهُ بِقَوْمٍ يُحُمُّهُمْ وَيُحِبُونَهُ وَالمالم اللها التكليف همن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمُ وَيُحِبُونَهُ وَاللها اللها المناف اللها اللها المام الحسين عَلَيْ همنه الرّواية النبويّة للنّاس، وكان النبيّ ليقدر على العمل بهذا العمل بهذا

<sup>(1)</sup> سورة المائدة، الآية 54.

الحكم الإلهيَّ؟ كلًّا، لأنَّ هـذا الحكم الإسلاميِّ يُطبِّق في عصر ينحرف فيه المجتمع الإسلاميّ ويبلغ حدًّا يُخاف فيه من ضياع أصل الإسلام. والمجتمع الإسلاميّ لم ينحرف في عهد رسول الله عليه ، ولم ينحرف في عهد أمير المؤمنين عَلايمًا لله بتلك الصّورة، وكذا في عهد الإمام الحسن عَلَيْ عندما كان معاوية على رأس السّلطة، وإن ظهرت الكثير من علائم ذلك الانحراف، لكنَّه لم يبلغ الحدِّ الَّذي يُخاف فيه على أصل الإسلام. نعم، يُمكن أن يُقال بأنّه بلغ الحدّ في برهة من الزمن، لكن في تلك الفترة لم تُتح الفرصة ولم يكن الوقت مناسبًا للقيام بهذا الأمر. إنّ هـذا الحكم الّذي يُعتبر من الأحـكام الإسلاميّة لا يقلّ أهميّة عن الحكومة ذاتها، لأنَّ الحكومة تعنى إدارة المجتمع. فلو خرج المجتمع بالتَّدريج عن مســاره وخــرُب وفسد وتبدّل حكم الله ولم يوجــد عندنا حكم وجوب تغيير الوضع وتجديد الحياة أو بتعبير اليوم (الشورة)، فماذا تكون الفائدة من الحكومة عندها؟ فالحكم الَّذي يرتبط بإرجاع المجتمع المنحرف إلى الخـطُّ الصّحيح لا يقلُّ أهميَّة عن الحكومة ذاتها، ويُمكن أن يُقال إنَّه أكثر أهميّة من جهاد الكفّار ومن الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر العاديّين في المجتمع الإسلاميّ، بل وحتّى من العبادات الإلهيّة العظيمة كالحجّ. لماذا؟ لأنّ هذا الحكم - في الحقيقة - يضمن إحياء الإسلام بعد أن أشرف على الموت أو مات وانتهى.

### منطلقات الثورة وثمارها

### الأرضيّة الممهّدة للثورة

إنّه خليفة النبيّ إلى الذي يقع في عصره هذا الانحراف بشرط أن يكون الوقت مناسبًا للقيام بذلك، لأنّ الله لا يُكلّف بشيء لا فائدة فيه. بالطّبع، الوقت المناسب لا يعني عدم وجود الخطر، كلّا، ليس هذا هو المقصود؛ فمعنى هذه العبارة، هو أن يعلم الإنسان أنّ هذا العمل الّذي يقوم به تترتّب عليه نتيجة، أي إبلاغ النّداء إلى النّاس وإفهامهم وعدم بقائهم على خطئهم. وربّما أنّ الإسلام في عصر الإمام الحسين عَلَيْ فد تعرّض للتحريف وكان الوقت مناسبًا والأرضيّة ممهّدة، لذا وجب على الحسيس عَلِي أن يشور. فالشّخص الّدي تولّى السّلطة بعد معاوية لم يُراع حتّى ظواهر الإسلام. وكان منغمسًا في الخمر والمجون والتهكّم على القرآن وترويج الشّعر المخالف للقرآن والّدي يتهجّم على الدّين ويُجاهر بمخالفة الإسلام؛ غاية الأمر، لأنّ اسمه رئيس المسلمين لم يُرد أن يحذف اسم الإسلام. فهو لم يكن عاملًا بالإسلام ولا محبّاً له، وكان بعمله هذا

كنبع الماء الآسن الذي يُفسد ما حوله ويعمّ المجتمع الإسلاميّ. هكذا يكون الحاكم الفاسد، فبما أنّه يتربّع على قمّة المرتفع، فما يصدر عنه لا يبقى في مكانه، بل ينتشر ليملأ ما حوله، خلافًا للنّاس العاديّين حيث يبقى فسادهم لأنفسهم أو لبعض ممّ ن حولهم. وكلّ من شغل مقامًا ومنصبًا أرفع في المجتمع الإسلاميّ كان ضرره وفساده أكبر. لكن لوفسد من يقع على رأس السّلطة لانتشر فساده وشمل كلّ الأرض، كما أنّه لو كان صالحًا، لامتدّ الصّلاح إلى كلّ مكان. فشخصٌ مفسدٌ كهذا أصبح خليفة المسلمين بعد معاوية، وخليفة النبيّ في الفهل هناك انحراف أكبر من هذا؟

هـل أنّ معناه عدم وجود الخطر؟ كلّا، فالخطر موجود. فلا معنى أن يبقى من هو على رأس السّلطة ساكتًا أمام معارضيه ولا يخلق لهم المخاطر، بل من البديهيّ أن يوجّه لهم الضّربات، فعندما نقول الوقت المناسب، فمعناه أنّ الظروف في المجتمع الإسلاميّ مؤاتية لأن يُبلّغ الإمام الحسين عَلِيكُ نداءه إلى النّاس في ذلك العصر وعلى مرّ التاريخ. فلو أراد الإمام الحسين عَلِيكُ الثّورة في عصر معاوية لدُفن نداؤه، وذلك لأنّ وضع الحكم في زمن معاوية والسياسات كانت بحيث لا يُمكن للنّاس معها سماع قول الحقّ، لذلك لم يقل الإمام الحسين عَلِيكُ شيئًا طيلة السّنوات العشر النّي كان فيها إمامًا في زمن معاوية؛ فهولم يفعل شيئًا ولم يُقدم ولم يثرُ لأنّ الظروف لم تكن مؤاتية . الإمام الحسن عَلِيكُ كان قبله ولم يثر لأنّ الظروف لم تكن مؤاتية أيضًا؛ لا أنّ الإمام الحسن عَلَيكُ والإمام الحسن عَلِيكُ والإمام الحسن عَلَيكُ والإمام الحسين عَلَيكُ والإمام السجّاد عَلَيكُ والإمام الحسين عَلَيكُ والإمام المحسين عَلَيكُ والإمام الحسين عَلَيكُ والله المن المؤلِّق المؤلِّق المؤلِّق المؤلِّق المؤلِّق المؤلِّق المؤلِّق المؤلُّق المؤلِّق ا

ولا بين الإمام الحسين عَلَيْتُ والإمام علي النقي عَلَيْتُ أو الإمام الحسن العسكري عَلِيتَ الله النعسكري عَلِيتَ النه النه الذين لم يؤدّوه، لكنّهم سواء في منصب الإمامة. هذا الجهاد - هي أرفع من الّذين لم يؤدّوه، لكنّهم سواء في منصب الإمامة. ولـ ووقع هذا الأمر في عصر أيّ إمام، لثار ذلك الإمام ونال تلك المنزلة. فالإمام الحسين عَلِيتَ واجه مثل هذا الانحراف وكانت الظّروف مؤاتية، فلا محيص له عَلَيْتُ من تأدية هذا التكليف، فلم يبق هناك أيّ عذر. له المناه عندا، عندما قال لـه عبد الله بن جعفر، ومحمد ابن الحنفية، وعبد الله بن عباس - الّذين كانوا من العلماء والعارفين بأحكام الدين ولم يكونوا من عامّة النّاس - إنّ تحرّكك فيه خطرٌ فلا تذهب، أرادوا أن يقولوا: إنّ التكليف فيه خطرٌ الخطر، لكنّهم لـم يُدركوا أنّ هذا التكليف ليس بالتكليف الذي يسقط بوجود الخطر، لأنّ مثل هذا التكليف فيه خطر دومًا، فهل يمكن لإنسان أن يثور ضدّ سلطة مقتدرة في الظاهر ولا يواجه خطرًا؟!

إنّ العمل الّـني جرى في زمن الإمام الحسين عَلَيْ كانت نسخته المصغّرة في عصر إمامنا الخميني قدّس سره، غاية الأمر أنّه هناك انتهى إلى الشّهادة وهنا انتهى إلى الحكم، فهما أمرٌ واحدٌ ولا فرق بينهما. فقد كان هدف الإمام الحسين عَلَيْ وهدف إمامنا الجليل واحدًا، وهذا الأمر يُشكّل أساس معارف الإمام الحسين عَلَيْ فهذا أصلٌ مهم وهو نفسه من أركان تُمثّل قسمًا عظيمًا من معارف الشّيعة. فهذا أصلٌ مهم وهو نفسه من أركان الإسلام.

فالهدف كان عبارة عن إرجاع الإسلام والمجتمع الإسلاميّ إلى

الصراط المستقيم والخطّ الصحيح. ففي أيّ زمان؟ في الوقت الّذي تبدّل الطّريق، وانحرف المسلمون نتيجة جهل وظلم واستبداد وخيانة بعض القوم. بالطّبع، إنّ التّاريخ يمرّ بمراحل مختلفة، فأحيانًا تكون الظّروف مؤاتية وأحيانًا لا تكون. وفي زمن الإمام الحسين عَلَيْكُ كانت الظروف مؤاتية وفي زمننا كذلك، فأقدم الإمام على العمل نفسه، وكان الهدف ويريد واحداً. غاية الأمر، عندما يكون الإنسان متّجهًا نحو هذا الهدف ويريد النّورة على الحكومة ومركز الباطل من أجل إرجاع الإسلام والمجتمع والننظام الإسلاميّ إلى موقعه الصحيح، تارةً يصل إلى الحكومة؛ وأخرى لا يصل إلى الحكومة بل يصل إلى المحكومة الشهادة لكان واجباً أيضًا. فهل أنّه في هذه الصّورة واجبًا؟ فلو وصل إلى الشهادة لكان واجباً أيضًا. فهل أنّه في هذه الصّورة التي وصل فيها إلى الشهادة، لا يكون للقيام فائدة؟ لـمَ لا، فلا يوجد أيّ فرق. فهذا القيام وهذا التحرّك مفيدٌ في كلا الحالتين، سواءً وصل إلى الشهادة أم وصل إلى الحكومة، غاية الأمر أنّ لكلّ منهما نوعًا خاصًّا من الفوائد يجب القيام به والتحرّك نحوه.

فهدا هو العمل الّذي قام به الإمام الحسين علي الأمر، أنّ الإمام الحسين علي الأمر، أنّ الإمام الحسين علي هو أوّل من قام بهذا التحرّك، ولم يقم به أحد قبله؛ لأنّه في زمن النبي في وأمير المؤمنين علي ما كانت مثل هذه الأرضية والانحراف موجودين، أو إذا كان هناك انحراف في بعض الموارد فلم تكن الأرضية مناسبة ولا المقتضى موجوداً (للثورة)، أمّا في زمن الإمام الحسين علي فكلا الأمرين قد وُجدا؛ فهذا هو أساس القضية في مورد نهضة الإمام الحسين علي المسين المسين علي المسين علي المسين علي المسين علي المسين المسين علي المسين علي المسين المس

### الثورة تكليف وواجب

يُمكننا أن نُلخّص القضيّة بهذه الصّورة: إنّ ثورة الإمام الحسين عَلَيْ كانت لتأدية واجب عظيم وهو إعادة الإسلام والمجتمع الإسلاميّ إلى الخطّ الصّحيح أو الثّورة ضدّ الانحرافات الخطيرة في المجتمع الإسلاميّ. وهذا ما يتمّ عن طريق الثّورة وعن طريق الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر، بالطّبع، بل هو مصداق عظيم للأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر. بالطّبع، فقد تكون نتيجتها إقامة الحكومة، وقد تكون الشّهادة، وقد كان الإمام الحسين عَلِينَ مستعدًّا لكلتا النّتيجتين. والدّليل على ذلك هو ما يُستنتج من أقوال الإمام الحسين عَلِينَ في وهذه بعض أقوال أبي عبد الله عَلَيْ وكلّها تشير إلى هذا المعنى:

أ - عندما طلب الوليد، والي المدينة، الإمام الحسين عَلَيْ ليلًا وقال له: إنّ معاوية قد مات وعليك بمبايعة يزيد، ردّ عليه الإمام عَلَيْ : «نُصبح وتُصبحون وننظر وتنظرون أينا أحق بالبيعة والخلافة»(1). وعند الصباح عندما لقي مروان أبا عبد الله عَلَيْ طلب منه مبايعة يزيد وعدم تعريض نفسه للقتل، فأجابه الإمام عَلَيْ : «إنّا لله وإنّا إليه راجعون، وعلى الإسلام السّلام إذ قد بُليت الأمّة براع مثل يزيد، بل أيّ شخص مثل مثل يزيد، فما يريد الإمام الحسين عَلِيَ فوله هو: لقد تحمّلنا كلّ ما مضى، أمّا الآن فإنّ أصل الدين والإسلام والنّظام الإسلاميّ في مضى،

<sup>(1)</sup> العلَّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 44، ص325.

<sup>(2)</sup> م.ن، ص326.

خطر، إشارة إلى أنّ الانحراف خطرٌ جدّي، والقضيّة هي الخطر على أصل الإسلام.

ب ـ إِنَّ أَبِا عبد اللَّه عِلاِيِّهِ قد أوصى أخاه محمَّد ابن الحنفيَّة، مرّتين: الأولى عند خروجه من المدينة، والثَّانية عند خروجه من مكَّة. ولعلُّ هـــذه الوصيّة كانت عند خروجه من مكّة في شهر ذي الحجّة ـ فبعد الشُّهادة بوحدانيَّة الله ورسالة النبيِّ اللَّهُ يقول الإمام عَلَيْتُلا : «وإنَّى لم أخرج أشرًا ولا بطرًا ولا مفسدًا ولا ظالمًا وإنَّما خرجت لطلب الإصلاح في أمّـة جدى الله أي أريد التَّورة لأجل الإصلاح لا للوصول إلى الحكم حتمًا أو للشَّهادة حتمًا. والإصلاح ليس بالأمر الهيّن، فقد تكون الظروف بحيث يصل الإنسان إلى سدّة الحكم ويمسك بزمام السّلطة وقد لا يمكنه ذلك ويستشهد، وفي كلتا الحالتين تكون الشُّورة لأجل الإصلاح. ثمّ يقول عَلَيْتُلا إِ: «أريد أن آمر بالمعروف وأنهى عن المنكر وأسير بسيرة جدّى وأبي عليّ بن أبي طالب عُلِيَّكُمْ فمن قبلني بقبول الحقِّ فالله أولى بالحقِّ، ومن ردّ على هذا أصبر حتّى يقضى الله بيني وبين القوم بالحقّ ﴿ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْحَكِمِينَ ﴾ (2) ... ،(3). والإصلاح يتّم عن هذا الطّريق، وهو ما قلنا أنّه مصداق للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

<sup>(1)</sup> م.س، ص 329.

<sup>(2)</sup> سورة الأعراف، الآية 87.

<sup>(3)</sup> بحار الأنوار، ج44، ص 330.

ج - عندما كان الإمام عَلَيْتَكُرُ في مكّة، بعث بكتابين، الأوّل إلى رؤساء البصرة، والثاني إلى رؤساء الكوفة، جاء في كتابه إلى رؤساء البصرة: «وقد بعثت رسولي إليكم بهذا الكتاب وأنا أدعوكم إلى كتاب الله وسنَّة نبيِّه، فإنَّ السنَّة قد أميت والبدعة قد أحييت، فإن تسمعوا قولى وتجيبوا دعوتى وتطيعوا أمرى أهدكم سبيل الرّشاد»(1). أي يريد الإمام الحسين عُلاسَيّلا تأدية ذلك التّكليف العظيم وهـو إحياء الإسلام وسنّة النبـيّ الله والنّظام الإسلاميّ. وجاء في كتابه إلى أهل الكوفة: «فلعمري ما الإمام إلّا العامل بالكتاب والآخذ بالقسط والدائر بالحقّ والحابس نفسه عن ذات الله، والسلام» (2). الإمام ورئيس المجتمع الإسلاميّ لا يمكن أن يكون فاسقًا فاجرًا خائنًا مفسدًا بعيدًا عن الله، بل يجب أن يكون عاملًا بكتاب الله، وذلك بالطبع على مستوى المجتمع، لا أن يحبس نفسه في غرفة الخلوة للصّلاة، بل أن يحيى العمل بالكتاب على مستوى المجتمع، ويأخذ بالقسط والعدل ويجعل الحقّ قانون المجتمع. ولعلّ معنى الجملة الأخيرة هو أنّه يثبّت نفسه على الصّراط الإلهيّ المستقيم بأيّ نحو حتّى لا يقع أسير الإغراءات الشّيطانيّة والماديّة. أَى إِنَّ الإمام عُلِيِّكُلارٌ قد بيِّن هدفه من الخروج.

<sup>(1)</sup> أبو مخنف الكوفي، وقعة الطف، تحقيق وتصحيح محمد هادي اليوسفي الغروي، نشر جماعة المدرسين، الطبعة الثالثة، 1417هـ، قم ـ إيران، ص107.

<sup>(2)</sup> م. ن، ص 96.

د-كان الإمام عَلِيَهُ بعد خروجه من مكّة يُخاطب النّاس في كلّ منزل ينزل فيه؛ عندما (واجه الحسين عَلِيَهُ جيش الحرّ) وسار بأصحابه في ناحية، والحرّ ومن معه في ناحية، حتّى بلغ «البيضة» خاطب الإمام عَلِيَهُ أصحاب الحرّ، فقال: «أيها النّاس إنّ رسول الله في قال: من رأى سلطانًا جائرًا مستحلًا لحُرم الله، ناكثًا لعهد الله، مخالفًا لسنّة رسول الله، يعمل في عباد الله بالإثم والعدوان، فلم يُغيّر عليه بفعل ولا بقول، كان حقًا على الله أن يُدخله مدخله»(أ). فالنبيّ في بيّن ما يجب عمله إذا انحرف النّظام الإسلاميّ، وقد استند الإمام الحسين عَلَيْهُ إلى قول النبيّ هذا.

فالتكليف هو أن «يُغيِّر بفعل أو قول»، فإذا واجه الإنسان مثل هذه الظّروف، وكان الظّرف مؤاتيًا كما تقدّم، وجب عليه أن يثور ضدّ هذا الأمر ولو بلغ ما بلغ، سواء أدّى ذلك لأنّ يُقتل، أو أن يبقى حيًّا، أو أن ينجح في الظّاهر أو لا ينجح؛ يجب على كلّ مسلم في مثل هذه الحال أن يثور. وهذا تكليفُ قال به النّبيّ في ثم قال عَليَهُ : «وإنّي أحق بهذا» (2)، لأنّي سبط النبيّ في فإذا كان النبيّ فقد أوجب هذا الأمر على المسلمين فردًا فردًا، فإنّ سبط النبيّ في ووارث علمه وحكمته الحسين بن علي عَليَهُ سيكون أحق بالثّورة؛ «فإنّي خرجت لهذا الأمر»، فيُعلن عن سبب وهدف ثورته وهو لأجل «التغيير» أي الثّورة ضدّ هذا الوضع السّائد.

<sup>(1)</sup> م.س، ص172.

<sup>(2)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 44، ص 382.

هـ كان للإمام الحسين في منزل عُذيب، ـ حيث التحق به أربعة نفر: بيانُ آخر، قال لهم الإمام عَلَيْتُلِيِّ : «أما والله إنّي لأرجو أن يكون خيرًا ما أراد الله بنا قُتلنا أم ظفرنا» (1). وهذا دليل على ما تقدّم أنّه لا فرق سواء انتصر أم قُتل، يجب أداء التكليف.

وفي أوّل خطبة له عَلَيْ عند نزوله كربلاء، يقول عَلَيْ : «وإنه قد نزل من الأمر ما قد ترون» إلى أن يقول: «ألا ترون إلى الحقّ لا يُعمل به وإلى الباطل لا يُتناهى عنه؟ ليرغب المؤمن في لقاء ربّه حقًا...»(2) إلى آخر الخطبة.

إنّ ثورة الإمام الحسين عَلَيْكُ ، إذًا، كانت تأديةً لواجب، وهذا الواجب يتوجّه إلى كلّ فرد من المسلمين عبر التاريخ، وهو أنّه على كلّ مسلم لزوم الثّورة حال رؤية تفشّي الفساد في جذور المجتمع الإسلاميّ بحيث يُخاف من تغيير كلّي في أحكام الإسلام؛ بالطّبع، بشرط أن تكون الظّروف مؤاتية، وعُلم بأنَّ لهذه الثورة نتيجة؛ أمّا مسألة البقاء على قيد الحياة وعدم القتل وعدم التعرّض للتعذيب والأذى والمعاناة، فهذه الأمور ليست من الشّروط. فالحسين عَلَيْكُ قد ثار وأدّى هذا الواجب عملياً ليكون درسًا للجميع.

لقد قام الإمام الحسين بن علي عَلَيْ الله وأيقظ وجدان النّاس. لهذا ظهرت تلك النّهضات الإسلاميّة الّتي بدأت واحدة تلو الأخرى، بعد شهادة الإمام الحسين عَلَيْ والّتي جرى قمعها حتمًا. ولكن ليس المهمّ أن

<sup>(1)</sup> وقعة الطف، ص 174.

<sup>(2)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 44، ص 381.

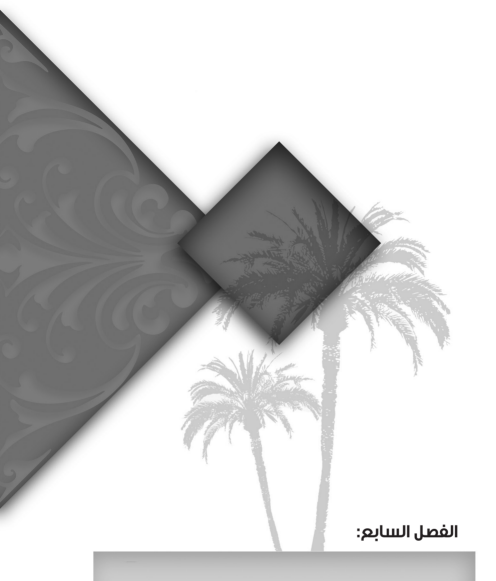
يجري قمع التحرّك من قبل العدوّ وإن كان بالطّبع مرًّا، ولكن ما هو أمرّ هـو أمرّ هـو أن يصل المجتمع إلى حيث لا يظهر أيّ ردّة فعل مقابل العدوّ، هذا هو الخطر الأكبر.

## الثّمار الطيّبة للثّورة الحسينيّة

لقد قام الإمام الحسين بن عليّ عَلَيْتُ ﴿ بعمل، أدّى إلى ظهور أشخاص في جميع عهود الحكومات الطاغوتية؛ ورغم أنَّهم كانوا أبعد عن عصر صدر الإسلام إلا أنّ إرادتهم للقتال والجهاد ضدّ جهاز الظُّلم والفساد كانت أكبر من عصر الإمام الحسن المجتبى عَلَيْ عَلَى عصر الإمام الحسن المجتبى عليهم جميعًا؛ فبدءًا من قضية قيام أهل المدينة المعروفة بالحرّة، إلى الأحداث اللاحقة وقضايا التوّابين والمختار الثقفي إلى عصر بني العبّاس، ففي الداخل هناك شعوبٌ دائمًا ما تثور. فمن ذا الّذي أوجد مثل هذه التّورات؟ إنَّه الحسين بن على عَلِيَّ إِنَّ فلو له يثر الإمام الحسين عَلِيَّ إِنَّ هل كانت لتتبـدّل هذه الروحية الكسولة والمتهرّبة من المسؤوليّة إلى روحيّة مواجهة للظلم وتحمّل المسؤوليّة؟ لماذا نقول إنّ روحيّة تحمّل المسؤوليّة كانت ميَّة؟ إنَّه بسبب أنَّ الإمام الحسين عَلَيَّ لا ذهب من المدينة، الَّتي كانت مهد الرّجال العظام في الإسلام، إلى مكّة. وكان أبناء العبّاس والزبير وعمر وأبناء خلفاء صدر الإسلام قد اجتمع واجميعهم في المدينة، ولم يكن أيُّ منهم حاضرًا أو مستعدًّا لمساعدة الإمام الحسين عَلَيْتَ لِإِنَّ الْمُعَامِدِ الْمُعَامِد في هذه الشورة الدمويّة والتّاريخيّة. إذًا، فإلى ما قبل بدء شورة الإمام الحسين عَلَيْ إِن الم يكن الخواص مستعدّين ليخطوا خطوة واحدة. أمّا

(1993/01/26)

<sup>(1)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 98، ص 347.



# حركة السيدة زينب الكبر*ئ يهي* وأحداث ما بعد كربلاء

- ملحمة زينب الكبرى عَلَيْهَالِدٌ .
- حركة الإمام السجّاد عليته في مرحلة الأسر.
  - الشّيعة بعد حادثة كريلاء.

#### ملحمة زينب الكبرى يهييه

إنّ زينب الكبرى عَيْمَ امرأة عظيمة. فمن أين تنبع هذه العظمة التي تحملها هذه المرأة الجليلة في أعين الشّعوب الإسلاميّة؟ لا يصحّ القول بأنّها نابعة من كونها كانت ابنة عليّ بن أبي طالب عَيْمَ ، أو أخت الحسين بن عليّ والحسن بن عليّ عَيْمَ ، فالنّسب لا يُمكنه دومًا أن يخلق مثل هذه العظمة، لقد كان لجميع أئمّتنا بناتٌ وأمّهاتٌ وأخوات ولكن من منهن كانت كزينب الكبرى عَيْمَ ، أو أو إنّ قيمة وعظمة زينب الكبرى إنّما تنبع من موقفها وحركتها الإنسانية والإسلامية العظيمة على أساس التكليف الإلهيّ. فعملها وقرارها ونوعيّة حركتها، كلّ ذلك منحها هذه العظمة. وكلّ من تقوم بمثل هذا العمل، حتّى ولولم تكن بنت أمير المؤمنين عَلَيْهُ ، فإنّها ستحصل على مثل هذه العظمة. فمنشأ هذه العظمة هومن هنا، أوّلًا من تشخيصها للموقف، سواءٌ قبل تحرّك الإمام الحسين عَلَيْهُ إلى كربلاء، أم في لحظات المحنة في يوم عاشوراء، أم في الأحداث القاصمة التي تلت شهادة الإمام الحسين عَلَيْهُ ؛ وثانياً من اختيارها لما يتناسب مع كلّ تلت شهادة الإمام الحسين عَلَيْهُ :

فقبل التحرّك إلى كربلاء، نجد أنّ وجهاء، كابن عبّاس وابن جعفر وشخصيّات معروفة في صدر الإسلام، ممّن يدّعي الفقاهة والشّهامة والرّئاسة قد تحيّروا ولم يكونوا يعلم ون ما يفعلون، ولكنّ زينب الكبرى لم تُصب بالحيرة، وأدركت أيّ طريق ينبغي أن تسلكه، ولم تترك إمامها وحيدًا وتذهب. فهي لم تُدرك صعوبة الطّريق فحسب، بل شعرت به أكثر من غيرها. لقد كانت امرأة حاضرة لأن تُضحّي بأسرتها لأجل أداء المهمّة، ولهذا أحضرت أطفالها وأبناءها معها. كانت تشعر بكيفيّة الواقعة. في تلك السّاعات العصيبة حيث لا يقدر أقوى النّاس على إدراك ما ينبغي عليه فعله، لقد أدركت (السيّدة زينب عَيْهَا في الله عليه المذبح الشهادة. وبعد شهادة الحسين بن عليّ عَلَيْ الله وحين أظلمت الدنيا وتكدّرت القلوب والنفوس وآفاق العالم، أضحت هذه السيّدة الكبرى نورًا ومنارةً. لقد وصلت زينب عَيْهَا إلى حيث لا يصل سوى أعظم النّاس في تاريخ البشرية ـ أيّ الأنبياء.

(1991/11/13)

في الواقع إنّ كربلاء من دون زينب عليه ما كانت لتكون كربلاء. وما كانت عاشوراء من دون زينب الكبرى عليه لله لتكون تلك الحادثة التّاريخيّة الخالدة. لقد برزت هذه الشّخصيّة لابنة عليٍّ علي المراة العادثة إلى آخرها، بحيث يشعر المرء أنّ حسينًا ثانيًا كان في لباس امرأة وفي ثوب ابنة عليّ. وفي غير ذلك، ماذا كان سيحدث بعد عاشوراء؟ لعلً الإمام السجّاد علي كان ليُقتل، ولعلّ نداء الإمام الحسين علي ما كان ليصل إلى أحد. في تلك المرحلة، وقبل شهادة الإمام الحسين بن بن

عليّ عَلَيْ الله أيضًا، كانت زينب كمواس وصديق وشخص لم يشعر الإمام الحسين عَلَيْتُل مع وجوده بالوحدة أو بالتّعب. أنّ المرء ليُشاهد مثل هذا الدّور في وجه زينب عَلَيْتُل وفي كلماتها وفي حركاتها.

لقد شعرت زينب عليه الاضطراب مرتين، وكانت قد ذكرت هـذا الاضطراب للإمام الحسين عَلَيْتُلا . أحدها، كان بعد مجيء خبر شهادة مسلم، عندما جاء الإمام ونقل بعض المسائل ووصلت الأخبار المختلفة. فحضرة زينب عَلَيْقِين هي في النّهاية امرأة ذات عواطف حِيَّاشـة وتمتلـك مشاعر المـرأة المرهفة؛ كمـا أنَّ مظهر هـذا الغليان في الشعور هم آل النبيّ الله . ففي عين الصّلابة والقدرة والشجاعة والمقاومة إزاء المصائب، نجد مرّةً أخرى أنّ هذه الأسرة نفسها هي مظهر النّبع الفوّار والزلال للرّهافة الإنسانيّة والرّحمة البشريّة، ولو ضربت الحسين بن على عَلاي مثالًا على ذلك، فهذا الّذي كان يقف أمام العالم كلُّه، أمام بيداء الذَّئاب المفترسة، ويقاوم وحده ولا يهتزّ، لكنَّـه يضطرب أمام الأشيـاء الصغيرة. مثلما حـدث عندما صُرع ذلك الغلام الحبشيّ الأسود، فجاء الإمام عِليَّيّ لا ووقف على رأسه. كان هذا غلاماً أسود ومن المخلصين والمحبّين، لعلّه جون، غلام أبي ذر، ولكن بلحاظ الوضع الاجتماعي والثّقافة الاجتماعيّة التي كانت سائدة آنذاك \_ وإن لم يكن بين المسلمين في النّهاية طبقة رفيعة جدًّا \_ فإنّه لم يكن صاحب مرتبة شريفة ورفيعة. فعندما يُقتل ـ حسنٌّ، هناك الكثيرون ممّن كانوا قد قَتلوا من أشراف الكوفة والوجهاء والمشهورين فيها، كحبيب بن مظاهر وزهير بن القين وغيرهم، من الذين يُعدّون من الكبراء

والمشهورين فيها؛ لقد استشهدوا بجانب الإمام الحسين علي الله وعندما سقطوا لم يُظهر حضرة (الإمام) مثل هذه الحركة (التي أظهرها تجاه هذا الغلام)، بل خاطب أمثال مسلم بن عوسجة قائلًا: إن شاء الله تؤجر من الله فعندما يُقتل هذا الغلام الأسود الذي ليس له أحد ولا ولد ولا أسرة تنتظره لتبكي عليه، يأتي الحسين بن علي علي المحتود ويقوم تجاهه بنفس تلك الحركة التي قام بها تجاه علي الأكبر؛ فيقف على رأسه ويضع رأسه المدمّى في حجره لكنّه لا يهدأ؛ فقد رآه الجميع كيف أنّه انحنى ووضع وجهه على وجه هذا الغلام الأسود. هكذا هي العاطفة الإنسانيّة الفوّارة!

لهذا، فإنّ زينب هي امرأة ذات عواطف ومشاعر جيّاشة، فلم تكن في ذلك الوقت امرأة عاديّة، فهي أخت الإمام الحسين عَلَيّ المنه أخت تُحبّ الإمام الحسين عَلَيّ الله إلى درجة العشق، أختُ تركت زوجها وعائلتها الإمام الحسين عَلَيّ الله إلى درجة العشق، أختُ تركت زوجها وعائلتها وأتت مع الإمام الحسين عَلَيّ الكنّها لم تأت وحدها؛ بل أحضرت معها ابنيها عونًا ومحمّدًا، من أجل أن يكونا معها على طريق الله، ولو اقتضى الأمر التضحية فليستشهدا. لقد أحسّت بالخطر في إحدى المحطّات الأمر التضحية فليستشهدا. لقد أحسّت بالخطر في إحدى المحطّات أثناء الطريق، فذهبت وعرضت الأمر على الإمام الحسين عَليت أخي أن القضيّة هي إنّ عن أشعر بالخطر وأرى الوضع خطيرًا. لقد كانت تعلم أنّ القضيّة هي قضيّة شهادة وأسر، لكنّها شعرت بالضّغط في ظلّ تلك الأحداث التي كانت تغلي لهذا راجعت الإمام الحسين عَليت وهنا لم يقل لها الإمام الحسين عَليت الله الله سوف الحسين عَليت الله الله سوف

يحدث، ما يقرب من هذا المضمون، «ما شاء الله كان»(1). ولا نرى زينب الكبرى سلام الله عليها بعد ذلك أنّها قالت شيئًا للإمام الحسين عَلَيْتُهُ أو سألت عن شيء أو أنّها شعرت بانقباض نفسيًّ وقامت بنقله إليه، سوى في ليلة عاشوراء.

وأوّل ليلة عاشوراء، هناك حيث يُمكن أن يُقال إنّ زينب الكبرى عَلَيْ الّذي قد فقدت صبرها من شدّة الغم، يقول الإمام السجّاد عَلِيّ الّذي كان مريضًا: كنت نائماً في الخيمة وكانت عمّتي زينب عَلَيْ الله على جالسة قربي تداويني، وكانت الخيمة المجاورة لنا هي خيمة أبي عَلَيْ بُن فقد كان جالسًا، وكان جون غلام أبي ذر، مشغولاً بإعداد سيف حضرة الإمام عَلَيْ ، والجميع يُهيّئ نفسه لأجل القتال في الغد؛ يقول: رأيت فجاةً أبي يدندن ويقرأ أشعارًا كان مضمونها بأنّ الدّنيا قد أدبرت والدّهر غدّار والموت قد أقبل:

#### «يا دهر أف لك من خليل

كم لك في الإشسراق والأصسيل»<sup>(2)</sup>.

فعندما كان ينشد شخصً هذا الشّعر فقد كان هذا دليـ لا على أنّه أصبح واثقًا من أنّه سوف يرتحل عن هذه الدنيا عمّا قريب. يقول الإمام السجّاد عَلَيْ : سمعت هذا الشّعر وأدركت رسالته ومعناه وعلمت أنّ الإمام الحسين عَلَيْ ينعى نفسه، ولكنّني تمالكت نفسي. نظرت لأرى عمّتي زينب عَلَيْ فجأةً وقد غرقت في حزنِ شديد، فنهضت وذهبت إلى

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج2، ص 530.

<sup>(2)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 44، ص 316.

خيمة أخيها وقالت له: أخي أراك تنعى نفسك. لقد كنّا إلى اليوم نأنس بك، وعندما رحل أبونا عن هذه الدّنيا قلنا يوجد إخوة لنا، وعندما استشهد أخي الإمام الحسين عَلِينَ في وقلت ما زال لديّ الإمام الحسين عَلِينَ في وقد استأنست بك طيلة هذه السنوات، واعتمدت عليك وأنا اليوم أراك تنعى نفسك.

لزينب عَلَيْكُو الحق في أن تتألُّم. ولعلَّ الحالة الَّتي كانت عليها زينب عَيْسَ فَي ذلك اليوم كانت حالة غير عاديّة. أنا أتصوّر أنّ الوضع الـذي كان موجودًا في ذلك اليوم (العاشر) بالنسبة لزينب كان وضعًا استثنائيًّا. فلا يُمكننا مقارنة وضعها بوضع أيّ من النّساء، ولا حتّى بالإمام السجّاد عَلِيَّلِيرٌ . لقد كان وضع زينب عِليَّكِيرٌ وضعًا صعبًا ومرهقًا إلى حدٍّ بعيد. فجميع الرجال قد استُشهدوا في يوم عاشوراء. ولم يبقَ في عصر عاشوراء رجل واحد في كلّ المخيّم سوى الإمام السجّاد عَلَيّ لللهِ الّذي كان أيضًا مريضًا وكان قد سقط هناك ولعلَّه كان في حالة من الإغماء. الآن إذا نظر المرء إلى هدا الوضع، مخيّم فيه ما يُقارب الثمانين أو الأربعة وثمانين نفرًا ما بين طفل وامرأة، محاصرون في وسط بحر من الأعداء، فكم يحتاجون من العمل والجهد؟! والبعض عطشي، والبعض جوعي، بل لعلُّه يُمكن القول بأنَّ الجميع كانوا عطشي وجوعي؛ وجميع القلوب مضطَّربة وخائفة، وأجساد الشهداء مقطّعة إربًا إربًا وقد سقطت على الأرض، بعضهم إخوتهم، وبعضهم أبناؤهم. وعلى كلّ حال لقد كانت حادثة مرّة جداً ومهولة، وكان ينبغي لشخص ما أن يجمع كلّ هؤلاء، وهذا الشخص هو زينب ﷺ.

لم تكن زينب عليه المجرّد شخص قد فقد أخاه أو ولديه أو إخوته الآخرين أو كل هؤلاء الأعزّاء، ثمانية عشر شابًّا من شباب بني هاشم والأصحاب الأوفياء؛ لقد كان هناك شيءٌ آخر لا يقلُّ أهميَّة عمَّا جرى وهو أنَّها كانت، بين كلِّ هؤلاء الأعداء، مسؤولة عن هذا الحمل الثقيل لإدارة وحراسة هذه البقيّة من النساء والأطفال الّذين تفرّقوا وتشتّتوا، كما كان عليها أن ترعى الإمام السحّاد عُلاَيِّلا أيضًا. لذا، الله وحده يعلم في بضع السّاعات تلك التي تلت وقوع الحادثة، وإلى حين حلول وقت التحرّك والرّحيل، وتحديد الأعداء ما الذي سيفعلونه بهم؛ في بضع الساعات تلك التي ضمَّت تلك الليلة المظلمة والحالكة والعصيبة، الله وحده يعلم ما الذي جرى على زينب الكبرى عَلَيَّكُلَّ . لهذا كانت زينب عَلَيَّكُم طوال هذه الساعات في حركة دائمة تركض ناحية هذا الطفل، وناحية تلك المرأة، وناحية تلك الأمّ الثكلي، وناحية تلك الأخت المفجوعة بأخيها، وناحية ذلك الطفل الرّضيع، تقوم بحركة دائمة بين الأفراد وتجمعهم وتواسيهم وتعطف عليهم. لكن في لحظة من اللحظات، كان صبرها يفيض، فتبدأ بمخاطبة أخيها، وتذهب إلى أخيها الشهيد، ملاذها الوحيد وملجأها. لدينا في الروايات أنّ زينب الكبري جاءت إلى جسد أخيها المقطع ونادت من أعماق قلبها: «يا محمّداه. صلى عليك ملائكة السماء، هذا الحسين بالعراء مرمّلُ بالدماء»(1).

(1984/10/12)

<sup>(1)</sup> وقعة الطف، ص259.

عندما يُقال أنّ الدمّ انتصر على السّيف في عاشوراء وفي واقعة كربلاء، وهو كذلك، فإنّ عامل هذا الانتصار هو زينب عُهِيِّكُ ؛ وإلا فإنّ الدمّ في كربلاء قد انتهى. واقعة عسكرية انتهت بهزيمة ظاهرية لقوى الحقّ في ميدان عاشوراء. أما ذلك الشيء الدّي أدّى إلى تبديل هذه الهزيمة العسكريّة الظاهريّة إلى انتصار قطعيٌّ دائميّ هو شخصيّة زينب الكبرى عَهِيناهِ . فالدور الذي قامت به زينب عَهِيناهُ ؛ هو أمرُ في غاية الأهميّة. وقد دلّت هذه الواقعة على أنّ المرأة ليست موجودةً على هامش التاريخ، بل هي في صلب الأحداث التّاريخيّـة المهمّة. القرآن أيضاً ناطقٌ بهذه المسألة في موارد متعدّدة، لكنّ هذه (الحادثة) مرتبطة بالتّاريـخ القريب وليست مرتبطة بالأمم الماضية؛ إنّها حادثةً حيّة ومحسوسة يشاهد فيها الإنسان زينب الكبرى عِلْهَ الله تظهر بهذه العظمة المحيّرة والسّاطعة في الميدان، وتقوم بعمل يذلّ العدوّ ويُحقّره، عدوٌّ قد انتصر في المعركة العسكريّة بحسب الظّاهر، واقتلع المعارضين وقمعهم وجلس على عرش النّصر في مقرّ سلطته وفي قصر رئاسته؛ فتسم جبينه بوصمة العار الأبدى وتبدّل انتصاره إلى هزيمة. هذا هو عمل زينب الكبرى. لقد أظهرت زينب سلام الله عليها أنَّه يُمكنها أن تُبدِّل الحجاب وعفاف المرأة إلى العزَّة الجهاديَّة، إلى جهاد عظیم.

وما بقيَ من خُطَب زينب الكبرى عَيْهَ ﴿ ، ممّا هـو في متناول الأيدي ، وما بقيَ من خُطَب زينب الكبرى عَيْهَ ﴿ . فخطبتها الّتي لا تُنسى في أسواق الكوفة لم تكن كلامًا عاديًّا، ولا موقفًا عاديًّا لشخصيّة كبرى، بل بيّنت

بتحليل عظيم أوضاع المجتمع الإسلاميّ في ذلك العصر بأجمل الكلمات وأعمق وأغنى المفاهيم في مثل تلك الظّروف. انظروا إلى قوّة الشخصيّة تلك، يا لها من شخصيّة قويّة.

فقبل يومين، كانت قد فقدت أخاها وقائدها وإمامها في تلك الصحراء، فقدته مع كلِّ الأعزَّاء والشباب والأبناء، وهذا الجمع المؤلَّف من بضع عشرات من النساء والأطفال قد أسروا وأحضروا على مرأى من أعين النَّاس وحُملوا على نياق الأسر، وجاء النَّاس للمشاهدة، وبعضهم كان يُهلّل وبعضهم كان يبكي؛ ففي خضمٌ هذه المحنة، تسطع فج أةً شمس العظمة، فتستعمل نفس اللهجة التي كان يستعملها أبوها أمير المؤمنين عَلَيْ وهو على منبر الخلافة مخاطبًا أمّته، فتنطق بالطريقة نفسها، وباللهجة والفصاحة والبلاغة نفسها، وبذلك السموّ في المضمون والمعنى نفسه: «يا أهل الكوفة، يا أهل الختل والغدر»، أيِّها المخادعون، أيِّها المتَّظاهرون، لعلَّكم صدِّقتكم أنَّكم أتباع الإسلام وأهل البيت، ولكن سقطتم في الامتحان وصرتم في الفتنة عميًا، «ألا وهل فيكم إلا الصّلف والنّطف وملق الإماء، وغمز الأعداء؟»(1)، فتصرّفكم وكلامكم لا ينسجم مع قلوبكم. لقد غرّتكم أنفسكم وظننتم أنَّكم مؤمنون، وتصوّرتم أنَّكم ما زلتم ثوريين، ظننتم أنَّكم ما زلتم أتباع أمير المؤمنين عَلِيَّ إِلَيْ ، في حين أنَّ واقع الأمر لم يكن كذلك. لم تتمكَّنوا من الصّمود والنّجاح في الفتنة، ولم تتمكّنوا من النّجاة بأنفسكم،

<sup>(1)</sup> العلَّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج45، ص 109.

«... إنما مثلكم كمثل التي ﴿نَقَضَتُ غَزَلَهَا مِنْ بَعَدِ قُوَّةٍ أَنَكُمُ لَنَّ عَذَوْرَ أَيْمَنَكُمُ دَخَلاً بَيْنَكُمُ ﴿ » (1) 2) فقد أصبحتم كالتي بدّلت الحرير أو القطن إلى خيوط، ثمّ أرجعت تلك الخيوط ونقضتها إلى قطن أو حرير، فمن غير بصيرة ووعي للظّروف، ومن غير تمييز بين الحقّ والباطل، أبطلتم أعمالكم وأحبطتم سوابقكم. فالظّاهر ظاهر الإيمان، واللسان يطفح بالادّعاءات الثوريّة، أمّا الباطن فهو باطنٌ أجوف خالٍ من المقاومة أمام العواصف المعارضة. فهذا يُعدّ من الآفات.

فبه ذا البيان القوي والكلمات البليغة، وفي ظلّ تلك الظّروف الصّعبة، تحدّثت زينب الكبرى عَنْ في في فل يكن الأمر بحيث نرى مجموعة من المستمعين يجلسون أمام زينب ويستمعون إليها وهي تتحدّث معهم كخطيب عاديّ؛ كلا، بل كان هناك عددٌ من الأعداء، وحملة الرّماح يُحيطون بهم، وكان هناك أناسٌ مذبذبون أمثال أولئك الّذين سلّموا مسلمًا إلى ابن زياد، وأولئك الّذين كتبوا الرّسائل للإمام الحسين عَنِي في وتخلّفوا عنه، وأمثال أولئك الذين كان ينبغي لهم أن يواجهوا ابن زياد في ذلك اليوم، ولكنّهم اختبؤوا في بيوتهم؛ هؤلاء كانوا في سوق الكوفة. وكان هناك عددٌ من الأشخاص الذين أظهروا ضعف النّفس، وهم الآن يشاهدون ابنة أمير المؤمنين عَنِي في فيكون.

<sup>(1)</sup> سورة النحل، الآية 92.

<sup>(2)</sup> وقعة الطف، ص259.

فكانت زينب الكبرى في مواجهة هذه الجماعات المتفاوتة الّتي لا يُمكن الثّقة بها، ولكنّها كانت تتحدّث بهذه الطّريقة المحكمة. فهي امرأة التّاريخ، وهذه المرأة لم تعد ضعيفة. ولا يصحّ اعتبارها امرأة ضعيفة. فهذا جوهر المرأة المؤمنة حيث تُظهر نفسها في مثل هذه الظّروف الصّعبة. هذه هي المرأة التي تُعدّ قدوة لكلّ الرّجال العظماء والنّساء العظيمات في العالم. فهي تُبيّن علل النّورة النبويّة والثّورة العلويّة، وتقول إنّكم لم تتمكّنوا من معرفة الحقّ في الفتنة، ولم تستطيعوا أن تعملوا بتكليفكم، وكانت النّتيجة أن يُرفع رأس فلذة كبد النبيّ على الرّماح. من هنا يمكن فهم عظمة زينب.

(2010/10/21)

## حركة الإمام السجّاد ﷺ في مرحلة الأسر

لقد كان الوضع بعد عاشوراء بالنسبة للشيعة والمعتقدين بخطّ الإمامة وضعًا مذهلًا. فوحشيّة عملاء وجلاوزة الأمويّين وما فعلوه بآل النبيّ، سواءٌ في كربلاء أم في الكوفة أم في الشّام، أرعب كلّ من كان على اتّصال بخطّ الإمامة. بالطّبع، أنتم تعلمون أنّ زبدة أصحاب الإمام الحسين عليي قد استُشهدوا في كربلاء أو في واقعة التوّابين، أمّا الّذين بقوا فلم يمتلكوا الجرأة الّتي تخوّلهم الوقوف وقول كلمة الحقّ مقابل سلطة يزيد المتجبّر، وفيما بعد مروان. جمعٌ مؤمن، لكنّه مشتّت وغير منظّم ومرعوب، وقد انصرف من النّاحية العمليّة عن طريق الإمامة والجماعة المناصرة الضّعيفة جدًّا. فكان على الإمام السّجّاد علي أن ينهض للجهاد ويجمع كلّ هذا الشّتات ويتّجه بهم نحو الحكومة العلويّة، أي نحو الحكومة الإسلاميّة الواقعية. لقد عمل الإمام السّجّاد علي في ظلّ هذه الظّروف طلله الأسلاميّة الواقعية. لقد عمل الإمام السّجّاد علي في ظلّ هذه الظّروف طلله المنهاء الإسلاميّة الواقعية. لقد عمل الإمام السّجّاد علي في ظلّ هذه الظّروف طلله المنهاء الإسلاميّة الواقعية. لقد عمل الإمام السّجّاد علي في ظلّ هذه الظّروف طلله المنهاء المناهدة وسأكتفي بذكر بعض المقاطع البارزة من حياة الإمام طللة 34 سنة وسأكتفي بذكر بعض المقاطع البارزة من حياة الإمام طللة 34 سنة وسأكتفي بذكر بعض المقاطع البارزة من حياة الإمام طللة 34 سنة وسأكتفي بذكر بعض المقاطع البارزة من حياة الإمام طللة 34 سنة وسأكتفي بذكر بعض المقاطع البارزة من حياة الإمام

السّجّاد عَلَيّ القسم الأوّل من حياة الإمام الرّابع المليئة بالمفاخر، هو القسم المتعلّق بأسره.

لقد أسر الإمام الرّابع مرّتين، وسيق إلى الشَّام بالسّلاسل والأغلال مرّتين؛ كانت المرّة الأولى من كربلاء، والمرّة الثانية من المدينة في زمن عبد الملك بن مروان. لقد كان الإمام السجّاد عُلِيَّ لِهِ تجسيدًا للقرآن والإسلام حين أسر من كربلاء مع قافلة الأسرى الحسينيين. ولحظة سقوط الشُّهداء على رمال كربلاء، بدأت ملحمة على بن الحسين عَلَيْمُ اللَّهِ . كان الأطفال، صبيـةً وإناثًا، والنّساء الفاقدات للمعيـن يُحيطون بالإمام السَّجَّاد عَلِيَّكُم في قافلة لا يوجد فيها رجل واحد، وكان على الإمام السجّاد عَلِيَّ إِنْ يقودهم جميعًا، وطوال الطّريق إلى الشّام، لم يسمح لهذا الجمع الَّذي تربطه رابطة الإيمان أن يُصاب بالتردِّد والتزلزل. عندما دخلوا الكوفة، أمر عبيد الله بن زياد بقتل كلّ رجال آل البيت، فشاهد من بين الأسرى رجلًا، فسأله: من أنت؟ فقال: أنا على بن الحسين، فهدّده بالقتل، وهنا كان أوّل ظهور وتجل للإمامة والمعنويّات والقيادة، فقال: «أبالقتل تُهدّدني»(1) في حين أنّ كرامتنا من الله الشهادة، وافتخارنا هو في أن نُقتل في سبيل الله، وإنَّنا لا نخاف الموت. فتراجع جهاز عبيد الله بن زياد أمام هذه الصّلابة.

وفي أحداث الشّام، وبعد الاحتفاظ بالإمام السجّاد عَلَيْتَ في وباقي الأسرى في وضعٍ من الاستعباد الكامل،

<sup>(1)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج.45، ص 118.

لأيّام متوالية، لقد بدا لـ (يزيد) أن يحضر الإمام السّجّاد علي معه إلى المسجد وأن يعمل على توهينه أمام النّاس من الناّحية المعنويّة، خشية أن يؤثّر إعلام معارضيه ومؤيّدي الإمام علي المنتشرين في كلّ مكان، على وضع الحكومة. فتوجّه الإمام السّجّاد علي في ذلك المسجد إلى يزيد قائلًا: أُريد أن أصعد هذه الخشبات وأتحدّث إلى النّاس. فلم يخطر ببال يزيد أنّه يُمكن لابن النبيّ، الّذي كان شابًا أسيرًا ومريضًا، والّذي كان من المفترض أن يكون طيلة هذه المدّة قد انهزم من النّاحية النّفسيّة، أن يُشكّل خطرًا عليه، فسمح له بذلك. فصعد الإمام السجّاد علي المنبر وأعلن على الملأ فلسفة الإمامة وحادثة الشّهادة، وحركة الحكومة الأمويّة الطّاغوتيّة في قلب هذه الحكومة. لقد قام بعمل هيّج أهالي الشّام، أي الطّاغوتيّة في قلب هذه الحكومة. لقد قام بعمل هيّج أهالي الشّام، أي مقابل عبيد الله بن زياد ومقابل كلّ هذا الحشد المخدوع في الشام وفي عمق الجهاز الأمويّ وفي مقابل جلاوزة يزيد من دون أن يخاف، فينطق عمـق الجهاز الأمويّ وفي مقابل جلاوزة يزيد من دون أن يخاف، فينطق بكلمة الحقّ ويُبيّن، دون أن يرى لحياته قيمةً أو قدرًا.

(1980/12/05)

لقد كان الإمام السجّاد عَلَيْ يرسم ملحمة طويلة عظيمة كبطل عظيم بأقواله وأفعاله خلال فترة الأسر والمرض هذه، والّتي تُعتبر فترة مختلفة تمامًا عن المرحلة الأساس من حياته، حيث بدأ يعمل على البنية التحتية باعتدال ودقة وهدوء، حتّى أنّه كان يجلس أحيانًا مع عبد الملك بن مروان في مجلس واحد ويتصرّف معه تصرّفًا معتدلًا وعاديًّا. أمّا في هذا المرحلة فإنّنا نُشًاهد الإمام بصورة ثائر هادر لا يسكت على أيّ كلمة.

وكان أمام الملأ يرد بأجوبة تزلزل أركان أعدائه المقتدرين.

في الكوفة نراه يخطب مقابل عبيد الله بن زياد ـ ذلك الوحش الدموي الله ين زياد ـ ذلك الوحش الدموي الله يقطر سيفه دمًا، وقد أسكره شراب قتل ابن النّبيّ وكأس الانتصار ـ بحيث يأمر بقتل الإمام عَلَيْكُلا . ولو لم تنهض زينب عَلَيْكُلا بالأمر في وقته، وترمي بنفسها على الإمام وتقول لا أدعكم تقتلونه حتّى تقتلوني قبله وأنا امرأة، فكان على ابن زياد أن يبعثهم كأسرى إلى الشام، لو لم يكن كلّ ذلك لكان هناك احتمال كبير أن يُقتل الإمام السجّاد عَلَيْكُلا .

وفي سوق الكوفة أيضًا، وبصوت واحد وزمان واحد، يخطب الإمام عَلَيْتُلِيْ هـو وعمّته زينب عَلَيْهَا وَأَخته سكينة، فيجيّشون النّفوس ويفشون الحقائق.

وفي الشّام، سواء في مجلس يزيد أم في المسجد، وأمام حشد كبير من النّاس، يُبيّن الإمام عَلَيْتُلِمُ الحقائق بأبلغ بيان. وقد تضمّنت خطبه وكلماته حقّانية أهل البيت بالخلافة، وفضحت جرائم النّظام الحاكم، وحذّر النّاس الغافلين الجاهلين بأسلوب شديد وبليغ(1).

لماذا يلجاً الإمام السجّاد عَلَيْنَ ﴿ ، في مرحلة ما بعد الأسر، إلى المهادنة والتقيّة ويُغطّي على التحرّكات الثورية والشديدة بالدّعاء واستخدام اللين، بينما يتصرّف في مرحلة الأسر بشدّة وقوّة ووضوح؟

<sup>(1)</sup> ذكر الخطبة وإماطة السّتار عن عمقها يتطلّب عملاً مستقلاً عن موضوعنا، ولكن ينبغي لكلّ من يريد أن يفسّر هذه الخطبة أن يدرسها كلمة كلمة مع الالتفات إلى هذه الأصول. تلك كانت حالة الإمام السجّاد عَلَيْتَكِلاً في مرحلة الأسر الملحمية (الكاتب).

والجواب هو أنّ مرحلة الأسر كانت فصلًا استثنائيًا، حيث كان على الإمام السجّاد عَلِيَ ، وبمعزل عن كونه إمامًا، أن يُهيّئ أرضية التحرّك المستقبليّ لإقامة الحكومة الإلهيّة والإسلاميّة، وقد كان اللسان النّاطق للدّماء المسفوكة في عاشوراء. فالإمام السجّاد عَلِيّ له يكن هنا بحقيقته، بل كان لسان الحسين عَلِي الصّامت الّذي تجلّى في هذا الشّاب الشوريّ في الشّام والكوفة. فلولم يكن الإمام السّجّاد عَلَيْ في هذا الشّاب الثوريّ في الشّام والكوفة. فلولم يكن الإمام السّجّاد عَلَيْ في هذا الشّاب اللهادر. كما أنّ مجال عمله المستقبليّ ينطلق من دم الحسين بن علي عَلِي اللهادر. كما أنّ دم الحسين عَلِي الله المن أولًا بتحذير النّاس، الشّيعيّة على طول التّاريخ. وهكذا ينبغي أن يبدأ العمل، أوّلًا بتحذير النّاس، في ظلّ هذا التّحذير تبدأ المعارضة الأصوليّة والعميقة والبعيدة المدى، ولا يُمكن أن يتحقّق هذا التّحذير إلّا باللهجة الحادة والشّديدة.

لذلك كان دور الإمام السجّاد عَلِيّ في هذا السّفر، ودور زينب عَلِيّ السّفر، ودور زينب عَلِيّ السّفر، ودور زينب عَلِيّ حمل نداء ورسالة ثورة الحسين بن عليّ عَلَيْ الله الإسلام الحسين عَلِيّ الله وكيف قُتل، سوف تؤثّر على مستقبل الإسلام ومستقبل دعوة أهل البيت عَلِيّ ، بنحو؛ ولو لم يعلموا لسوف تؤثّر بنحو آخر. وكان ينبغي بذل الجهود الكبيرة لأجل نشر هذه الحقائق على مستوى المجتمع، وكان على الإمام أن يستخدم كلّ ما لديه من ذخائر ويمضي بمثل المجتمع، وكان على الإمام أن يستخدم كلّ ما لديه من ذخائر ويمضي بمثل الاتّجاه مثل سكينة وفاطمة الصغرى ومثل زينب نفسها ومثل كلّ أسير (كلٌّ بقدر استطاعته) كحمَلة لرسالة. لقد اجتمعت كلّ هذه الطّاقات حتّى تنثر

دم الحسيان عَلَيْ المسفوك في الغربة في كلّ المناطق الإسلاميّة الّتي مرّوا بها من كربلاء إلى المدينة. وحيان دخل الإمام السجّاد عَلَيْ إلى المدينة كان عليه أن يُبيّن الحقائق أمام العيون والأنظار لحظة وصوله، فكان هذا الفصل القصير مقطعًا استثنائيًّا في حياته. المقطع التّالي يبدأ حيان يُباشر الإمام السّجّاد عَلَيْ حياته في المدينة كإنسان ذي قدر وشأن، ويبدأ عمله من بيت النبيّ في وحرمه. ولأجل بيان برنامج الإمام الرابع نحتاج إلى دراسة الأوضاع الّتي كانت سائدة وظروف زمانه أيضًا.

## الشّيعة بعد حادثة كربلاء

### بداية الحراك الشيعي

عندما جرت واقعة كربلاء سيطرت على كافّة العالم الإسلامي، وخاصّة عندما وصل الخبر إلى الحجاز والعراق، حالة من الرعب والخوف الشّديدين بين الشّيعة وأتباع الأئمّة، لأنهم شعروا أنّ حكومة يزيد لا تتورع عن ارتكاب أيّ شيء لإحكام قبضتها على كلّ شيء، حتّى ولو كان قتل الحسين بن علي عَلَيْ الله الرّسول المعروف بالعظمة والاعتبار والقداسة في كافّة أنحاء العالم الإسلاميّ. هذا الرعب الّذي ظهرت آثاره في الكوفة والمدينة بلغ ذروته بعد مرور زمان معيّن، إثر وقوع عدّة حوادث أخرى – إحداها حادثة الحرّة – فسيطر جوّ القمع الشّديد في منطقة نفوذ أهل البيت عَنيَيْ في الحجاز (وخاصّة المدينة) وفي العراق (وخاصّة الكوفة). فضعفت الاتّصالات وصار أتباع الأئمّة والمعارضون لنظام بني أميّة أقليّة وفي حالة ضعف وعدم ثبات.

وتُنقل رواية عن الإمام الصادق عَلِيَّكُ إِنَّه قال في الحديث عن أوضاع

الأئمّة الذين سبقوه: «ارتد النّاس بعد الحسين عَلَيّ إلّا ثلاثة...» (1) وذُكر في رواية أخرى أنّهم خمسة وفي بعضها أنّهم سبعة. وفي رواية عن الإمام السجّاد عَلَيْ - يرويها أبو عمر النهديّ - يقول سمعت عن الإمام أنّه قال: «ما بمكة والمدينة عشرون رجلًا يُحبّنا» (2).

وقد نقلت هذين الحديثين في هذا المجال، حتّى يتضح الوضع العامّ لعالم الإسلام بالنسبة للأئمّة وأتباعهم. فهذا القمع الذي حدث أوجد مثل تلك الحالة التي صار فيها أتباع الأئمّة عليه متفرّقين آيسين خائفين لا يملكون القدرة على التحرّك الجماعيّ. ولكن في تلك الرّواية يُكمل الإمام الصادق علي القول: «ثمّ إنّ النّاس لحقوا وكثروا»(3).

وتفصيل القضيّة المذكورة هو: بعد واقعة شهادة الإمام الحسين عَلَيْتُلارُ صار النّاس في خوف ورعب لكن ليس إلى درجة زوال تشكيلات أتباع أهل البيت. ودليل ذلك أنّه في الوقت الّذي جاؤوا بأسرى كربلاء إلى الكوفة، شوهدت التحرّكات الّتي تدلّ على وجود التنظيمات الشيعيّة.

وعند الحديث عن «التنظيمات الشيعيّة السريّة» لا نقصد نمط التنظيمات الموجود في هذا العصر، بل المقصود تلك الرّوابط العقائديّة النّي كانت تصل النّاس بعضهم ببعض وتحملهم على التّضحية والأعمال السرّية، والّتي تؤلّف في أذهاننا مجموعة واحدة.

<sup>(1)</sup> بحار الأنوار، ج 46، ص 144.

<sup>(2)</sup> م.ن، ص 143.

<sup>(3)</sup> م.ن، ص 144.

في تلك الأيّام الّتي كان فيها أهل البيت عَبِيكِ في الكوفة، يسقط في إحدى الليالي حجر وقة كُتب عليها: «لقد أرسل حاكم الكوفة رجلًا إلى يزيد في الشّام حتّى يعلم ماذا يفعل بكم. فإذا سمعتم غدًا ليلًا صوت تكبير فاعلموا أنّكم ستُقتلون ها هنا، وإذا لم تسمعوا فاعلموا أنّ الوضع سيتحسّن (1). عندما نسمع بمثل هذه وإذا لم تسمعوا فاعلموا أنّ الوضع سيتحسّن (1). عندما نسمع بمثل هذه القصّة نُدرك جيّدًا وجود شخص من الأصدقاء وأعضاء هذه التنظيمات داخل الجهاز الحاكم لابن زياد، يعلم القضايا وتطال يده السّجن ويعلم ما هي الإجراءات بحقّ المعتقلين وما سيجري عليهم، ويُمكنه بالتّكبير أن يوصل الأخبار، وبالرغم من كلّ القمع والتّشديد كانت تُشاهد مثل هذه الأمور.

مثال آخر: عبد الله بن عفيف الأزديّ، الرّجل الأعمى الّذي قام بردّة الفعل الأولى عند ورود الأسرى إلى الكوفة، وأدّى ذلك إلى استشهاده. وكذلك ما رأيناه في الشّام أو في الكوفة عندما التقى النّاس بأهل البيت بالبكاء والتلاوم وقد تكرّرت هذه الحوادث في مجلس يزيد وفي مجلس ابن زياد أنضًا.

بناءً على هذا، ومع فرض جوّ من القمع الشّديد بعد هذه الحادثة، لم ينهدم نظام عمل أتباع أهل البيت عَلَيْتُلْ ولم يحصل لهم التشتّت والضّياع. ولكن بعد مرور مدّة وقعت حوادث أخرى، ازداد معها جوّ القمع. ومن هنا يُمكن فهم الحديث «ارتدّ النّاس بعد الحسين» بأنّه يرتبط بمرحلة تلك

<sup>(1)</sup> نقل ابن الأثير هذه القصة في تاريخه الكامل (الكاتب).

الأحداث أو ما بعدها، أو مرتبط بالمقاطع الزمنية التي حصلت في هذا المجال.

وخلال هـنه المرحلة - قبل وقوع تلك الحادثة المهمّة والمفجعة - قام الشّيعـة بترتيب وتنظيم أعمالهم واستعادة انسجامهم السّابق. وينقل الطبريّ قائلًا: «فلم يزل القوم في جمع آلة الحرب والاستعداد للقتال»(1)، وهـو يقصد الشّيعة في طلب الثّأر لدماء الحسين بن علي عَلَيْ اللهِ . وكانوا يدعـون النّاس مـن الشّيعـة وغيرهم ويستجيب لهـم النّاس جماعات، وقد استمرّ هذا الوضع إلى أن هلك يزيد بن معاوية.

ولهذا نجد مع كلّ هذا الضّغط والقمع الشّديد استمرار التحرّكات - كما ينقل الطبريّ - ولعلّه لهذا السّبب تقول مؤلّفة كتاب «جهاد الشّيعة» (وهي كاتبة غير شيعيّة ولا تمتلك رؤية واقعيّة تجاه الإمام السجاد عَلَيْكُمْ ولكنّها أدركت هذه الحقيقة): «أصبح الشّيعة بعد شهادة الحسين عَلَيْكُمْ كتنظيم واحد تجمعهم الاعتقادات والروابط السّياسيّة ويعقدون الاجتماعات ولهم القادة والقوى العسكريّة. وكان التوّابون أوّل مظهر لهذه التنظيمات»(2).

وهكذا شعرنا مع تسلّل الضّعف إلى التّنظيمات الشّيعيّة إثر حادثة عاشوراء أنّ هذه التحرّكات في مقابل هذا الوضع استمرّت بنشاط لإعادة هذا التنظيم إلى سابق عهده، إلى أن جرت «واقعة الحرّة». وبرأيي فإنّ واقعة الحرّة كانت مفصلًا عظيمًا في تاريخ التشيّع وضربة كبيرة جدًّا له.

<sup>(1)</sup> بحار الأنوار، ج45، ص 356، نقلاً عن تاريخ الطبري، ج 5، ص 558.

<sup>(2)</sup> سميرة مختار الليثي، جهاد الشيعة، ص 27.

#### واقعة الحرّة

لقد جرت هذه الواقعة سنة 63 للهجرة. وتفصيلها باختصار، أنّه في سنة 62 هـ وُلّي أحد شباب بني أميّة قليلي الخبرة، على المدينة ففكّر ومن أجل استمالة قلوب الشّيعة في المدينة، أن يدعو بعضهم إلى ملاقاة يزيد. فدعا بعض أشراف المسلمين والصحابة ووجهاء المدينة – الّذين كانوا في معظمهم من محبّي الإمام السجّاد عَلَيْتَ ﴿ وَإِلَى الشَام والتقوا به ومكثوا والاستئناس به وللحدّ من الخلافات. فذهبوا إلى الشام والتقوا به ومكثوا عدّة أيّام، وأعطاهم يزيد مبالغ كبيرة من المال (بمقدار 50 ألف درهم أو مئة ألف) ثمّ رجعوا إلى المدينة.

عندما عادوا إلى المدينة ولأنهم رأوا الفجائع في بلاط يزيد بدؤوا بانتقاده والتهجّم عليه. وانقلبت القضيّة، فبدلاً من مدحه والثّناء عليه بدؤوا بالتّشهير به وقالوا للنّاس: كيف يمكن أن يكون يزيد خليفة وهو شارب للخمر، ويُلاعب الكلاب والقردة، ويُمارس أنواع الفسق والفجور؟ إنّنا نخلعه عن الخلافة. وكان على رأس هؤلاء، عبد الله بن حنظلة (١) الذي دعا النّاس إلى القيام على يزيد وخلعه.

فأدّت هذه الحركة إلى أن يأمر يزيد أحد القادة الكهول والمخضرمين لبني أميّة، ويُدعى «مسلم بن عقبة»، بالإسراع إلى المدينة وإخماد الثّورة فيها. فقدم ابن عقبة وحاصرها عدّة أيّام ثمّ دخلها وارتكب فيها أبشع وأفجع الجرائم الّتي لم يحدث مثلها في

<sup>(1)</sup> حنظلة هو الشاب الذي قبل أن يطلع فجر ليلة عرسه التحق بجيش رسول الله واستُشهد في غزوة أُحد وغسلته الملائكة ولهذا عُرف بـ «حنظلة غسيل الملائكة».

تاريخ الإسلام. وقد عُرف بعد هذه الحادثة المفجعة باسم «مسرف بن عقبة».

إنّ مجريات وتفاصيل هذه الحادثة كثيرة ولا يمكن أن أشرح كلّ الأحداث فيها، ولكن يكفي أنّها أصبحت أكبر وسيلة لإرعاب محبّي وأتباع أهل البيت، خاصّة في المدينة الّتي هرب منها من هرب وقتُل آخرون، بعضهم من أصحاب أهل البيت الخيّرين كعبد الله بن حنظلة. لقد وصل هذا الخبر إلى كافّة أقطار العالم وعُلِم أن النّظام الحاكم سوف يقف بقوّة أمام أيّة حركة من هذا القبيل، ولين يسمح بأيّ نحو من التحرّكات.

#### المختار ومصعب وحركة التوابين

الحادثة الأخرى الّتي أدّت إلى إضعاف الشّيعة، هي حادثة شهادة المختار في الكوفة، وتسلّط عبد الملك بن مروان على كامل العالم الإسلاميّ.

فبعد موت يزيد، تبعه خلفاء أحدهم معاوية بن يزيد الدي لم يحكم لأكثر من ثلاثة أشهر، ثمّ مروان بن الحكم الذي حكم لمدة سنتين أو أقل، ثمّ وصل الأمر إلى عبد الملك الذي كان أكثر خلفاء بني أميّة حنكة كما جاء بشأنه: «كان عبد الملك أشدّهم شكيمة وأمضاهم عزيمة»(1).

<sup>(1)</sup> البلاذري، أحمد بن يحيى بن جابر، أنساب الأشراف، تحقيق سهيل زكار ورياض زركلي، نشر دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، بيروت، لبنان، ج7، ص 209.

فاستطاع عبد الملك أن يقبض على زمام أمور العالم الإسلاميّ بيده، وأن يوجد نظامًا إرهابيًّا وقمعيًّا، وكان إمساكه بزمام الأمور متوقّفًا على القضاء على خصومه. فالمختار الشيعيّ قد صُفّي قبل مجيئه على يد مصعب بن الزبير. ولكنّ عبد الملك أراد أن يضع نهايةً لاستمرار حركة المختار وغيره والحركات الشيعيّة الأخرى. وبالفعل قام بذلك، حتّى عانى الشّيعة في العراق، وخاصّة الكوفة الّتي كانت في ذلك الوقت أهمّ مراكزهم، أشدّ معاناة.

(مجلة باسدار إسلام، 8)

وإن كانت حركة التوّابين الّتي حدثت عام 64 أو 65 للهجرة – حيث على الظّاهر كانت شهادتهم عام 65 – قد أوجدت جوّا جديدًا في أجواء العراق المكبوتة، لكنّ استشهادهم جميعًا عن بكرة أبيهم أعاد جوّ الرّعب والقمع إلى الكوفة والعراق. وبعد أن توفّي أعداء الجهاز الأمويّ، أي المختار ومصعب بن الزبير، ولم يكن عبد الله بن الزبير في مكّة قادرًا على أن يتحمّل المختار التابع لأهل البيت عَلَيْتُ ، فقتله بيد مصعب، وتجدّد هذا الرّعب والخوف أكثر وضعُفت الأمال. حتى جاء في نهاية المطاف عبد الملك على رأس السلطة، ولم تمرّ مددة قصيرة حتّى صار كلّ العالم الإسلاميّ تحت سلطة بني أميّة المنحوسة بكلّ اقتدارهم، وتمكّن عبد الملك من أن يحكم طيلة 20 المنة بكلّ اقتداره.

(1986/07/19)

وفي كلّ الأحوال فقد بدأت هذه الأحداث من واقعة عاشوراء، وكان لها تبعات من قبيل واقعة الحرّة وقمع حركة التوّابين<sup>(1)</sup> في العراق، وشهادة المختار، وشهادة إبراهيم بن مالك الأشتر النخعيّ، وآخرين من وجهاء الشّيعة حيث إنّه بعد شهادتهم تمّ قمع حركات التحرّر سواء في المدينة أم في الكوفة – اللتين كانتا المركز الأساس للتشيّع – وأُصيب التشيّع في العالم الإسلاميّ بحالة من القمع الشديد وغاص أتباع الأئمّة في منتهى الغربة والوحدة.

## عصر الانحطاط الفكريّ والاخلاقيّ

هناك عاملُ آخر إلى جانب هذا الرّعب وهو الانحطاط الفكريّ للنّاس، في كلّ أطراف العالم الإسلامي وأكنافه، وهو الّذي نشأ من عدم الاهتمام بتعاليم الدّين في مرحلة العشرين سنة الماضية. وفيما بعد هُجر التّعليم الدينيّ وتعليم الإيمان وتفسير الآيات وبيان الحقائق منذ زمن النبيّ في مرحلة العشرين سنة بعد عام 40 للهجرة وإلى ذاك الوقت فابتّلي

<sup>(1)</sup> كانت حركة التوّابين أوّل ردّة فعل على عاشوراء وقد جرت في الكوفة. فبعد استشهاد الإمام الحسين بدأ بعض الشّيعة يتلاومون فيما بينهم ويتعاتبون لأنّهم لم يستجيبوا لدعوة الإمام ويسرعوا إلى نصرته، ورأوا أنّه لن يغسل هذه المعصية سوى الانتقام لأبي عبد الله من قاتليه وأعدائه، ولهذا جاؤوا إلى الكوفة واجتمعوا بخمسة أعيان وزعماء للشيعة وتباحثوا. وفي النهاية جعلوا سليمان بن صرد الخزاعي قائدهم وبدؤوا بتحرّك عسكريًّ علنيًّ.

وفي ليلة الجمعة، في الخامس والعشرين من ربيع الثاني لسنة 65 للجهرة جاؤوا إلى مرقد الإمام الحسين المطهّر وبكوا وضجّوا بحيث لم يُرَ حتى يومنا هذا مثل ذلك اليوم. ثمّ ودّعوا القبر واتّجهوا إلى الشام للقتال والتحموا بالجيش الأموى حتى قتلوا عن بكرة أبيهم.

النقطة الملفتة في حركة التوّابين هي أنه رغم أنّهم في الكوفة لكنّهم اتّجهوا نحو الشام وحاربوا النّظام من أجل أن يثبتوا أنّ قاتل الإمام الحسين ليس شخصاً أو بضعة أشخاص بل إنّه نظام بأسره. (الكاتب).

النّاس بلحاظ الاعتقاد والأصول الإيمانيّة بالخواء والفراغ. عندما يضع المرء حياة النّاس في ذلك العهد تحت المجهر يتّضح هذا الأمر من خلال التواريخ والرّوايات المختلفة الموجودة. بالطّبع، كان هناك علماء وقرّاء ومحدّثون، سيأتي التعرّض لهم، لكنّ عامّة النّاس ابتُلوا بعدم الإيمان وضعف الاعتقاد ضعفًا كبيرًا. وقد وصل الأمر إلى حيث إنّ بعض أيادي جهاز الخلافة يُشكّكون في النبوّة! ذُكر في الكتب أنّ خالد بن عبد الله القسري، ويُعدّ من عمّال بني أميّة المنحطّين جدًّا والسيّئين، كان يُفضّل الخلافة على النبوّة ويقول: «إنّ الخلافة أفضل من النبوّة»، ثمّ يستدل قائلًا: «أخليفتك في أهلك أحب إليك وآثر عندك أم رسولك»(أ)؛ أي لو أنّك تركت في أهلك شخصًا يخلفك في غيبتك فهل هو أفضل وأقرب إليك أم تركت في أهلك برسالة ما من مكان معيّن؟ فمن الواضح أنّ ذاك الّذي جعلته في بيتك خليفة لكُ سيكون أقرب إليك. فخليفة الله – وهنا لا يقول خليفة رسول الله – هو أفضل من رسول الله!

إنّ ما كان يقوله خالد بن عبد الله القسريّ كان يجري على لسان الآخرين.

وعندما نظرت في أشعار شعراء العصر الأمويّ وجدت أنّه منذ زمان عبد الملك قد تكرّر تعبير خليفة الله في الأشعار إلى درجة أنّه ينسى المرء أنّ الخليفة هو خليفة النبيّ! فقد استمرّ هذا الأمر إلى زمن بني العبّاس.

<sup>(1)</sup> ابن قتيبة الدينوري، الأخبار الطوال، تحقيق عبد المنعم عامر، نشر دار إحياء الكتب العربي، الطبعة الأولى، 1960م، القاهرة، ص 346.

بني أميّه هبّواطال نومُكمُ إنّ الخليفة يعقوب بن داوودِ ضاعت خلافتكم ياقوم فالتمسوا

خليضة الله بين النزق والعود(١)

حتى عندما كانوا يريدون هجاء الخليفة كانوا يقولون خليفة الله وأينما كان الشّعراء المعروفون في ذلك الزمان كجرير والفرزدق وكُثير وغيرهم، ومئات الشّعراء المعروفين والكبار، عندما يريدون مدح الخليفة كانوا يُطلقون عليه لقب خليفة الله، لا خليفة رسول الله. وهذا نموذجُ واحد. لقد ضعُفت عقائد النّاس بهذا الشكل حتّى فيما يتعلّق بأصول الدين. أمّا أخلاقهم فقد انحطّت بشدّة.

هناك نقطة لفتت نظري أثناء مطالعتي لكتاب الأغاني لأبي الفرج، وهو أنّه في سنوات الـ 70 والـ 80 والـ 90 والمئة إلى 150، 160 تقريبًا، فإنّ أشهر المغنين والمطربين واللاعبين والعابثين في العالم الإسلامي كانوا في المدينة أو في مكّة، وكلّما كان يضيق صدر الخليفة في الشام شوقًا للغناء، ويُطالب بمغنِّ أو مطرب، كانوا يرسلون له من المدينة أو مكّة أحد المطربين المعروفين أو المغنين. فأسوأ الشعراء والماجنين كانوا في مكّة والمدينة. فمهبط وحي النبيّ ومنشأ الإسلام أضحى مركزًا للفحشاء والفساد. ومن الجيّد أن نعرف هذه الأمور بشأن تاريخ المدينة ومكّة.

<sup>(1)</sup> السيد المرتضى علم الهدى، علي بن الحسين، أمالي المرتضى (غرر الفوائد ودرر القلائد)، تحقيق وتصحيح محمد أبو الفضل إبراهيم، نشر دار الفكر العربي، الطبعة الأولى، 1998م، القاهرة، ج1، ص141.

وللأسف في الآثار التي لدينا، لا يوجد مثل هذه الأشياء، وهي أمورٌ واقعيّة حدثت. وأنا العبد أعرض لنموذج من رواج الفساد والفحشاء.

كان في مكّة شاعرٌ يُدعى عمر بن أبي ربيعة، وهو من شعراء التعري والمجون، وقد مات في أوج قدرته وفنّه الشعريّ. ولو أردنا ذكر قصص هذا الشّاعر وماذا كان يفعل في مكّة لاحتاج الأمر إلى فصل مشبّع بالتّاريخ المؤسف لذلك العصر، في مكّة والطواف ورمي الجمرات. وهذا البيت مذكور في كتاب المغنى:

بدالي منها معصم حينما جَمَّرت

وك فُّ خضيبُّ زُيِّنت ببنان(١)

ف والله ما أدري وإن كنت داريًا

بسببع رميتُ الجمر أم بثماني<sup>(2)</sup> وعندما مات عمر بن أبي ربيعة، ينقل الراوي أنّه أقيم في المدينة عزاء ً عام وكان النّاس يبكون في أزقة المدينة. ويقول إنّني أينما ذهبت كنت أجد مجموعة من الشباب، نساءً ورجالًا، واقفين ويبكون عمر بن أبي ربيعة في مكّة، فشاهدت جارية تسعى في عملها وتحمل دلواً لتُحضر الماء، وكانت دموعها تنهمر على خدّيها بكاءً على عمر بن أبي ربيعة غمًّا وأسفًا؛ وعندما وصلت إلى مجموعة من الشّباب سألوها لماذا تبكين لهذا الحدّ؟ فقالت لأنّ هذا الرّجل قد مات وخسرنا، فقال لها أحدهم، لا تحزني هناك شاعرً

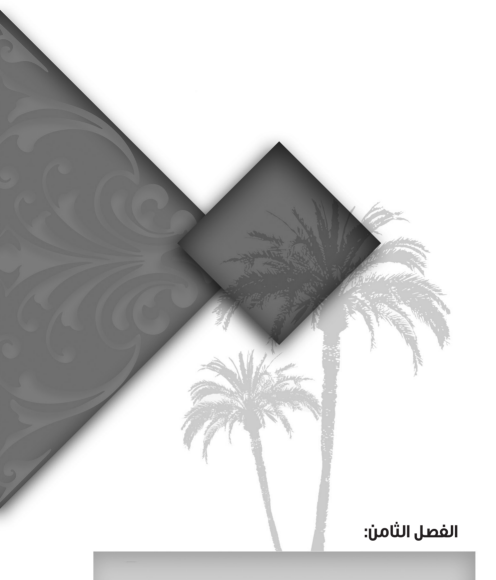
<sup>(1)</sup> ابن هشام الأنصاري، مغنى اللبيب، ج1، ص 14.

<sup>(2)</sup> ابن عساكر، أبو القاسم علي بن الحسن الشافعي، تاريخ مدينة دمشق، تحقيق علي شيري، طبع ونشر دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 1998م، ج69، ص260.

آخر في المدينة هو خالد المخزوميّ، والّذي كان لمدّة حاكمًا على مكّة من طرف علماء الشّام، وقد كان من شعراء التعرّي والمجون، كعمر بن أبي ربيعة، فذكروا لها ذاك البيت وأرادوا أن يذكروا لها بعض الأبيات الشعريّة لهذا الشّاعر، فاستمعت هذه الجارية قليلًا – وقد ذُكر في «الأغاني» هذا الشّعر وخصائصه – فمسحت دموعها وقالت: «الحمد الله الّذي لم يُخلِ حرمه». فإذا فُقد شاعرٌ جاء آخر، هذا نموذج من الوضع الأخلاقيّ لأهل المدينة.

والقصص كثيرة عن سهرات مكّة والمدينة. ولم تكن المسألة منحصرة بالأفراد المنحطين، بل شملت الجميع في المدينة، بدءًا من ذاك المتسوّل المسكين كأشعب الطمّاع المعروف الّذي كان شاعرًا ومهرّجًا ومرورًا بالأفراد العاديّين وأبناء السّوق وأمثال هنه الجارية إلى أبناء المعروفين من قريش وحتّى بني هاشم، كانوا من هؤلاء الّذي غرقوا في هذه الفحشاء. وفي زمن أمارة هذا الشّخص المخزوميّ، جاءت عائشة بنت طلحة وكانت تطوف، وكان يُحبّها، وعندما حان وقت الأذان أرسلت هذه المرأة رسالة أن لا تؤذّنوا حتّى أنهي طوافي، فأمر بعدم رفع أذان العصر! فقيل له أنت تؤخّر الأذان من أجل شخص واحد وامرأة تطوف: أوتؤخّر صلاة النّاس؟! فقال: والله لو أنّ طوافها بقي إلى الصبح لقلت لهم أن يؤخّروا الأذان إلى الصبح! هذا كان حال ذلك الزمن.

(1986/07/19)



## الإمام السجّاد ُ الله الله الله

- الظروف الاجتماعية والسياسية.
- أهداف حركة الإمام السجّاد عَلَيْتَلَهِ .
- الإمام السجّاد عَلِيتَ وتجلّيات المواجهة السّياسيّة.
  - تكتيك بداية المرحلة الثالثة لحركة الأئمّة عليقيلا.
    - مواجهة الإمام مع علماء البلاط.

#### الظّروف الاجتماعيّة والسّياسيّة

إنّ الحديث عن الإمام السجّاد عَلَيْ وكتابة سيرته عمل صعب، لأنّ الساس تعرّف النّاس إلى هذا الإمام تمّ في أجواء غير مساعدة إطلاقًا. ففي ذهن أغلب كتّاب السّيرة والمحلّلين أنّ هذا الإنسان العظيم قد انزوى للعبادة ولم يكن له أيّ تدخّل في السّياسة. حتّى أنّ بعض المؤرّخين وكتّاب السّيرة ذكروا هذه المسألة ذكرًا صريحًا. أمّا الّذين لم يقولوا هذا الأمر بصراحة فإنّ مفهومهم عن حياة الإمام السجّاد عَلَيْ ليس سوى هذا الأمر. وهذا المعنى موجودٌ في الألقاب الّتي تُنسب إليه والتّعابير الّتي يُطلقها النّاس عليه: كما يُطلق عليه بعض النّاس لقب «العليل»، في حين أنّ مرضه لم يستغرق أكثر من عدّة أيّام في واقعة عاشوراء. ومن الطّبيعي أنّ مرضه لم يستغرق أكثر من عدّة أيّام، وإن كان مرض الإمام للمصلحة أنّ كلّ إنسان يمرض في حياته عدّة أيّام، وإن كان مرض الإمام للمصلحة الألهيّة حتّى لا يُكلّف هذا العظيم بالدّفاع والجهاد في سبيل الله في تلك الأيّام، ليستطيع في المستقبل أن يحمل الحمل الثقيل للأمانة والإمامة على عاتقه، ويبقى حيًا بعد والده لمدّة 34 أو 35 سنة، تُعدّ أصعب مراحل عصور الإمامة عند الشّيعة. أنتم عندما تنظرون إلى ماضي حياة الإمام

السجّاد عَلَيْتُ سوف تجدون حوادث متنوّعة ولافتة جدًّا، كما حدث لبقيّة أئمّتنا، وربّما إذا جمعنا سير الأئمّة عَلَيْتِي معًا فلن نجد مثل سيرة السجّاد عَلَيْتِ .

إنّ سيرة كلّ إنسان بالمعنى الواقعيّ للكلمة تتضح عندما نعرف التوجّه العامّ الّذي سار عليه، ومن بعدها نقوم بملاحظة الحوادث الجزئيّة في حياته. فإذا عُرف التّوجّه العامّ، فإنّ الحوادث الجزئيّة سوف تُصبح ذات معنى، أمّا إذا لم يُعرف ذلك التوجّه أو فُهم خطأ، فإنّ تلك الحوادث الجزئيّة سوف تُصبح دون معنى أو ذات معنى خاطئ. وهذا لا يختصّ بالإمام السجّاد عَلَيْ أو باقي أئمّتنا عَلَيْ فقط، بل إنّ هذا يصدق وينطبق على سيرة الجميع.

مشلاً بخصوص الإمام السجّاد عَلَيْ نجد أنّ رسالته إلى محمّد بن شهاب الزهريّ تُعتبر نموذجًا لأحد الحوادث في حياته. فلو أخذنا هذه الحادث بنفسها، وبمعزل عن بقية الحوادث في تلك المرحلة، لا يُمكن أن نفهم شيئًا. فقد تُفهم هذه الرّسالة على أنّها من أحد الّذين ينتسبون إلى آل الرسول على الله المعروفين في ذلك الزّمان، في هذا المجال توجد عدّة آراء: هذه الرسالة يُمكن أن تكون جزءًا من جهاد واسع وأساس، ويمكن أن تكون نهيًا بسيطًا عن منكر، ويُمكن أن تكون اعتراضً شخصية على شخصية أخرى كالاعتراضات الّتي تُشاهد كثيرًا على طول التّاريخ بين شخصيتين أو عدّة أشخاص. ولا يُمكن فهم شيء من هذه القضيّة فهمًا تلقائيًّا وبمعزل عن بقيّة أحداث تلك المرحلة. والهدف من القضيّة فهمًا تلقائيًّا وبمعزل عن بقيّة أحداث الله المرحلة. والهدف من المسألة هو أنّنا إذا التفتنا إلى الحوادث الجزئية وقطعنا النّظر عن

التوجّه العامّ في حياة الإمام فلن تُفهم سيرته، لذلك لا بدّ من أن نعرف التوجّه العامّ في سيرته.

إنّ بحثنا الأوّل هو حول التوجّه العام للإمام السجّاد عَلَيْتَلِيرٌ في الحياة ونقرنه بكلماته، وأيضاً بالمفهوم العامّ لحياة الأئمّة عِلَيْتِيرٌ ثمّ نوضحه.

نحن نُشاهد بعد صلح الإمام الحسن عَلَيْكُ ، الّذي وقع في السّنة الأربعين للهجرة، أنّ أهل البيت لم يلتزموا البقاء داخل البيت والاقتصار على بيان الأحكام الإلهيّة كما يفهمونها فقط، بل نجد منذ أوّل أيّام الصّلح أنّ برنامج كلّ الأئمّة عَلَيْكُ كان يقوم على تهيئة المقدّمات لإقامة الحكومة الإسلاميّة بحسب النهج الّذي يرونه. وهذا ما نُلاحظه بوضوح في حياة الإمام المجتبى عَلَيْكُ وكلماته.

من هذه الجّهة كان عمل الإمام الحسن عَلَيْتُ عملًا عميقًا جدًّا وتأسيسيًّا. لقد عاش الإمام الحسن عَلَيْتُ مع كلّ تلك التحوّلات عشر سنوات، اجتمع حوله، في هذه المدّة، أفراد وتربّوا على يديه. توزّع قسمٌ منهم في كلّ زاوية لمواجهة نظام معاوية وإضعافه بشهادتهم واعتراضاتهم وصرخاتهم.

وفيما بعد وصل الدّور إلى الإمام الحسين عَلَيْ وقد تابع هذا العظيم ذلك النّهج نفسه في المدينة ومكّة ومناطق أخرى حتّى هلك معاوية وجرت واقعة كربلاء ثورة مفيدة جدًّا ومثمرة لمستقبل الإسلام، لكنّ ذاك الهدف الّذي كان الإمام الحسن والإمام الحسين عَلِيَ الله يسعيان لأجله تأخّر، لأنّ النّاس قد أُرعبوا وجرت تصفية الأتباع المقرّبين للإمام الحسن والإمام الحسين عَلِي الله وتسلّط الأعداء فكان وقوع ذلك

الحادث طبيعيًّا. فلولم تجرِ نهضة الإمام الحسين عَلَيْ على هذا النّحو، فإنّ التّخمين هو أنّه كان هناك مجال، فيما بعد (الإمام الحسين عَلَيْ في) وفي المستقبل القريب، لتحرّك ينتهي إلى تسليم الحكومة للشّيعة. ولا يعني هـذا الكلام أنّه لم يكن النّهوض واجبًا على الإمام الحسين عَلَيْ ، بل إنّ الظّروف الّتي كانت في هذه الثّورة كانت تفرض أن تحدث في ذلك الوقت ولا شكّ في ذلك أبدًا. لكن لولم تكن تلك الظّروف، ولولم يستشهد الإمام الحسين عَلَيْ في تلـك الواقعة، فالاحتمال الأكبر أنّ المستقبل الذي تطلّع إليه الإمام الحسن عَلَيْ كان سيتحقّق بسرعة.

لقد كان الأئمة على سعي وراء هذا الخطّ وهذا الهدف، وكانوا يسعون دائمًا لتشكيل الحكومة الإسلامية. وعندما استشهد الإمام الحسين علي في واقعة كربلاء، وأسر الإمام السجّاد علي وهوفي تلك الحالة من المرض، فمنذ تلك اللحظة، بدأت في الحقيقة مسؤولية الإمام السجّاد علي في في ولو قُدر في ذلك التاريخ أن ينجح الإمام الحسن والإمام الحسين علي في تأمين ذلك المستقبل لقام الإمام السجّاد علي في ذلك الوقت بالتحديد بهذا الأمر ومن بعده الأئمة الباقون علي في في في في على المعالم ومن بعده الأئمة الباقون على المستقبل المعالم السجّاد علي المعالم الم

بناءً عليه، ينبغي أن نبحث في مجمل حياة الإمام السجّاد عَلَيْ الإمام عن هذا الهدف الكلّي والمنهج الأصليّ، وأن نعرف دون شك أنّ الإمام السجّاد عَلَيْ كان يسعى لأجل تحقيق ذلك الهدف الّذي كان يسعى لأجل الإمام الحسين عَلِينَ الإمام الحسين عَلَيْ .

كان الإمام السجّاد عَلَيْتَلِيرٌ ، في الفترة ما بين تسلّمه للإمامة منذ عاشوراء 61 هـ. واستشهاده مسمومًا عام 94 هـ، يُتابع مسؤوليّة تحقّق ذلك

الهدف. لذلك ينبغي أن نُفسّر جزئيّات عمل الإمام والمراحل الّتي مرّ بها والأساليب الّتي استعملها، والتّوفيقات الّتي حصلت، وكلّ الأمور الّتي بيّنها، وكلّ التحرّكات الّتي قام بها، والأدعية والمناجاة الّتي جُمعت في الصحيفة السجّادية... كلّ هذا ينبغي أن يُفسَّر على ضوء الخطّ العامّ. ومن المواقف التي اتّخذها طوال مدّة الإمامة:

- 1. موقفه أمام عبيد الله بن زياد ويزيد، الذي تميّز بالبطولة والشّجاعة والفداء.
- 2. موقف ه من «مسرف بن عقبة» الذي تميّز بالهدوء، هذا الرجل الذي قام بتدمير المدينة واستباح أموالها بأمر من يزيد في السّنة الثّالثة من حكمه.
- 3. حركة الإمام أمام عبد الملك بن مروان، أقوى خلفاء بني أمية وأمكرهم، حيث تميّز موقفه بالشدّة حينًا واللين حينًا آخر.
  - 4. تعامل الإمام عَلَيْ مع عمر بن عبد العزيز.
  - 5. تعامل الإمام مع أصحابه وأتباعه ووصاياه لأصحابه.
    - 6. موقف الإمام من وُعّاظ السّلاطين وأعوان الظلمة.

كل هذه المواقف والتحرّكات ينبغي أن تُدرس بدقّة. ووفق تصوّري أرى أنّه بالالتفات إلى النّهج العام، فإنّ كل هذه الجزئيّات والحوادث سوف تكتسب معان مناسبة وواضحة. وسوف نجد عندها أنّ هذا الإنسان العظيم قد قضى كلّ حياته وسعيه في طريق الهدف المقدّس وهو عبارة عن إقامة حكومة الله على الأرض وتطبيق الإسلام، وقد استفاد من أنضج وأفضل الوسائل، وتقدّم بالقافلة الإسلاميّة، الّتي كانت بعد واقعة عاشوراء في تشرذم وتفرّق مهول،

وأنجز مهمّته العظمى ومسؤوليّته الأصيلة (الّتي سوف نشير إليها بالتفصيل لاحقاً)، والّتي قام بها كلّ أئمّتنا وجميع الأنبياء والصّالحين، مراعيًا أصول السّياسة والشّجاعة والدقّة في الأعمال. وبعد 35 سنة من الجهاد المستمرّ، الّدي لم يعرف الرّاحة أبدًا، رحل عن الدّنيا كريمًا مرفوع الرّأس موكلًا حمل ثقل الرّسالة من بعده إلى الإمام الباقر عَلَيْكُلُمْ.

إنّ انتقال الإمامة إلى الإمام الباقر عَلَيْكُلِيّ ، وهي تحمل مهمّة إقامة حكومة الله على الأرض، تظهر بصورة واضحة في الرّوايات. ففي رواية ، نجد أنّ الإمام السّجّاد عَلَيْكُلِيّ يجمع أبناء مشيرًا إلى محمّد بن علي الباقر عَلِيّكُلِيّ ويقول: «... احمل هذا الصندوق وخذ هذا السّلاح وهذه الأمانة بيدك»، وحينما فتح الصّندوق كان فيه القرآن والكتاب(1).

ولكن إذا أردنا أن ندرس تفاصيل الأحداث، علينا أوّلًا أن نُمهّد لها بالوضع السّابق لها، إذ يوجد في حياة الإمام السّجّاد فصلٌ قصير ومحدّد

<sup>(1)</sup> بصائر الدرجات، ج 1، ص 180. عن الإمام الباقر عَلَيْكُ قال: «لما حضرت علي بن الحسين الوفاة قبل ذلك أخرج سفطاً أو صندوقاً عنده فقال: يا محمد احمل هذا الصندوق، قال فحمل بين أربعة، قال فلما توفي جاء إخوته يدعون في الصندوق، فقالوا اعطنا نصيبنا من الصندوق، فقال: والله ما لكم فيه شيء ولو كان لكم فيه شيء ما دفعه إلي وكان في الصندوق سلاح رسول الله وكتبه هي ..

نذكره أوّلًا، ثمّ نقوم بعدها بشرح المسير العاديّ لحياة الإمام وتفصيل الأوضاع وأحوال الزّمان والظّروف الّتي كانت سائدة.

(مجلة باسدار اسلام، 6)

لقد بدأت حياة الإمام السّجّاد بمرحلة مليئة بالصّعاب، حيث جرت حادثة كربلاء، النّي لم تهزّ كيان الشّيعة فحسب، بل هزّت الأمّة الإسلاميّة بأجمعها. ومع أنّ القتل والأسر والتّعذيب كان شائعًا آنذاك، لكنّ قتل أولاد الرسول وأسر العائلة النبويّة ووضع رؤوس آل محمّد وأله على الرّماح والاستهانة بمن كان الرسول وأله يُقبّل ثناياه، كلّ هذا قد زلزل العالم الإسلاميّ وصعقه. فلم يكن أحد يتوقّع أنّ الأمر سوف يصل إلى هذه المرحلة. ولا أدري مدى صحّة الشّعر المنسوب للسيدة زينب وقي السيرة وننب والى المحمّد والمنسوب للسيدة زينب والمنسوب الشير الشعور معا توهمت يا شقيق فؤادي كان هذا مقدرًا مكتوبًا» أن فقد كان يشير بلنّ السياسة أضحت سياسة مختلفة، والتّشديد الذي كان يشعر به الجميع بأنّ السياسة أضحت سياسة مختلفة، والتّشديد الذي كان يشعر به الجميع أصبح أشدّ. فهذا البيت يُشير بلا شكّ إلى أنّ هذا الحدث كان غير متوقّع أن ذاك. فلهذا أخذ الهول والفزع ينتاب الأمّة الإسلاميّة حيث شاهدت ورأت ما لم تكن تتوقّعه من التّنكيل والتّعذيب.

لذا، فقد عمّ الخوف والرّعب كافّة المناطق الإسلاميّة. وباستثناء الكوفة، وذلك بفضل التوّابين وبعدها بفضل المختار؛ فإنّ الرّعب الذي ساد المدينة وغيرها من المناطق، وحتّى مكّة المكرّمة مع وجود عبد الله

<sup>(1)</sup> العلَّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 45، ص 115.

بن الزّبير الّذي ثار بعد مدّة، بسبب حادثة كربلاء المفجعة، كان رعبًا غير مسبوق في العالم الإسلاميّ.

.. بناءً عليه، فإنّ الوضع الفكريّ، وهذا الوضع من الفساد الأخلاقيّ، والفساد السياسي كان عاملًا آخر. فأغلب الشخصيّات الكبار قد تشبّثوا بفضلات الحياة المادية لرجال الحكومة آنذاك. شخصيّات كبيرة مثل محمّد بن شهاب الزهري، الذي كان في مرحلة من المراحل، من تلامذة الإمام السِّجَّاد عُلِيَّ إِنْ فقد أصبح تابعًا للجهاز الحاكم. وتلك الرّسالة المعروفة للإمام السجّاد إلى محمد بن شهاب الزّهريّ، التي هي رسالة تاريخيّـة وموثَّقـة في كتاب «تحـف العقول» وأماكن أخـر، تبيّن أي نوع من الروابط والانتماءات لأمثال هذه الشخصيّات الكبيرة. وأمثال هؤلاء أيضًا، محمّد بن شهاب، حيث نقل العلّامة المجلسيّ في البحار على ما يبدو عن جابر بن عبد الله أنّ الإمام السّجّاد عَلَيّ قال: «ما ندري كيف نصنع بالنَّاس، إن حدَّثناهم بما سمعنا من رسول الله ﷺ ضحكوا»، فهم لا يكتف ون بالرّفض بل يضحكون استهزاء، «وإن سكتنا لم يسعنا»(1). ومن ثمّ يذكر حادثة حيث نقل الإمام حديثًا لجماعة كان فيها شخصٌ استهزأ ورفض ذلك الحديث. ثمّ يذكر بشأن سعيد بن مسيّب والّزهريّ أنّهم كانوا منحرفين، وبالطّبع أنا العبد، لا أقبل ذلك بشأن سعيد بن مسيّب، فهناك شواهد عديدة على أنّه كان من حواريّى الإمام، لكن ما يتعلَّق بالزّهريّ وكثيرون غيره كان الأمر كذلك. ويُعدّد ابن أبي الحديد أسماء

<sup>(1)</sup> العلَّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 6، ص 259.

عدد من الشخصيّات ورجال ذلك الزمان من الّذين كانوا من أتباع أهل البيت عَلَيْتُ ثُمّ انحرفوا فيما بعد.

.. كان يجب إصلاح دين النّاس، وإصلاح أخلاق النّاس، وإخراج النّاس من مستنقع الفساد، كما كان يجب إعادة إحياء التوجّه إلى المعنويّات، المعنويّات التي هي لبّ لباب الدّين وروحه الأصليّ. لذا ترون أنّ أكثر الكلام المنقول عن الإمام السجّاد عَلَيْكُمْ هو في الزّهد: «إنّ علامة الزاهدين في الدنيا الراغبين عنها في الآخرة... إلخ» (1). هذه الجملة هي بداية حديث طويل مفصّل. وإنّ كان في هذا الحديث مفاهيم وإشارة إلى تلك الأهداف التي ذكرناها. أو «أولا حرّ يدع هذه اللماظة لأهلها فليس لأنفسكم ثمن إلا الجنّة ألا فلا تبيعوها بغيرها» (2).

إنّ أكثر كلمات الإمام السّجّاد عَلَيْ كانت حول الزّهد والمعارف الإسلاميّة ويُبيّنها من خلال الإسلاميّة، إلّا أنّ الإمام كان يطرح المعارف الإسلاميّة ويُبيّنها من خلال الدّعاء، وذلك لأنّ الظّروف في ذلك العهد، وكما كُنّا قد ذكرنا، كان يسودها القمع، ولم يكن الوضع ملائمًا بحيث يسمح للإمام السجّاد عَلَيْتُ بأن يتكلّم إلى النّاس ويطرح آراء مبصورة صريحة وواضحة، لم تكن الأجهزة فقط هي المانع بل النّاس أيضًا كانوا يرفضون ذلك. أساسًا، فإنّ المجتمع كان قد أصبح مجتمعاً فاسدًا ضائعاً فاقدًا للاستعداد، وكان يجب إعادة بنائه من جديد.

<sup>(1)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 75، ص 128.

<sup>(2)</sup> تحف الحقول، ص 391.

كانت حياة الإمام السّجّاد عَلَيْكُ لمدة 34 أو 35 سنة، من عام 61 هـ إلى 95 هـ، على هذا النّحو. وكلّما كان يمضي الوقت كان الوضع يتحسّن، حتّى قال الإمام الصادق عَلَيْكُ ، كما ذكرناه سابقاً، «ارتد النّاس بعد الحسين...» إلى أن قال «ثم إنّ النّاس لحقوا وكثروا». وفي زمن الإمام الباقر عَلَيْكُ وهذا الباقر عَلَيْكُ تحسّن الوضع عمّا كان عليه في زمن السجّاد عَلَيْكُ وهذا بفضل ما بذله الإمام السجّاد من جهد خلال 35 سنة.

(1986/07/19)

يظن بعض النّاس أنّه لو أراد الإمام أن يقاوم نظام بني أميّة لكان ينبغي أن يرفع راية المقاومة العسكريّة، أو أن يلتحق بالمختار، أو عبد الله بن حنظلة، أو أن يقودهما معلنًا بذلك المقاومة المسلّحة بكلّ وضوح. لكن بالنّظ ر إلى ظروف زمن الإمام السجّاد عَلَيْ ، وبالالتفات إلى هدف الأئمّة عَلَيْ ، نفهم أنّ هذا النّوع من التّفكير هو تفكيرٌ خاطئ.

فلوقام الأئمّة عِينِينِ ، ومن جملتهم الإمام السجّاد عَينِين ، في تلك الظّروف بمثل هذه التحرّكات العلنية والسّلبية ، فباليقين لما بقي للشّيعة باقية ، ولما بقيت الأرضية أو فُسح المجال لاستمرار ونموّ مدرسة أهل البيت ونظام الولاية والإمامة فيما بعد. لهذا نجد أنّ الإمام السجّاد عَينَ في قضية المختار، لم يُعلن التعاون معه ، ورغم ما جاء في بعض الروايات عن ارتباط سريّ بينهما ، إلاّ أنّه ودون شكّ ، لم يكن ارتباط علنيًا ، حتى عن ارتباط سريّ بينهما ، إلاّ أنّه ودون شكّ ، لم يكن ارتباط المختار ، ويبدو قيل في بعض الروايات إنّ الإمام السجّاد عَينَ لا يُستشعر وجود أيّ هذا الأمر طبيعيًّا جدًّا من ناحية التقيّة ، وذلك حتى لا يُستشعر وجود أيّ ارتباط بينهما ، مع العلم بأنّ المختار فيما لو انتصر فإنّه بالتأكيد كان

سيُعطي الحكومة لأهل البيت عِينِينِ ، ولكن في حال هزيمته، ومع وجود أدنى ارتباط واضح وعلني، لكانت النقمة شملت وبشكل قطعي الإمام السجّاد عَلَيْنَا و شيعة المدينة واجتثّت جذور التشيّع أيضًا. لأجل ذلك لم يُظهر الإمام عَلَيْنَا أيّ نوع من الارتباط العلنيّ به.

ورد في رواية أنّه عندما دخل مسلم بن عقبة إلى المدينة في واقعة الحرّة، لم يشكّ أحدّ على الإطلاق في أنّ أوّل شخص سيقع ضحيّة نقمته هو عليّ بن الحسين عَلَيْتَلَا الإمام السجّاد عَلَيْتَلا بتدبيره الحكيم تصرّف بحيث دفع البلاء عنه، وبذلك حافظ على استمرار المحور الأصليّ للشيعة.

وهناك روايات في بعض الكتب من جملتها «بحار الأنوار» تحكي عن إظهار التذلّل من قبل السجّاد عَلَيْكُلِيُ عند مسلم بن عقبة، ولكن هذه الرّوايات كاذبة قطعًا وذلك للأسباب التالية:

أوّلًا: هذه الرّوايات لا تستند إلى أيّ سند صحيح.

ثانياً: توجد روايات أخرى تُكذّبها وتدفعها من حيث المضمون.

توجد روايات عديدة بخصوص لقاء الإمام عَلَيْ مع مسلم بن عقبة لا تنسجم أي واحدة منها مع الأخرى، ولأنّ بعض تلك الروايات ينطبق وينسجم أكثر مع نهج الأئمّة وسيرتهم، فنحن بصورة طبيعيّة نقبلها.

على كلّ حال، مع أنّنا لا نقبل تلك الرّوايات الّتي تتحدّث عن صدور مثل هذه الأفعال عن الإمام، لكنّنا لا نشك أيضًا في أنّ الإمام لم يُقابل مسلم بن عقبة بتصرّف معاد، لأنّ أيّ تصرّف من هذا القبيل سوف يؤدّي إلى قتل الإمام، وهذا سيؤدّي بدوره إلى خسارة عظيمة لا تُجبر بلحاظ

بالطبع، كان جهاز عبد الملك - حيث إنّ معظم عهد إمامة الإمام السجّاد، البالغة ثلاثين سنة ونيّف، كانت في ظلّ هذه الحكومة - يقوم بالرّصد التام والمراقبة الدائمة لحياة الإمام السجّاد عَلَيَكُلاً، ويستخدم الجواسيس والعيون الكثيرة الّتي كانت تنقل إليه أدق التفاصيل حتّى المسائل الداخلية والخاصّة بالإمام عَلَيْكُلاً.

## أهداف حركة الإمام السجاد عيته

بعد أن اتضحت ساحة عمل الإمام السجّاد عَلَيْتُ أُشير بشكل مختصر إلى الهدف والنه الذي اعتمده الأئمّة عَلَيْتُ ﴿ . وبعد ذلك نقوم بدراسة جزئيّات حياة هذا الإمام فيما يتعلّق بهذا النّهج.

ممّا لا شكّ فيه أنّ الهدف النهائيّ للسّجاد عُلِيّ كان إيجاد الحكومة الإسلاميّة، وكما جاء في كلام الصادق عَليّ في في الله تعالى وقت عام 70 لقيام الحكومة الإسلاميّة، ثمّ بسبب قتل الإمام الحسين عَليَّ في سنة 60 في انّ الله أخّرها إلى سنة 147 ـ 148هـ، فهذا يحكي بوضوح عن أنّ الهدف النهائيّ للإمام السجّاد عَليَ في وسائر الأئمّة كان إيجاد الحكومة الإسلاميّة. ولكن كيف يمكن أن تُقام الحكومة الإسلاميّة في مثل تلك الظّروف؟ إنّ هذا يحتاج إلى عدّة أمور:

1. ينبغي أن تدوّن وتُدرس وتُنشر المدرسة الإسلاميّة الحقيقيّة، الّتي يحمل علمها الأئمّة على الأساس المدرسة الّتي هي أيضًا المبنى الأساس للحكومة الإسلاميّة. بعد أن انفصل المجتمع الإسلاميّ ولمدّة طويلة من الزّمن عن الفكر الإسلاميّ الصّحيح، كيف يمكن إقامة حكومة

على أسس الفكر الإسلامي الأصيل في حين أنّ الأرضيّة الفكريّة لم يتمّ تحقيقها بين النّاس، ولم تدّون تلك الأحكام الأصيلة؟

إنّ أعظم الأدوار الّتي مارسها الإمام السجّاد عَلَيْكُ هي أنّه دوّن الفكر الأصيل للإسلام: كالتوحيد، والنبوّة، وحقيقة المقام المعنويّ للإنسان، وارتباطه بالله. وأهمّ دور أدّته الصّحيفة السجّادية هو في هذا المجال. فانظروا إلى هذه الصّحيفة، ثمّ جولوا ببصركم في أوضاع النّاس على صعيد الفكر الإسلاميّ في ذلك الزّمن ستجدون مدى المسافة الّتي تفصل بين الاثنين.

ففي ذلك الزّمن الّـذي كان يسير فيه المسلمون في كلّ أنحاء العالم الإسلاميّ نحو الحياة المادّيّـة والملذّات، بدءًا من شخص الخليفة عبد الملك بن مروان، إلى العلماء المحيطين به (ومن جملتهم محمّد بن شهاب الزهـريّ، وسوف أذكر أسماء علماء البلاط فيما بعـد)، نزولًا إلى جميع الّذين كانوا يغوصون في بحر الدنيا والماديات، يقف الإمام السجّاد عَلَيَهُ ويقول مخاطبًا النّاس: «أولا حرّ يدع هذه اللماظة لأهلها؟»(1).

ففي هذه الجملة يوضح الإمام أنّ الفكر الإسلاميّ الأصيل كان عبارة عن جعل الهدف للمعنويّات، والتحرّك للوصول إلى الأهداف المعنوية والإسلاميّة، وجعل الإنسان يرتبط بالله عبر التكليف. وهذا هو الموقف المقابل تمامًا لحركة النّاس الماديّة في ذلك الزّمن. كان على الإمام السجّاد عَلَيْ أن يقوم بعملٍ كبيرٍ لأجل أن يحفظ الفكر الأصيل للإسلام

<sup>(1)</sup> تحف العقول، ص391.

في فضاء المجتمع الإسلاميّ. وكانت هذه الحادثة بداية أعمال الإمام السجّاد عَلَيْتُلِيرٌ.

2. تعريف النّاس إلى أحقّية أولئك الّذين ينبغي أن يتسلّموا زمام الحكم. إذ كيف يُمكن لأهل البيت تشكيل حكومة في الوقت الّذي كان الإعلام والتبليغ ضدّ آل الرسول قد ملا العالم الإسلاميّ طوال عشرات السنين حتّى عصر الإمام السجّاد عَلَيْ ، وفيه ظهرت الأحاديث الموضوعة عن رسول الله على والّتي تُخالف حركة أهل البيت بل إنّها في بعض الموارد تشتمل على سبّهم ولعنهم، وقد نُشرت بين أناس لم يكن لديهم أي اطّلاع على المقام المعنويّ والواقعيّ لأهل البيت.

لهذا، فإنّ أحد الأهداف والتحرّكات المهمّة للإمام السجّاد عَلَيْكُلُهُ كَان يرتبط بتعريف النّاس إلى أحقّية أهل البيت، وأنّ مقام الولاية والإمامة والحكومة حقُّ ثابت لهم وهم الخلفاء الواقعيّون للنبيّ في . وهذا الأمر، إلى جانب أهميّته العقائدية والفكريّة، فإنّ له ماهيّة سياسيّة وهي الارتباط بالحركة السّياسيّة المناهضة للنّظام الحاكم.

3. كان على الإمام السجّاد عَلَيْكُ أن يؤسّس الأجهزة والتشكيلات النّبي يُمكن أن تكون منطلقًا أصليًّا للتحرّكات السّياسيّة المستقبليّة، ففي مجتمع ممزّق، يعيش تحت أنواع القمع والفقر والتضييق الماليّ والمعنويّ، حتّى أنّ الشّيعة عاشوا من الرّعب والتضييق إلى درجة أنّ تشكيلاتهم تلاشت، فكيف يُمكن للإمام السجّاد عَلَيْكُ أن يبدأ عمله وحيدًا أو مع مجموعة قليلة وغير منظّمة؟ لهذا كان همّ الإمام السجاد عَلَيْكُ أن يبدأ بتشكيل هذه التّنظيمات الّتي كانت، برأينا،

موجودة منذ أيّام أمير المؤمنين عَلَيْتَ فِي غير أنّها ضعفت وتلاشت إثر واقعة عاشوراء والحرّة وثورة المختار.

بالنتيجة نجد كان للإمام السّجّاد ثلاثة أعمال أساس:

الأول: تدوين الفكر الإسلاميّ بصورة صحيحة وطبق ما أنزل الله، بعد مرور أزمنة من التحريف والنسيان عليه.

الثاني: إثبات أحقّية أهل البيت في الخلافة والولاية والإمامة.

الثالث: إيجاد التشكيلات المنسجمة لأتباع أهل البيت عَلَيْهَ فِي وأتباع التشيّع.

هذه الأعمال الثلاثة الأساس هي الّتي ينبغي أن ندرسها ونبحث فيها لنرى أيّ واحد منها قد تحقّق في حياة الإمام السجّاد عَلَيْتَ اللهِ.

إلى جانب هذه الأعمال، كان هناك أعمال أخرى هامشية أو ضمنية وتحرّكات قام بها الإمام وأتباعه لأجل اختراق ذلك الجوّالمرعب والقمعيّ. ففي ظلّ الإجراءات الأمنية المشدّدة الّتي كان يفرضها الحكم، نلاحظ مواقف عديدة للإمام عَلَيْ أو أتباعه كان الهدف منها كسر حواجز القمع وصناعة بعض الأجواء الملائمة واللطيفة، خاصة مع الأجهزة الحاكمة أو التابعة لها، مثل المواقف الّتي حدثت بين الإمام عَلَيْ وعبد الملك عدّة مرات، أو الأمور الّتي جرت مع العلماء المنحرفين والتّابعين لعبد الملك (من قبيل محمّد بن شهاب الزهريّ) كلّ ذلك لأجل خرق ذلك الجوّالمتشدّد.

إنّ الباحث عندما يستعرض الرّوايات، سواء الأخلاقيّة منها أم الرّسائل الّتي نقلت عن الإمام أو المواقف الّتي صدرت عنه،

وذلك على أساس ما بيناه، فإنه سوف يجد لها المعاني المناسبة؛ وبتعبير آخر سوف يرى أنّ جميع تلك التحرّكات والأقوال كانت ضمن الخطوط الثّلاثة الّتي أشرنا إليها والّتي كانت تصبّ جميعًا في دائرة إقامة الحكومة الإسلاميّة. وبالتأكيد لم يكن الإمام يُفكّر في إيجاد حكومة إسلاميّة في زمانه لأنّه كان يعلم أنّ وقتها في المستقبل، أي في الحقيقة في عصر الإمام الصادق عَلَيْ .

(مجلة باسدار اسلام،8)

وبهذه الأعمال الثّلاثة سوف تنهيّا أرضيّة إقامة الحكومة الإسلاميّة والنّظام العلّويّ. لقد ذكرتُ سابقًا، وأؤكّد على ذلك الآن أيضًا، أنّ الإمام السجّاد عَلَيْ له لم يكن يرى أنّه سيتمّ تحقيق الحكومة الإسلاميّة في زمانه (وهذا بخلاف ما عمل لأجله الإمام الصادق عَلَيْ في زمانه)، فقد كان معلومًا بأنّ الأرضيّة في عصر الإمام السجّاد عَلَيْ لم تكن معدة لذلك، وكان حجم الظّلم والقمع والجهل كبيرًا إلى درجة يصعب معها إزالتهم خلال هذه السّنوات الثلاثين. فكان الإمام السجّاد عَليَ الإمام السجّاد عَليَ الإمام السجّاد عَليَ الإمام السجّاد عَليَ الإمام معها أزالتهم خلال هذه السّنوات الثلاثين. فكان الإمام السجّاد عَليَ الإمام السجّاد عَليَ الإمام من خلال القرائن العديدة، نفهم أيضًا أنّ الإمام من خلال القرائن العديدة، نفهم أيضًا أنّ الإمام من خلال المام السجّاد عَليَ الله عن يعد المهادة الإمام الباقر عَليَ أن الم يكن في تصوّر أيّ منهما أنّه ستُقام هذه الحكومة في زمانه، ولهذا كانا يعملان على المدى البعيد. وسوف نستشهد على هذه الفكرة بكلمات الإمام السجّاد عَليَ المدى البعيد. وسوف نستشهد على هذه الفكرة بكلمات الإمام السجّاد عَليَ المدى البعيد. أفضل المصادر وأكثرها أصالة للتعرّف إلى سيرة حياته عَلَيْ الماكلة المناه الله المسادر وأكثرها أصالة للتعرّف إلى سيرة حياته عَلَيْ الماكلة المعرة بلاما السجّاد على الماكلة الماكلة الماكلة الماكلة الماكلة الماكلة الماكلة الماكلة المعرة حياته عَلَيْ الماكلة 
حياة كلّ الأئمّة عَلَيْهِ في عاية الأمر – وكما أشرنا إليه سابقًا – أنّنا نفهم هنه البيانات بصورة صحيحة عندما نطلّع على حركة الأئمّة ومقصدهم من الجهاد والمواجهة والسّعي والسّير، وبغير هذه الصّورة قد نفهم معاني هذه الكلمات – الّتي سوف أبينها – مغلوطة. وبعد أن اطّلعنا على بعض تلك الحوادث، والّتي استفدناها ببركة كلمات الأئمّة عَلَيْهَ موف نعتمد على نفس المصادر وسنرى أيّ استنتاجات صحيحة نُحصّلها.

قبل أن ندخل في صلب البحث ينبغي أن نُذكّر بنقطة موجزة وهي أنّه بسبب مرحلة القمع الشّديد الّتي كان يعيشها الإمام السجّاد عَلَيْ ، لم يستطع أن يُبيّن لنا تلك المفاهيم بصورة واضحة ولذلك كان يستفيد من أسلوب الموعظة والدّعاء (خاصة أدعية الصحيفة السجّادية الّتي سوف نتعرّض لها فيما بعد والبيانات والروايات الّتي نُقلت عن الإمام عَلَيْ والّتي كانت تطغي عليها حالة الموعظة)، حيث كان الإمام ضمن بيان الموعظة والنصّيحة يُبيّن ما أشرنا إليه سابقًا؛ وبهذا اتّبع الإمام السجّاد عَلَيْ في منهجًا حكيمًا وشديد الحذاقة. وبذلك الأسلوب الّذي ظاهره موعظة النّاس ونصحهم، أدخل الإمام عَلَيْ إلى أذهانهم ما يُريده، وهذا من أفضل أشكال التّعاطي الأيديولوجيّ والفكريّ الصحيح.

# الإمام السجّاد ﷺ وتجلّيات المواجهة السّياسيّة

ما سنقوم بدراسته هنا هو كلمات الإمام السجّاد عَلَيْتُلِيرُ الواردة في كتاب «تحف العقول» حيث نُشاهد عدّة أنواع من الأسلوب المذكور والّتي تُشير إلى طبيعة الجهات المخاطبة.

أحد تلك الأنواع هو الكلمات الموجّهة إلى عامّة النّاس، والّتي يظهر فيها أنّ المستمع ليس من الجماعة المقرّبة والخاصّة للإمام أو من الكوادر التّابعين له. وفي هذه الخطابات يستند الإمام عَلَيْتَلِيْ دائمًا إلى الآيات القرآنية، لماذا؟ لأنّ عامّة النّاس لا ينظرون إلى الإمام السجّاد عَلَيْتَلِيْ كامام، بل يطلبون الدّليل في كلماته، ولهذا كان الإمام يستدلّ إمّا بالآيات أو بالاستعارة من الآيات. ولعلّه في هذه الرّوايات، قد استخدم في 50 موردًا أو أكثر آيات قرآنيّة إمّا بصورة مباشرة أو بطريق الاستعارة.

أمّا في الخطاب الموجّه إلى المؤمنين نجد الأمر يختلف، لأنّ هؤلاء المؤمنين يعرفون الإمام السجّاد عَلَيْكُ وقوله مقبول عندهم، لهذا لم يكن يستند في كلامه إلى الآيات القرآنية. ولو أحصينا كلّ كلامه الموجّه

إليهم لوجدنا أنّ استخدام الآيات القرآنية فيه قليل جدًّا.

في رواية مفصّلة من كتاب «تحف العقول» تحت عنوان: «موعظته لسائر أصحابه وشيعته وتذكيره إيّاهم كلّ يوم جمعة» (1) ، نجد أنّ دائرة المستمعين واسعة وهذا ما نستنتجه من القرائن المفصّلة الواردة فيها. فلم يستخدم الإمام عَلَيْ في هذه الرّواية كلمة «أيّها المؤمنون» أو «أيّها الإخوة»، وأمثالها، حتّى نعلم أنّ خطابه موجّه إلى جماعة خاصّة، ولكنّه قال «أيّها النّاس» وهذا يُشير إلى عموميّة الخطاب. في حين أنّه في بعض الروايات الأخرى كان الخطاب موجّهًا بصورة خاصّة إلى المؤمنين.

ثانياً؛ لا يوجد في هذه الرواية تصريحٌ بشيء معارض للجهاز الحاكم، بل انصرف كلّ الخطاب لبيان العقائد وما ينبغي أن يعرفه الإنسان، وذلك بلسان الموعظة. فالخطاب يبدأ هكذا: «أيها النّاس، اتقوا الله واعلموا أنّكم إليه راجعون…». ثمّ يتطرّق الإمام علي إلى العقائد الإسلامية ويوّجه النّاس إلى ضرورة فهم الإسلام الصّحيح. وهذا يدلّ على أنّهم لا يعرفون الإسلام الصحيح، وهو يريد بذلك إيقاظهم من غفلة الجهل إلى معرفة الإسلام وتعاليمه.

فانظ روا مث لاً كيف يستفيد الإمام السّجاد عَلَيَكُو من الأسلوب الجدّاب، حيث يقول هنا: «ألا وإنّ أوّل ما يسألانك عن ربّك الّذي كُنتَ تعبده»(2) ويمضي على هذا المنوال ناصحًا، ويُخوّف من ذلك الوقت الّذي يوضع المرء في قبره ويأتى منكر ونكير لمساءلته. وبهذا يريد أن يوقظ

<sup>(1)</sup> تحف العقول، ص 249.

<sup>(2)</sup> م.ن.

فيهم الدّافع لمعرفة الله وفهم التوحيد، «وعن نبيّك الله وعن أرسل إليك»، ثمّ الدافع لفهم النبوة، «وعن دينك الله كنت تدين به، وعن كتابك الله كنت تتلوه...»(1).

وأثناء عرضه لهذه العقائد الأصيلة والمطالب الأساس للإسلام، كالتوحيد والنبوّة والقرآن والدين، يُبيّن هذه النقطة الأساس بقوله عَلَيْتُلانِ: «وعن إمامك النَّذي كنت تتولُّاه»(2)، فهو هنا يطرح موضوع الإمامة. وقضيّة الإمامة عند الأئمّة تعنى قضيّة الحكومة أيضًا، إذ لا يوجد فرق بين الولاية والإمامة على لسان الأئمّة عليه الله الله على الله على الله على الله على الله عند بعض النَّاس ولكن هاتين القضيَّتين - الولاية والإمامة ـ على لسان الأئمَّة أمرٌ واحدٌ والمراد منهما واحد. وكلمة «الإمام» المقصودة هنا تعنى ذلك الإنسان المتكفِّل بإرشاد النَّاس وهدايتهم من الناحية الدينيَّة، والمتكفَّل أيضًا بإدارة أمور حياتهم من النّاحية الدنيويّة، أي خليفة النبيّ عليه الله المرابق الله الله الله المرابق الله المرابق الله الله المرابق المرابق الله المرابق الله المرابق الإمام هو قائد المجتمع، أي ذلك الإنسان الّذي نتعلّم منه ديننا وتكون بيده إدارة دنيانا أيضًا، بحيث تكون إطاعته في أمور الدّين والدّنيا واجبة علينا. في عالم التشيّع تعرّضت هذه القضيّة (دور الإمام) إلى فهم خاطئ طيلة قرون متتالية. ففي السّابق، كان النّاس يتصوّرون أنّ الإمام يتفرّد بحكم المجتمع، وهو الَّذي ينبغي أن يُدير أمور الحياة بيده وبجهده الذاتيّ: فيُحارب ويُصالح ويعمل ويُنفّ ذ كلّ طلب بنفسه؛ فهو يأمر النّاس وينهاهم من جهة، وفي نفس الوقت هو الَّذي يُنفَّذ هذه الأمور وحده لإصلاح دينهم!

<sup>(1)</sup> م.س، ص 249.

<sup>(2)</sup> م.ن.

واليوم أيضًا لقد تعرّضت هذه القضيّة للفهم الخاطئ بحيث أصبحنا نعتبر أنّ الإمام في عصر الغيبة ليس سوى عالمًا دينيًّا، وهذا بالطبع تصوّرُ خاطئ. لفظة «الإمام» تعني المتقدّم والقائد. فالإمام الصادق عَلَيْتُهُ عندما كان يُخاطب النّاس في منى أو عرفات بقوله: «أيها النّاس إنّ رسول الله كان الإمام» كان يُشير إلى أنّ الإمام هو الّذي يتوّلى أمور النّاس الدينية والدنيويّة.

لقد كان هذا المعنى يُفهم فهمًا خاطئًا في المجتمع الإسلاميّ، أيّام حكم عبد الملك بن مروان وفي عصر الإمام السجّاد عَلَيْ وذلك لأنّ إمامة المجتمع، وهي إدارة شؤون حياة النّاس وبسط نظام العيش الّذي يُمثّل قسمًا مهمًّا من الإمامة، قد سُلبت من أهلها وأُعطيت إلى من لا أهليّة لهم بها، حيث كانوا يُلقّبون أنفسهم بالأئمّة ويعرفهم النّاس بذلك. فالنّاس كانوا يُطلقون لقب الإمام على عبد الملك بن مروان، ومن قبله أبيه وقبلهما يزيد وغيره. وقد قبلوهم على أساس أنّهم قادة المجتمع والحكّام على النّظام الاجتماعيّ للنّاس. وقد ترسّخ ذلك في أذهان النّاس.

وهكذا عندما كان الإمام السجّاد عَلَيْكُلُرُ يقول إنّك ستُسأل عن إمامك في القبر، كان يُشير إلى أنّك هل انتخبت الإمام المناسب والصّحيح؟ وهل أنّ ذلك الشّخص الّذي كان يحكمك، ويقود المجتمع الّذي تعيش فيه هوحقاً إمام؟ وهل هو ممّن رضي الله عنه؟ لقد كان الإمام بهذا الكلام يوقظ النّاس ليجعل هذه القضيّة حسّاسة في نفوسهم.

<sup>(1)</sup> الكافي، ج4، ص466.

بهده الطريقة كان الإمام يحيي قضية الإمامة؛ فلمّا لم يكن الجهاز الأمويّ الحاكم يرضى بأن يتمّ الحديث عنها، استخدم الإمام أسلوب الموعظة. (كانت هذه من إحدى الوسائل الهادئة الّتي استخدمها الإمام في هذا المجال، وسوف نُشير لاحقًا إلى أساليب أكثر تشدّدًا).

بناءً على هذا، ففي البيان العام الموجّه إلى عامّة النّاس نجد أنّ إمامنا، وبلغة الموعظة، يُحيي المعارف الإسلاميّة، وخاصّة تلك المعارف الحسّاسة في ذهن النّاس، ويسعى لأجل أن يتعرّف النّاس إليها ويتذكّروها. ويُمكن الالتفات في هذا النوع من الخطاب إلى نقطتين اثنتين:

الأولى: أنّ هـذا الأسلوب البيانيّ للإمام لم يكن تعليميًّا، بل هو من نوع التّذكير. أي إنّ الإمام لم يكن يجلس ليُبيّن للنّاس دقائق التّوحيد، أو ليُفسّر لهم مسألة النبوّة، وإنّما يُذكّرهم بها. لماذا؟ لأنّ المجتمع الّذي كان يعيش فيه الإمام السجّاد علي لم تكن تفصله عن مرحلة النبيّ مسافة زمنية كبيرة حتّى ينحرف كليًّا عن العقائد الإسلاميّة. بل كان هناك الكثير من الأشخاص الّذين عايشوا رسول الله ومرّت عليهم مرحلة الخلفاء الراشدين، وقد عاصروا أئمّتنا العظام من أمير المؤمنين علي إلى الإمام الحسن علي وإلى الإمام الحسين علي فيها المؤمنين علي الإمام الحسن علي المناهية لم يكن الوضع قد وصل إلى مرحلة يُعاني فيها المجتمع الإسلاميّ من الانحراف العقائديّ والأصوليّ.

بالنسبة لمسألة التوحيد والنبوّة والمعاد والقرآن. نعم، كانت هذه المسائل تدريجيًّا تخرج من ذاكرتهم، وكانت الحياة المادّية تُحيط بهم إلى درجة تُنسيهم الفكر الإسلاميّ والعقيدة الإلهيّة.

كانت الحياة الدنيوية والمادية تسري في المجتمع بحيث لا تُبقي في أذهان النّاس أيّ توجّه للمسابقة في مضمار المعنويّات والخيرات. وإذا وُجد هذا الأمر فإنّه لم يكن ليتعدّى القشور والسّطوح. أمّا بالنّسبة للمفهوم الّدي كان يحمله النّاس في زمن رسول الله في والعصر المتصل به، عن التوحيد والحساسية المتميّزة تجاهه، فقد كانوا يفتقدونه في عصر الإمام. وهذا ما كان يستدعي التذكير حتّى يرجع الأمر إلى سابق عهده، لا أنّ هناك أشياء محرّفة ينبغي أن تُصحّح.

وهذا بخلاف المراحل اللاحقة، كمرحلة الإمام الصادق على المسألة حينها لم تكن على هذه الشّاكلة. فقد ظهر في ذلك الوقت الكثير من المتكلّمين والمتفلسفين والمفكّرين، وتحت عناوين متعدّدة كانوا يجلسون في المساجد الكبرى، مثل مسجد المدينة وحتّى المسجد الحرام ومسجد الشام، ويُدرّسون العقائد المنحرفة والباطلة. لقد برز حينها أناس مثل «ابن أبي العوجاء» يُدرّسون عقائد الزنادقة والإلحاد. لهذا، بالتأمّل بأحاديث وكلمات الإمام الصادق عَلَيْتُلُمْ نجد بيان التوحيد والنبوّة وأمثالها بصورة استدلالية(أ). فالحاجة إلى الاستدلال ضروريّة لمواجهة استدلال الخصم، وهذا ما لا نجده في كلمات الإمام السجّاد عَلَيْتُلُمْ ، النّي كانت تعتمد على الحالة الشعوريّة والوجدانيّة النّي تُذكّر بالقضايا الأساس. وباختصار، لم يكن عصر الإمام السجّاد عَلَيْتُلُمْ يحكي عن خروج عن الفكر الإسلاميّ، حتّى عند الحكّام، إلّا في بعض الموارد النّي يظهر فيها الفكر الإسلاميّ، حتّى عند الحكّام، إلّا في بعض الموارد النّي يظهر فيها

<sup>(1)</sup> مجموعة رسائل في شرح الأحاديث، الشيخ الكليني، الكافي، ج1، ص 565.

مثل هذا الأمر. وذلك عندما ألقى يزيد اللعين تلك الأبيات الشعريّة في حالة السكر عندما أُحضر أسرى أهل البيت عليميّة فقال:

لعبت هاشهم بالملك فلا

خبرٌ جاء ولا وحيٌّ نـزل(١)

ولكنّنا نستطيع أن نقول إنّ هذا الكلام كان تحت تأثير السّكر. فحتى أمثال عبد الملك أو الحجّاج لم يكونوا يجرؤون على إعلان مخالفتهم لفكرة التوحيد أو النبوّة. لقد كان عبد الملك بن مروان يقرأ القرآن إلى درجة أنّه عُرف كأحد قرّاء القرآن. ثمّ عندما وصل إليه خبر تنصيبه خليفة قبّل القرآن وقال: ﴿هَنَذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَبِينَكُ ﴾(2) 3)، إنّ هذا ما حدث فعلًا. والحجّاج بن يوسف الّذي سمعتم عن ظلمه (وباليقين إنّ الّذي سمعتم وه هو أقلّ بكثير ممّا فعله) كان عندما يخطب في النّاس يأمرهم بالتقوى. وهكذا نفهم سبب اعتماد الإمام السجّاد عَلَيْ على التذكير بالأفكار الإسلاميّة لإخراج النّاس من مستنقع الدنيا والأهواء المادّية إلى ساحة معرفة الله والدين والقرآن.

الثانية: وهي ما أشرنا إليه سابقًا، من أنّ الإمام كان يأتي على ذكر مسألة الإمامة من خلال بيانه العامّ بصورة مفاجئة. أي أنّه أثناء ذكره للقضايا الإسلاميّة مثلما كان يحدث في عهد النّظام الشاهنشاهيّ السّابق عندما كان أحدُ يتحدّث معكم فيقول: أيّها السّادة توجّهوا إلى الله وفكّروا

<sup>(1)</sup> الطبرسي، الاحتجاج، ج2، ص 307.

<sup>(2)</sup> سورة الكهف، الآية 78.

<sup>(3)</sup> محمد تقي النقوي النائيني الخراساني، مفتاح السعادة في شرح نهج البلاغة، ج2، ص239.

بقضيّة التّوحيد وبقضيّة الإمامة واهتمّوا بقضيّة الحكومة، فانظروا إنّ ما لدينا من إمامة هنا نفهمها دون بيان الإمام السجّاد. نرى أنّ كلمة الحكومة هذه في عصر النّظام السّابق كانت كما تعلمون شيئًا خطيرًا، فلو أراد أحدُ أن يجعل النّاس يهتمّون بقضيّة الحكومة ما كانت أجهزة السّلطة لتمرّ على هذا الكلام بسهولة. لكن إذا جاء ذلك بلغة الوعظ وعلى لسان رجل زاهد وعابد فإنّه يُمكن أن يُقبل لدى أجهزة السّلطة، وبتعبير آخر لن يُثير الحساسيّات. هذا نوع من بيانات الإمام السجّاد عَلَيَهُ .

(مجلة باسدار إسلام، 9).

### تحذير الخواص من الدنيا والرفاهية

أمّا النّوع الثاني فهو ذلك الخطاب الموجّه إلى مجموعة خاصّة لا تُعرف هويّتها. ولكن من الواضح أنّه كان موجّهًا إلى مجموعة من الّذين يُخالفون النّظام الحاكم. فمن يُمكن أن يكون هؤلاء؟ هـذه الخطابات وإن لم يُعلم منها بالتّحديد من هي تلك الفئة المخاطبة، ولكن مـن الواضح أنّها لفئة مخالفة للنّظام الحاكم، وأفرادها هم في الواقع من أتباع الإمام عَلَيْكُمْ ومن المعتقدين بحكومة أهل البيت عَلِيَهُمْ .

ولحسن الحظّ، إنّنا نجد في كتاب تحف العقول نموذجًا لهذا النّوع من الكلمات الصّادرة عن الإمام السجّاد عَلَيْكُ (وذلك لأنّنا لا نجد في غيره من الكتب موارد أخرى من هذا النوع رغم أنّ هناك الكثير في حياة الإمام السجّاد عَلَيْكُ ، ولكن على أثر الحوادث المختلفة الّتي جرت في ذلك العصر من القمع والتنكيل والاضطهاد وقتل الأصحاب زالت تلك الآثار وبقي القليل منها).

يبدأ الخطاب التّابع لهذا النّوع الثاني هكذا: «كفانا الله وإيّاكم كيد الظائمين وبغي الحاسدين وبطش الجبّارين» (1). ويُعلم من هذا البيان

<sup>(1)</sup> الكافي، ج8، ص15.

أنّ الإمام والجمع الحاضر مهددون من قبل السلطات الحاكمة، وأنّ المسألة ترتبط بمجموعة خاصّة: المؤمنين بأهل البيت علي ولذلك جاء الخطاب بصيغة «يا أيّها المؤمنون»، خلافًا للنّوع الأوّل حيث يستعمل «يا أيّها النّاس» أو «يا ابن آدم»، وذلك لأنّ الخطاب موجّه إلى المؤمنين في الحقيقة بأهل البيت وأفكار أهل البيت علي .

والدّليل الآخر الواضح جدًّا هوعندما يقول عَلَيْتَ : «أيها المؤمنون لا يفتننّكم الطواغيت وأتباعهم من أهل الرغبة في الدنيا، المائلون إليها المفتونون بها، المقبلون عليها»(1).

فالمقصد الأصليّ من الكلام هو حفظ هـؤلاء المؤمنين وبناء الكادر السراع الشّديد في الخفاء، اللازم للمستقبل. ومن الواضح أنّه على أثر الصّراع الشّديد في الخفاء، ما بين أتباع الأئمّة عين وأتباع الطواغيت، فإنّ أتباع الأئمّة عانوا من الحرمان الكبير والخطر الأكبر الّذي يُهدّد المجاهدين وهو التوجّه إلى الرفاهية، هذه الرفاهية الّتي لن تجرّهم سوى إلى ترك الجهاد.

لقد كان الإمام عَلَيْ يؤكّد كثيرًا على هذه النقطة، ويُحدّر النّاس من حياة التّرف في هذه الدنيا المتلألئة الكاذبة الخدّاعة التّي لن تؤدّي سوى إلى النقرّب من الطواغيت. لهذا نجد في هذا البيان، وفي العديد من كلمات الإمام السّجّاد عَلَيْ ، وفي الروايات القصيرة الّتي نُقلت عنه، تأكيدًا على هذا الأمر.

ماذا يعني التّحذير من الدنيا؟ إنّه يعني حفظ النّاس من الانجذاب

<sup>(1)</sup> تحف العقول، ص 252.

نحو المترفين والإيمان بهم وتمييزهم بحيث تقلّ حدّة مواجهة النّاس لهم. وهـ ذا النّوع من الخطابات موجّه للمؤمنين، أمّا في الخطاب المتوجّه إلى عامّة النّاس، فقلّما نجد مثل هذا النّوع. ففي خطاب عامّة النّاس، كثيرًا ما يظهر: أيّها النّاس التفتوا إلى الله، إلى القبر والقيامة، إلى أنفسكم والغد. فمـا هو هدف الإمام عَلَيْتَهُمُ من هذا النوع الثاني من الخطاب؟ المقصود هو بناء الكادر.

فهو عَلَيْكُلِ يريد أن يصنع من المؤمنين كوادر ملائمة للمرحلة، ولهذا يُحذّرهم من الانجذاب نحو أقطاب القدرة والرّفاهية الكاذبة. ويُكرّر ذكر النّظام الحاكم خلافًا للنوع الأوّل من الكلمات، كما يقول مثلاً: «وإنّ الأمور الواردة عليكم في كلّ يوم وليلة من مظلمات الفتن وحوادث البدع وسنن الجور وبوائق الزمان وهيبة السلطان ووسوسة الشيطان»(1).

وهنا نجد أنّ الإمام مباشرة بعد ذكر هيبة السّلطان وقدرته يذكر وسوسة الشّيطان، يريد بذلك أن يلفت، وبكلّ صراحة، النّظرَ إلى حاكم ذلك الزّمان ويضعه إلى جانب الشّيطان. وفي تتمّة الكلام جملة لافتة ومهمّة جدًّا لذلك أنقلها، فهي تحكي عن مطلب كُنتُ قد ذكرته سابقًا: «لتثبّط القلوب عن تنبهها وتذهلها عن موجود الهدى ومعرفة أهل الحقّ» (2). تلك الهداية الموجودة الآن في المجتمع. فهذه الأحداث الّتي ترد على الإنسان في حياته في الليل والنّهار في عصر القمع تمنع القلوب من تلك النيّة والتوجّه والدافع والنشاط المطلوب للجهاد.

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 8، ص 15.

<sup>(2)</sup> م. ن، ص 15.

فالإمام السجّاد عَلَيْ يعظهم بالأسلوب السّابق نفسه، «وإيّاكم وصحبة العاصين ومعونة الظّالمين» فه ويُحذّرهم من مجالسة أهل المعاصي. من هـم أهـل المعاصي؟ أولتُك الذين جُذبوا لنظام عبد الملـك الظالم. الآن، حاولوا أن تتصوّروا شخصية الإمام السجّاد وأن تكوّنوا تصوّرًا عنه عَلَيْ في ما ذال ذلك الإمام المظلوم الصّامت المريض الّذي لا شأن له بالحياة؟ كلّا، فالإمام هو الّذي كان يدعو مجموعة من المؤمنين والأصحاب ويُحذّرهم، بهـذه الصّورة النّي ذكرناها من التقرّب إلـي الظلَمة ونسيان المجاهدة، ويمنعهم من الانحراف عن هذا الطريق، وكان يحفّزهم ويُشحنهم بالنشاط، ويدفعهم من أجل أن يكونوا مؤثّرين في إيجاد الحكومة الإسلاميّة.

من جملة الأشياء الّتي أراها جليّة وشديدة الأهميّة في هذا القسم من كلمات الإمام السّجاد عَلَيْ " تلك الكلمات الّتي يُذكّر فيها بتجارب أهل البيت عَلَيْ الماضية. ففي هذا القسم يُشير الإمام عَلَيْ إلى تلك الأيّام الّتي مرّت على النّاس من قبل الحكّام الجائرين، مثل معاوية ويزيد ومروان، ووقائع مثل الحرّة وعاشوراء، وشهادة حجر بن عديّ ورشيد الهجريّ، وعشرات الحوادث المهمّة والمعروفة والتي مرّت على أتباع أهل البيت طيلة الأزمان الماضية واستقرّت في أذهانهم. ويريد الإمام عَلَيْ أن يحثّ أولئك المخاطبين من خلال ذكر تلك الحوادث الشّديدة، على التحرّك والثورة. والتفتوا الآن إلى هذه الجملة: «فقد لعمري استدبرتم من الأمور الماضية في الأيّام الخالية من الفتن المتراكمة والانهماك فيها ما تستدلّون به على تجنّب الغواة» (1).

أي إنَّكم تستحضرون تلك التّجارب وتعلمون ماذا سيفعل بكم أهل البغي

<sup>(1)</sup> تحف العقول، ص 253.

والفساد ـ وهم حكّام الجور ـ عندما يتسلّطون عليكم. ولذلك يجب عليكم أن تتجنّبوهـ م وتواجهوهم. وفي هذا الخطاب يطرح الإمام مسألة الإمامة بصورة صريحة، أي قضيّة الخلافة والولاية على المسلمين والحكومة على النّاس وإدارة النّظام الإسلاميّ. هنا يُبيّن الإمام السجّاد عَلَيْتُ قضيّة الإمامـة بالصّراحة، في حين أنّـه في ذلك الزّمن لم يكن ممكنًا طرح مثل هذه المطالب على العامّة. ثم يقول عَلَيْتَ \* «فقدّموا أمر الله وطاعته وطاعة من أوجب الله طاعته».

وهنا يُعيّن الإمام فلسفة الإمامة عند الشّيعة والإنسان الّذي يجب أن يُطاع بعد الله. ولو فكّر النّاس في ذلك الوقت بهذه المسألة لعلموا بوضوح أنّه لا يجب طاعة عبد الملك؛ لأنّه من غير الجائر أن يوجب الله طاعة عبد الملك، ذلك الحاكم الجائر بكلّ فساده وبغيه. وبعد أن يُقدّم الإمام هذه المسألة يتعرّض لردّ شبهة مقدّرة فيقول: «ولا تقدّموا الأمور الواردة عليكم من طاعة الطّواغيت وفتنة زهرة الدنيا بين يدي أمر الله وطاعته وطاعة أولي الأمر منكم» (أ). فالإمام عَلَيْ في هذا القسم من كلمته يعرض بصراحة لقضية الإمامة.

ففي هذا الخطاب والخطاب السّابق يُركّز الإمام عَلَيَّ إِلَى على مسألتين أساسيّتين من المسائل الثلاث الّتي أشرنا إليها سابقًا.

الأولى: إعادة تدوين وتجديد الفكر الإسلاميّ والمعتقدات الإسلاميّة وإحياؤها في أذهان النّاس والحثّ على تعلّمها.

والأخرى: البعد السياسيّ لولاية الأمر أي قضيّة الحكومة وقيادة

<sup>(1)</sup> تحف العقول، ص 254.

النّظام الإسلاميّ.

وعندما يُعرّف الإمام هاتين المسألتين للنّاس في ذلك الزّمن فإنّه يقوم في الواقع بتعريف النّظام العلويّ والنّظام الإسلاميّ الإلهيّ.

نوع أخر من كلمات الإمام السّجّاد عَلَيْكُ وهو أهم من الكلمتين السابقتين. ومن خلاله يدعو الإمام بصراحة النّاس إلى ضرورة إيجاد التشكيلات الإسلاميّة الخاصّة. وبالطبع فإنّ هذه الدعوة موجّهة إلى أولئك الّذين يتبعون أهل البيت عَلَيْكُم ، وإلّا لو كانت إلى غيرهم من عامّة النّاس لأفشيت وأدّت إلى إيذاء الإمام عَليَكُم وتعرّضه للضغوط الصعبة، وبحمد الله فإنّنا نجد نموذجًا لهذا النّوع من الكلمات في «تحف العقول» (أ). يبدأ الإمام بهذه العبارة: «إنّ علامة الزاهدين في الدنيا الراغبين في الأخرة، تركهم كلّ خليط وخليل ورفضهم كلّ صاحب لا يريد ما

فهو عَلَيْ يُعلَّمهم بأنّ عليهم الابتعاد عن أولئك الّذين يُخالفونهم في الدافع ولا يتبعون الحكومة العلويّة وحكومة الحقّ..(3).

يريدون»(2). وهذا تصريح بالدعوة إلى إيجاد تشكيلات شيعية.

<sup>(1)</sup> للأسف الشديد ينبغي أن نقول إنّه لا يوجد في جميع العناوين المتعلّقة بمثل هذه الكلمات الصادرة عن الإسام السجّاد عَلَيْكُ والّتي اختارها المحدّثون - أيّ نوع من الإشارة إلى ذلك المحتوى الذي أشرنا إليه. فعلى الأغلب، جعلوا ذيل العنوان هو الزهد. بالطبع إنّ الزهد الواقعيّ هو هذا، لكنّ ذلك الفهم السائد حول الزهد لا يُمكن أن يُستنبط من هذه الكلمات وكان ينبغي أن يُشار إلى أنّ الإمام عَلَيْكُ في هذه الكلمات كان بصدد الإشارة إلى القضايا السّياسيّة (الكاتب).

<sup>(2)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 75، ص 128.

<sup>(3)</sup> برأيي يمكن أن نجد من قبيل هذا البيان في كلمات الإمام السجّاد وكذلك في كلمات سائر الأثمّة وهو في كلماتهم كثير. وقد وجدتُ في حياة الإمام الصادق صلوات الله عليه، وكذلك في حياة الإمام الباقر عَلَيْتَ في وأيضاً في حياة أربعة من الأثمة اللاحقين بحدٍّ أدنى. حتى أنّ علامة تشكيل المنظّمة والتشكيلات الإسلامية قد وجدت أصولها في كلمات أمير المؤمنين عَلَيْتُ ، وليس هنا المجال للبحث والتفصيل فيه (الكاتب).

وهناك نوعٌ آخر من كلمات الإمام عَلِيَّ لا توجد فيه تلك المطالب الكليّة الّتي أشرنا إليها، مثل رسالة الحقوق. للإمام السجّاد عَلَيّت رسالة مفصّلة هي بحجم رسالة حقيقية بحسب اصطلاحنا، وهي رسالة كتبها الإمام لأحد أصحابه يذكر فيها حقوق الأفراد والإخوان على بعضهم بعضًا، ويذكر فيها أيضًا حقّ الله عليك، وحـقّ أعضائك وجوارحك، وحقّ العين واللسان واليد والأذن... كما يذكر حقّ حاكم المجتمع الإسلاميّ وحقّ ك عليه، وحقّك على جيرانك، وحقّك على أسرتك. لقد ذكر كلّ هذه الأنواع من الحقوق الّتي تُنظّم العلاقات بين الأفراد في النّظام الإسلاميّ. فالإمام وبهدوء تامّ ومن دون أن يأتي على ذكر الحكومة والجهاد والنّظام المستقبليّ، قد ذكر في هذه الرسالة أسس علاقات النّظام المقبل بحيث إنَّه لو جاء يوم وتحقُّق نظام الحكومة الإسلاميَّة في عصر الإمام السجَّاد نفسه ـ وهو بالطبع احتمالٌ بعيد ـ أو في العصور اللاحقة فهو يُعرّف النّاس إلى الإسلام الّذي ستُحقّق حكومته في المستقبل، ليلقي في أذهانهم مسبقًا طبيعة العلاقات الّتي تربط بينهم في ذلك النّظام. هذا نوعٌ آخر من كلمات الإمام السجّاد الّتي تلفت الأنظار كثيرًا.

ونوع آخر نجده في الصحيفة السجّادية، وهذا الأمر يتطلّب بحثًا مفصّلًا ربّما هو عمل أولئك الّذين يعملون في هذا المجال. فالصّحيفة السجّادية تتضمّن مجموعة من الأدعية في كافّة المجالات الّتي ينبغي أن يلتفت إليها الإنسان اليقظ والفطن. وأكثرها في الروابط والعلاقات القلبية والمعنوية للإنسان. في هذه الأدعية والمناجاة، توجد مطالب معنوية وتكاملية كثيرة لا حصر لها. والإمام عَلَيْكُمْ في ثنايا هذه الأدعية،

وبلسان الدّعاء، يُحيي في أذهان النّاس الدوافع نحو حياة إسلاميّة ويوقظها. إحدى النتائج الّتي يُمكن أن تحصل من الأدعية، وقد ذكرناها مراراً، هي إحياء الدوافع السليمة والصحيحة في القلوب. فعندما ندعو: «اللهم اجعل عواقب أمورنا خيراً».

فإنّ هذا الدّعاء يُحيي في القلوب ذكر العاقبة ويدفع أصحابها للتفكّر في المصير. فقد يغفل الإنسان أحيانًا عن عاقبته، ويعيش ولا يلتفت إلى مصيره. فإذا تلا هذا الدعاء يستيقظ فجأة إلى ضرورة تحسين عاقبته. أمّا كيف يتمّ ذلك فهذا بحثّ آخر. فقط أردت أن أضرب مثلاً حول الدور الصادق للدعاء. وهذا الكتاب المليء بالدوافع الشريفة للأدعية كاف الساحة للامجتمع وتوجيهه نحو الصلاح. وإذا تجاوزنا ذلك، وجدنا روايات قصيرة وعديدة نُقلت عن الإمام السجّاد عليه المنظية. منها ما ذكرته سابقاً: «أوَلا حرٌ يدع هذه اللماظة لأهلها» (أ). انظروا كم هو مهمٌ هذا الحديث. فالزخارف الدنيوية والزبارج كلّها ما هي سوى بقايا لعاب الكلب التي لا يتركها إلا الحرّ. وكلّ أولئك الّذين يدورون في فلك عبد الملك إنّما يريدون تلك اللماظة. وأنتم أيها المؤمنون لا تنجذبوا إليها. ونجد الكثير من مثل هذه الكلمات الثورية والملفتة في خطب الإمام السجّاد عليه شاعرًا. فضعره يحتوي على معان مهمة سوف نذكرها لاحقاً إن شاء الله.

(مجلة باسدار اسلام، 10)

<sup>(1)</sup> تحف العقول، ص391.

## تكتيك بداية المرحلة الثالثة لحركة الأئمّة ﷺ

من المقاطع المهمّة في حياة الإمام السّجّاد عَلَيْ طريقة تصرّفه مع جهاز الخلافة، فهل كان يتصرّف معه بطريقة اعتراضية عدائيّة، أم لا؟ لقد أشرت باختصار في الأبحاث السّابقة إلى هذا الموضوع وهنا سوف أوضح أكثر.

بالقدر الذي اطلعت فيه على حياة الإمام السّجّاد عَلَيْ والّذي ما زلت أذكره، أنّه لا توجد مواجهة صريحة وقاطعة ضدّ الحكم أو تعريض به، من قبيل ما نُشاهده في حياة بعض الأئمّة الآخرين، كالإمام الصادق عَلَيْ في في عصر بني أميّة، أو الإمام موسى بن جعفر عَلَيْ وسببه واضحٌ، وهو في عصر بني أميّة، أو الإمام موسى بن جعفر عَلَيْ والذي أنّ مثل هذا التحرّك الشديد الّذي كان في بداية حركة الأئمّة عَلَيْ والذي كان في المرحلة الثّالثة من المراحل الأربع للإمامة، والّتي تبدأ في حياة الإمام السّجّاد عَلَيْ مُن سوف يُعرّض قافلة أهل البيت عَلَيْ التي تحمل أعباء مسؤولية الرّسالة للخطر الّذي لا يؤدّي إلى تحقيق المقصد. ففي ذلك الوقت لم يكن بستان أهل البيت الّذي تعهّد الإمام السّجّاد عَلَيْ في بتربيته ورعايته وسقايته قد استحكمت غصونه وأشجاره، بحيث يقدر

على تحمّل الأعاصير الشديدة. وكما أشرت في بداية هذا البحث، فقد كان عدد المحبّين والموالين لأهل البيت عَلَيْتُ ممّن يُحيط ون بالإمام السّجّاد عَلَيْتُ فلا قليلًا جدًّا، وفي ذلك العصر لم يكن من الممكن لأولئك النين سيتحمّلون مسؤولية التنظيمات الشّيعيّة أن يواجهوا خطر العدوّ الجائر والّذي هدّدهم بالإبادة.

وإذا أردنا أن نُمثّل، ينبغي أن نُشبّه عصر الإمام السجّاد عَلَيْ هذا، بمرحلة بدء الدّعوة الإسلاميّة في مكّة وهي المرحلة السريّة. ولعلّه يُمكن تشبيه عصر الإمام الباقر عَلَيْ بالمرحلة الثّانية في مكّة، حين أصبحت الدّعوة علنيّة. والمرحل الّتي أتت من بعدها يُمكن تشبيهها بالمراحل اللاحقة للدّعوة. ولهذا، فإنّ المواجهة في تلك المرحلة لن تكون صحيحة. وممّا لا شكّ فيه هو أنّه لو كانت قد صدرت عن الإمام السّجّاد عَلَيْ المواجهات الحادة التي نُلاحظها في بعض كلمات الإمام الصادق والإمام الكاظم والإمام الرضا عَلَيْ لاستطاع عبد الملك بن مروان، الّذي كان في أوج قدرته، وبكلّ سهولة أن يطوي بساط تعاليم أهل البيت عَلَيْ ليبدأ العمل من جديد، فهذا لا يُعدّ عملًا عقلائيًّا يقطع به العقل. لكن على كلّ حال، يُمكن أن نُشاهد في ثنايا كلمات الإمام زين العابدين عَلَيْ والتي ترجع على وجه الاحتمال إلى أواخر حياته الشريفة وطيلة مدّة إمامته،

إشارات أو مظاهر لتعرّضه ومواجهته لنظام الحكم<sup>(1)</sup>.

<sup>(1)</sup> أشير هنا إلى أنّ ما بحثناه في هذا الفصل هو غير ذلك التعامل المعارض للإمام السجّاد مع يزيد وجهاز خلافة آل أبى سفيان والذي له بحثّ آخر وقد بحثت بشأنه في السابق (الكاتب).

كانت تلك المواجهات تظهر بعدة أشكال. وأحد أشكالها هو ما لاحظناه في تعامل الإمام السجّاد عَلَيْ مع محمّد بن شهاب الزهري. والشكل الآخر، يظهر من خلال بيان موقف ومكانة الخلفاء الأمويّين على ضوء التعاليم والإرشادات الدينيّة العاديّة. ويوجد حديث عن الإمام الصادق عَلَيْ يقول فيه: «إنّ بني أميّة أطلقوا للنّاس تعليم الإيمان ولم يُطلقوا تعليم الشرك حتّى إذا حملوهم عليه لم يعرفوه»(١). فبنو أميّة كانوا يسمحون للعلماء وأهل الدين، ومن جملتهم الأئمّة عَلَيْ ، بالتحدّث حول الصلاة والحجّ والزّكاة والصّيام والعبادات، وكذلك حول التّوحيد والنبوّة والأحكام الإلهيّة. لكنّهم لم يسمحوا بالبحث في مفهوم الشّرك ومصاديقه وأمثلته في المجتمع.

فلوكانت تلك التعاليم المرتبطة بالشّرك دُرِّست للنّاس، لفهموا مباشرة من هم المشركون، وإنّ ما يحملهم عليه بنو أميّة ليس سوى الشرك. ولعلموا فورًا أنّ عبد الملك والخلفاء الباقين من بني أميّة هم طواغيت يُبارزون الله، وأنّ إطاعتهم تُعدّ شركًا بالله. ولهذا لم يكونوا ليسمحوا بتعلّم هذه المفاهيم.

نحن عندما نبحث حول التوحيد في الدين الإسلاميّ، فإنّ قسمًا مهمًّا مس هذا البحث يرتبط بمعرفة الشّرك والمشرك، ما هو الصّنم ومن هو الّذي يعبد الأصنام.

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج2، ص 415.

وللمرحوم العلّامة المجلسيّ وَعَلَيْتُهُ في بحار الأنوار نصُّ رائع يقول فيه: «إنّ آيات الشّرك ظاهرها في الأصنام الظّاهرة، وباطنها في خلفاء الجور النّدين أشركوا مع أئمّة الحقّ ونُصّبوا مكانهم». فأئمّة الحقّ هم خلفاء الله وهم ينطقون عن الله، ولأنّ خلفاء الجور قد نصّبوا أنفسهم مكانهم وادّعوا الإمامة، فقد أصبحوا أصنامًا وطواغيت، فكلّ من يُطيعهم يُعدّ مشركًا بالله.

وللعلّامة بعد هذا شرحُ قيّم. فهو يُبيّن أنّ الآيات القرآنية ليست مختصة بعصر الرسول الأكرم في ، بل هي سارية وجارية في كلّ العصور والأزمان: «فهويجري في أقوام تركوا طاعة أئمّة الحقّ، واتبعوا أئمّة الجور لعدولهم عن الأدلّة العقليّة والنقليّة واتباعهم الأهواء، وعدولهم عن النصوص الجليّة» (أ). مثل أنّه لا يُمكن لعبد الملك أن يكون حاكمًا على المسلمين وخليفة لهم، فالنّاس كانوا يرون أنّ الحياة الوادعة بعيدًا عن التعرّض للحاكم هي الحياة المريحة لهم، لهذا سلكوا هذه الحياة واتبعوا أئمّة الجور. ولهذا كانوا مشركين.

ومن هنا نرى أنّ الأئمّة عِنْ إذا أرادوا أن يُبيّنوا حقيقة الشّرك فإنّهم بذلك يقومون بما يُشبه المواجهة مع نظام الحكم. وهذا ما يظهر في كلمات الإمام السجّاد عَلَيْتُلِيرٌ.

ونموذج آخر من تلك الأمثلة في المواجهة: ما نُشاهده في المكاتبات والرسائل بين الإمام السجّاد عَلَيْ وعبد الملك (الخليفة الأمويّ المتجبّر)، أُشير إلى اثنين منهما هنا:

<sup>(1)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 48، ص 96.

1. [النموذج الأول]: في إحدى المرّات يكتب عبد الملك رسالة إلى الإمام السّجّاد عَلَيْ يلومه فيها على زواجه من إحدى جواريه. وكان للإمام عَلَيْ جارية أعتقها ثمّ تزوّجها. فشمت به عبد الملك. وكان عمل الإمام عَلَيْ عمل إنسانيًّا وإسلاميًّا صرفًا. ولكن دافع عبد الملك من تلك الرسالة كان التعرّض للإمام عَلَيْ ، وإفهامه بأنّه مطّلع على مسائله الخاصة موجّهًا له بذلك تهديدًا ضمنيًّا. فأجابه الإمام عَلَيْ برسالة بدأها بتوجيه أمر الزواج وأنّ العظام يفعلون مثل هدا الأمر، وأنّ رسول الله على قد قام به: «فلا لؤم على امرئ مسلم إنّما اللؤم لؤم الجاهليّة (من كفرهم وعنادهم)...

عندما وصلت الرسالة إلى عبد الملك، كان ابنه سليمان حاضرًا، وعندما قرأها سمعه، وسمع ذمّ الإمام وأحسّ به مثل أبيه، فالتفت إليه قائلًا: يا أمير المؤمنين! أترى كيف يتفاخر عليك عليّ بن الحسين؟ يريد بذلك أن يُحرّض والده على ردّ فعل شديد. ولكنّ عبد الملك كان أعقل من ولده فقال له: لا تقل شيئًا يا ولدي! فهذا لسان بني هاشم الّذي يفلق الصخر. (أي أنّ استدلالهم قويّ وقاس).

2. [النموذج الثاني]: المراسلة الأخرى الّتي تمّت بين الإمام السجّاد عَلَيْ الله على الله على عبد الملك أنّ سيف رسول الله على موجود عند الإمام عَلَيْ . وكان هذا أمرًا ملفتًا لأنّه تذكار النّبيّ وباعثُ على

<sup>(1)</sup> العلَّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج46، ص 105.

التّفاخر. وكذلك فإنّ وجوده يُعدّ خطرًا على الخليفة، لأنّه يجلب أنظار النّاس إليه، فكتب إليه يطلب منه تسليم السّيف، ووعده بإنجاز ما يريد أي أنّه مستعدُّ أن يهبه ما يحتاج.

رد الإمام عَلَيْ طلبه، فأعاد عبد الملك مرّة ثانية تهديده بوقف حصّة الإمام من بيت المال إن لم يُرسل السيف<sup>(1)</sup>. فأجابه الإمام عَلَيْ : «أمّا بعد فإنّ الله ضمن للمتّقين المخرج من حيث يكرهون والرّزق من حيث لا يحتسبون وقال جلّ ذكره: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ خَوَّانٍ كَفُورٍ ﴾(2) فانظر أينا أولى بهذه الآية »(3).

وهده لهجة قاسية جدًّا تجاه الخليفة، لأنّ تلك الرّسالة إذا وقعت بيد أيّ إنسان فسوف يعلم أوّلًا: أنّ الإمام عَلَيْتُلِمُ لا يعدّ نفسه خوّانًا. ثانيًا: لا يتصوّر أحد هذا الأمر بحقّ هذا الإنسان الجليل الّذي تربّى في بيت النبوّة. وهذا يعني أنّك أنت أيّها الخليفة خوّان وكفور. وإلى هذا الحدّ كان الإمام شديدًا مقابل التّهديد.

كان هذان نموذ جين من نماذج مواجهة الإمام لجهاز الحكم الأمويّ. وإذا أردنا أن نُضيف نموذجًا آخر ينبغي أن ننظر إلى الأشعار الّتي نُقلت عن أصحاب الإمام السجّاد عَلَيْتَ ومحبّيه، فهي تُمثّل نوعًا آخر من المواجهة. مواجهة أصحاب الإمام السجّاد عَلَيْتَ ومحبّيه من قبيل الفرزدق ويحيى بن أمّ الطويل للنّظام الحاكم كان يُعدّ نوعًا من مواجهة

<sup>(1)</sup> في ذلك الزمان كان النّاس جميعاً يأخذون حصّتهم من بيت المال وكان الإمام يأخذ حصّته أيضاً مثل غيره. (الكاتب)

<sup>(2)</sup> سورة الحج، الآية 38.

<sup>(3)</sup> مناقب آل أبي طالب، ج4، ص 165.

الإمام للحكم ويُمكن اعتبار شعر الفرزدق نموذجًا آخرًا. فقد نقل المؤرّخون والمحدّثون قصّة الفرزدق (ما ملخّصها):

عندما قدم هشام بن عبد الملك قبل فترة خلافته إلى الحجّ، وأثناء الطّواف أراد أن يتقدّم لاستلام الحجر الأسود، ولكنّ الحشد الهائل والازدحام الكبير منعه من الوصول، رغم محاولاته المتكرّرة مع أنّه كان ابن الخليفة ومحاطًا بالمرافقين والحرّاس والحواشي، ولكنّ النّاس كانوا يمرّون من حوله دون اكتراث. فيئس من استلام الحجر، وقعد جانبًا منتظرًا انصراف النّاس، وكان أصحابه جالسين حوله. وفي هذه الأثناء يأتي رجلٌ يعلوه الوقار والهيبة، سيماؤه سيماء الزاهدين ووجهه وجه الملكوتيّين، يسطع من بين الحجّاج كالشمس فتنحّى النّاس له جانبًا ليمرّ من بينهم ويصل إلى الحجر الأسود فيُقبّله ثمّ يرجع للطواف مجدّدًا.

فصعب ذلك على هشام كثيرًا، وهو يرى نفسه ابن الخليفة ولا أحد يُعطيه أيّة قيمة، بل يُبعدونه بالركل والمطاحنة، ثمّ من جانب آخر يظهر رجل يصل إلى الحجر الأسود بكلّ هدوء. فسأل غاضبًا: من هذا؟ وكان حواشيه يعرفون أنّه عليّ بن الحسين عَلَيْكُ ولكن لئلًا يغضب منهم لم يقولوا شيئًا لأنّهم يعلمون بوجود العداء المتجذّر بين بني أميّة وبني هاشم، فلم يريدوا أن يقولوا إنّ هذا كبير العائلة المعادية لكم، والنّاس يُظهرون له كلّ هذا الحبّ والاحترام لأنّهم اعتبروا ذلك نوعًا من الإهانة لهشام.

كان الشاعر الفرزدق، من المحبيّن لأهل البيت، حاضرًا هناك وقد رأى تجاهلهم وإنكارهم لعليّ بن الحسين عَلَيْتُهُ فتقدّم قائلًا: أيّها الأمير، هل تسمح لي بأن أُعرّفك به.

فقال هشام: قل، فانطلق لسان الفرزدق بقصيدة من أشهر القصائد الشّعريّة الّتي قيلت بحقّ أهل البيت، وبدأها بهذا البيت:

هــذا السدي تعرف البطحاء وطأته

والبيت يعرفه والحلّ والحرم(1)

وكانت أبيات هذه القصيدة كوقع السيوف على قلب هشام فغضب منه وطرده. من جانب آخر أرسل إليه الإمام عَلَيْتَكُرُ مالًا فلم يقبله وقال: «ما قُلته لله لا أُريد عليه مالاً».

وهكذا نُشاهد مثل هذه المواجهات عند أصحاب الإمام. ونموذج آخر ما قام به يحيى بن أمّ الطويل، كان يحيى بن أمّ الطويل من الشّباب ذوي البأس الشّديد والشّجاعة الفائقة وأحد المخلصين لأهل البيت عَيْمَيِّلِر، وكان يذهب إلى الكوفة دومًا ويجمع النّاس ويصرخ فيهم: «أيها النّاس، إنّ عافر بكم ولا أقبل بكم حتّى تؤمنوا بالله»، وهو يقصد أولئك الّذين كان وا يتّبعون بني أميّة. ومثل هذه الاعتراضات المتجلّية في حياة الإمام السّجّاد عَلَيْتَلِيْ وأصحابه كان مشهودًا.

(مجلة باسدار اسلام، 12)

<sup>(1)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 46، ص 121.

#### مواجهة الإمام ﷺ مع علماء البلاط

في تتمّة بحثنا حول القضايا المرتبطة بسيرة الإمام السجّاد عَلَيْكُلُهُ وأساليب وخططه لإيجاد الأرضيّة المساعدة للحركة الإسلاميّة العظيمة، التي يُمكن أن تنتهى بإقامة الحكومة العلويّة والحكومة الإسلاميّة:

ذكرنا ما ملخّصه أنّ هذه التحرّكات كانت تتّجه إلى التّبيين والتّوضيح بالنسبة للبعض وإلى التشكيلات والتّنظيم بالنسبة لبعضهم الآخر، وإلى الهداية والإرشاد بالنسبة لآخرين. وهكذا يُتخيّل الإمام السجّاد، من خلال هذه الصّورة الّتي قدّمناها، إنسانًا صبورًا سعى خلال 30 أو 35 سنة متواصلة إلى جعل تلك الأرضيّة غير المساعدة بتاتًا في العالم الإسلاميّ، تتّجه نحو الظّروف الّتي يُمكن له عَلَيْتُ أو لخلفائه أن يُحقّقوا من خلالها المجتمع الإسلاميّ، والحكومة الإسلاميّة.

ولواقتطعنا تلك السّنوات الخمس والثلاثين لسعي الإمام السّجاد عَلَيْكُلُرُ من حياة الأئّمة، لجزمنا بعدم وصول الأمر إلى الإمام الصادق عَلَيْكُلُرُ بتلك الحال الّتي تمكّن معها من التصرّف والتّعاطي الصّريح والواضح مع الحكم الأمويّ، والعبّاسيّ فيما بعد.

وعليه، فلأجل إقامة وتحقيق المجتمع الإسلاميّ، لا بدّ من الأرضيّة الفكريّة والذهنيّة. وهذا ما يُعتبر أهمّ من أيّ شيء آخر. وقد تطلّب إيجاد هده الأرضيّة الفكريّة والذهنية في تلك الظّروف الّتي كانت موجودة في ذلك العصر من العالم الإسلاميّ، سنوات مديدة. ذلك العمل الّذي نهض به الإمام السجّاد عَلَيْ متحمّلًا أعباء الجسيمة وتكاليفه الباهظة.

إلى جانب هذا، نجد في حياة الإمام السّجّاد عَلِيّ بعض المساعي الأخرى الّتي تدلّ في الواقع على مدى تقدّم الإمام عَلَيْ في المجال المذكور. والقسمُ الأعظم من هذه المساعي، سياسيُّ، وأحيانًا شديد القساوة، وأحد نماذجه التي نستطيع أن نجدها هو مواجهة الإمام السجّاد للعلماء التّابعين والمحدّثين الكبار العاملين لدى الجهاز الحاكم. هذا بحثُ في مجال هذا التعامل. وأحد أكثر الأبحاث إثارة في حياة الأئمّة عِلَيْ هو بحث مواجهة هؤلاء العظام لحملة الفكر والثقافة في المجتمع الإسلامي، أي العلماء انا والشعراء. فقد كان الأئمّة عِليَيْ يتحمّلون مسؤولية هداية أي العلماء أفكارهم وأذهانهم، وأولئك كانوا يوجّهون النّاس إلى الوضع السّدي يريده خلفاء بني أميّة وبني العبّاس، ليكون حاكماً على المجتمع ويجعل النّاس مطيعين ومستسلمين.

كما نعلم، لقد كان الحكّام الظّالمين والجائرين يرون أنّ جذب قلوب النّاس اليهم هو أهمّ عامل في بقاء ملكهم وسلطانهم. فالفاصل الزمنيّ بين النّاس وبين صدر الإسلام لم يكن كبيرًا، لذا فإنّ إيمان النّاس

<sup>(1)</sup> عندما نقـول «العلماء» فإنّنا نقصد علماء الدين في ذلك الزمـان والذين كانوا عبارة عن المحدّثين والمفسّرين والقرّاء والقضاة والزهّاد. ( الكاتب)

بالإسلام كان ما يزال قويًا. فلو أدرك النّاس أنّ البيعة الّتي قدّموها للحكّام ليست صحيحة، وأنّ هذا الظّالم لا يجوز أن يكون خليفة رسول الله على ، فإنّه ملما رضوا بتسليمه قيادته م بتاتًا، وحتّى لوقلنا بأنّ هذا الأمر لا يشمل جميع النّاس، فعلى الأقلّ نقول بأنّ القدر المسلّم به هو أنّ الكثيرين في المجتمع كانوا يتحمّلون الوضع المنافي للإسلام في الجهاز الحاكم نتيجة الإيمان القلبيّ بمعنى أنّهم كانوا يتصوّرون بأنّ هذا الوضع هو وضعٌ إسلاميّ. ولإبقاء هذه الضبابيّة في أذهان النّاس، كان حكّام الجور يستغلّون المحدّثين وعلماء الدين قدر الإمكان ويُحركونهم طبقًا لمصالحهم، فيطلبون منهم وضع الأحاديث واختلاقها ونسبتها إلى رسول الله على والصّحابة الكبار بما يوافق ميولهم وأهواءهم.

في هذا المجال توجد موارد تقشعر منها الأبدان، ونحن ننقل بعضًا منها كمثال:

في زمن معاوية التقى شخص بكعب الأحبار (1). ولأنّه كان لكعب روابط حميمة مع معاوية وزعماء الشّام، سأل كعبُ ذلك الشّخص: من أين أنت؟ – من أهل الشام.

- لعلّك من ذلك الجيش الّذي يدخل منه 70 ألف جندي إلى الجنّة دون حساب.

- من هم هؤلاء؟

<sup>(1)</sup> كان كعب الأحبار يهوديّاً أسلم في عهد الخليفة الثاني. ويوجد شكوك كثيرة في الأحاديث المنسوية إليه، ليس فقط بين الشّيعة بل حتّى بين الكثير من أهل السنّة، باعتبار أنّه قد اختلق أحاديث انطلاقاً من عدائه للإسلام. ويوجد من أهل السنّة من يقبل به.

- إنّهم أهل دمشق.
- كلا، لست من أهل دمشق.
- إذاً، لعلَّك من ذلك الجيش الّذي ينظر الله إليه كلّ يوم مرّتين!
  - من هم هؤلاء؟
  - أهل فلسطين!

ولربّما لوقال ذلك الشّخص: إنّني لست من أهل فلسطين، لنقل له كعب الأحبار أحاديث عن كلّ أهالي بعلبك وطرابلس وبقيّة مدن الشام تحكي عن أنّ أهل الشام هم الأفضل، وأنّهم أهل الجنّة. وكان كعب الأحبار يختلق هذه الأحاديث ويصفها لأمراء الشّام إمّا تملّقًا، حتّى يكون نصيبه أكثر ومنزلته في قلوبهم أعلى، وإمّا بسبب العداء المتجذّر في نفسه للإسلام وحتّى يُصعّب الوصول إلى أقوال النبيّ

ويوجد في كتب التّذكرة والرجال والحديث الكثير من أمثال هذه القصص. منها قصّة ذلك الأمير الّذي أرسل ابنه إلى المدرسة (الكتّاب) فضربه المدرّس، وعندما رجع الابن باكيًا إلى أبيه وأخبره، غضب الأب وقال: سأذهب وأضع حديثًا على هذه المدرسة حتّى لا يُكرّروا فعلتهم هذه.

ونعلم من هذه القصّة كم كان اختلاق الأحاديث عندهم سهلاً، حتى ولو كان بدافع العصبيّة أو الشّفقة على دموع طفل. وعلى أيّ حال فقد كان لهذا الوضع أثرٌ واضحٌ في إيجاد ذهنيّة وثقافة منحرفة وبعيدة عن الإسلام. كلّ ذلك كان بسبب أولئك المحدّثين والعلماء العاملين في خدمة السّلاطين والأقوياء. وفي مثل هذا الوضع تُعتبر مواجهة هؤلاء عملًا في غاية الأهميّة.

يوجد هنا نموذج يُبيّن كيفيّة مواجهة الإمام السجّاد عَلَيْتُلِيُّ لهذا الوضع، وذلك في تعامله مع محمّد بن شهاب الزهريّ:

كان محمّد بن شهاب الزهريّ (1) في البداية أحد تلامذة الإمام السجّاد عَلَيْ المقرّبين، أي أنّه من جملة الّذين تعلّموا علومهم ونقلوا الأحاديث عن الإمام عَلَيْ ولكن بالتدريج - بسبب التجرّؤ الّذي كان فيه - اقترب من نظام الحكم حتّى صار أحد أعوانه وتحوّل إلى واحد من زمرة العلماء والمحدّثين الّذين وقف الأئمّة عَلَيْ في قبالهم.

ولأجل أن نطِّلع أكثر على وضع الزهريّ ننقل عدّة أحاديث بشأنه:

أحد هذه الأحاديث، ما جاء عنه: «كنّا نكره كتابة العلم، حتّى أكرهنا عليه السّلطان فكرهنا أن نمنعه أحدًا» (2). ويُفهم من هذا الحديث، أنّه حتّى ذلك الزّمن، لم يكن متعارفًا بين هذه الطائفة من المحدّثين أنّ كلّ ما يعلمونه من الأحاديث ينبغي أن يكتبوه، وكذلك يتّضح أنّ محمد بن شهاب الزهريّ كان في خدمة الأمراء وأنّه كان يُحمل على كتابة الأحاديث الّتي تُناسبهم.

كان أحدهم ويُدعى معمرًا يقول: «كنّا نظن أنّنا قد نقلنا من الزهريّ أحاديث كثيرةً إلى أن قُتل الوليد»(3). فعندها رأينا كتبًا كثيرة تُحمل على ظهور الدوابّ وتُخرج من خزائن الوليد ويُقال: هذا علم الزهريّ!(4) أي

<sup>(1)</sup> وقد يُدعى بمحمد بن مسلم الزهري أيضاً، فأحياناً يُذكر اسمه تحت عنوان شهاب وأحياناً مسلم، ولعل الأول اسم والده والآخر لقبه. (الكاتب)

<sup>(2)</sup> سنن الدارمي، ج1، ص 110.

<sup>(3)</sup> الوليد هو الولد البكر لعبد الملك بن مروان والذي تسلّم الخلافة بعده. (الكاتب)

<sup>(4) «...</sup> فإذا بالدفاتر قد حُملت على الدواب من خزائنه ويُقال هذا من علم الزهري (» (الكاتب)

أنّ الزهريّ وضع من الأحاديث الّتي تُناسب الوليد وأهواءَه ما عجزت عن حمله الرّجال. فما حال تلك الأحاديث؟ ممّا لا شكّ فيه أنّها لا تُدين الوليد وإنّما تؤيّد أعمال الوليد وأمثاله وتُصحّحها.

ويوجد حديثُ آخر يتعلّق بفترة ارتباط الزهريّ بالنّظام الحاكم. فقد روى اليعقوبيّ في تاريخه: «إنّ الزهري يُحدّثكم عن رسول الله أنّه قال: لا تُشدّ الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام ومسجد المدينة والمسجد الأقصى وإنّ الصخرة الّتي وضع رسول الله قدمه عليها تقوم مقام الكعبة»(1).

ويعود هذا الحديث إلى ذلك الزمن الّذي كان عبد الله بن الزبير حاكمًا فيه على مكّة. وبطبيعة الحال، فإنّه كان لا بـد للنّاس الّذين يريدون الحجّ أن يدخلوا مكّة ـ التي كانت تحت نفوذ ابن الزبير ـ وكانت تلك الأيّام فرصة مناسبة له للتبليغ ضدّ أعدائه ـ وخاصّة عبد الملك بن مروان ـ ومن جانب مناسبة له للتبليغ ضدّ أعدائه ـ وخاصّة عبد الملك بن مروان ـ ومن جانب آخر بما أنّ عبد الملك كان يُدرك خطورة هذا الأمر، ولكي يمنع النّاس من الذهاب إلى مكّة رأى أنّ أفضل الطّرق هو وضع أحاديث تُبيّنُ أنّ شرف القدس بمنزلة شرف مكّة. ونحن نعلم ـ في العرف والثقافة الإسلاميّة ـ القدس بمنزلة شرف مكّة. ونحن نعلم ـ في العرف والثقافة الإسلاميّة لأنّه لا توجد منطقة في العالم توازي الكعبة شرفًا ومكانةً ولا يوجد حجر في الدّنيا يُضاهي الحجر الأسود. فكانت تلك الأحاديث المختلقة وسيلة لعبد الملك لكي يدفع النّاس للذهاب إلى فلسطين، لأنّ فلسطين جزءً من الشّام وتحت نفوذ عبد الملك. فإلى أيّ مدى كان لهذه الأحاديث تأثيرً في نفوس

<sup>(1)</sup> تاريخ اليعقوبي، ج 2، ص 261.

النّاس وأفعالهم؟ وهل حدث في زمن ما أنّ النّاس حجّوا إلى بيت المقدس بدلًا من مكّة أم لا؟ ولو حدث ذلك لكان ينبغي أن نعد المجرم الأصليّ أو أحد المجرمين هو محمد بن شهاب الزهري الّذي حرّف الأمر في أذهان النّاس لأجل مآرب عبد الملك السّياسيّة.

وعندما يُصبح الزهريّ تابعًا لجهاز الخلافة، فلن يمنعه شيء من وضع الأحاديث ضدّ الإمام السجّاد علي والتّنظيمات العلوية ـ منها ما وجدته في كتاب «أجوبة مسائل جار الله» ـ تأليف المرحوم السيد عبد الحسين شرف الدين ـ حيث يدّعي الزهريّ في رواية أنّ أمير المؤمنين علي الأسرف الدين ـ حيث يدّعي الزهريّ في أنّه قال في معنى الإنسان في الآية في جبريًّا، وينسب إلى الرسول في أنّه قال في معنى الإنسان في الآية ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكُثُرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﴾ (أ) أنّه أمير المؤمنين علي (والعياذ بالله).

في رواية أخرى ينقل أنّ حمزة سيّد الشهداء كان شارب خمر. وإنّما جعل هاتين الرّوايتين لدعم الجبهة السّياسيّة المتسلّطة ـ لعبد الملك وبني أميّة ـ مقابل أئمّة الهدى عَنْ وبالتالي لنسف عترة النبيّ وسلالته ـ النّدين كانوا يواجهون الأمويين ـ بعنوان أنّهم مسلمون من الطّراز الأوّل، ويُعرّفهم على أنّهم مثل غيرهم من العوامّ والمقصّرين في تطبيق أحكام الدّين!

بالنسبة للزهريّ وأمثاله، فقد وقف الإمام السجّاد عَلَيّ موقفًا حازمًا وقاسيًا جدًّا حيث يُلحظ هذا من خلال الرّسالة الّتي وجّهها إليه.

<sup>(1)</sup> سورة الكهف، الآية 54.

بالطّبع، قد يتساءل بعض النّاس إلى أيّ مدى يُمكن أن تعكس «الرسالة» هـذا الموقف الشّديد؟ ولكن بالالتفات إلى شدّة اللهجة في مضمون هذه الرسالة الموجّهة إلى الزهريّ، وكذلك بالنسبة للجهاز الحاكم، وأنّها لا تتحصر بمحمّد بن شهاب، بل كانت تقع في أيدي الآخرين وتنتقل بالتدريج عبر الألسن والأفواه وتبقى عبر التاريخ (كما أنّنا اليوم وبعد أكثر من 1300 سنة نتناولها بالبحث)؛ بالالتفات إلى كلّ هذه الأمور، يُمكن أن نُدرك حجم الضّربة النّي وُجّهت إلى القداسة الشّيطانيّة والمصطنعة لمثل أولئك العلماء. لقد كانت الرّسالة خطابًا لمحمّد بن شهاب، ولكنّها نالت من أشخاص آخرين على شاكلته. ومن المعلوم أنّ هذه الرسالة عندما تقع بأيـدي المسلمين، وبالأخصّ شيعة ذلك العصر، وتنتقل عبر الأيدي فأيّ سقوط لهيبة هـؤلاء ومكانتهم ستحدثه في الأعين؟! وهنا ننقل مقاطع من هذه الرسالة:

في البداية يقول عَلَيْكُلِيُّ: «كفانا الله وإيّاك من الفتن ورحمك من النار»<sup>(1)</sup>. في الجزء الثاني من هذه الجملة، نجده يخصّه بالخطاب، لماذا؟ لأنّ كلّ إنسان يتعرّض للفتن، حتّى الإمام السّجّاد عَلَيْكُلِرُ ولكن دون أن يسقط فيها. ومحمد بن شهاب يتعرّض للفتنة ولكنّه سقط. أمّا بالنسبة لنار جهنّم فإنّها لا تقترب من الإمام زين العابدين عَلَيْكُلُوْ، ولهذا خُصّ الكلام هنا بالزهريّ. وابتداء الرّسالة بمثل هذه اللهجة دليل على تعامل الإمام عَلَيْلُوْ معه بطريقة تحقير ومعاداة. ثمّ يقول عَلَيْلُوْ: «فقد

<sup>(1)</sup> تحف العقول، ص275.

أصبحت بحال ينبغي لمن عرفك بها أن يرحمك». دقّقوا، لمن الخطاب (موجّه) في هذه الجملة؟ إنّه موجّه لشخص يغبطه الجميع على حاله، فهو أحد العلماء الكبار المقرّبين من النّظام الحاكم، بينما نجد أنّ الإمام عَلَيْ يُبيّنه ضعيفًا ووضيعًا.

بعد ذلك يُشير الإمام عَلَيْتَ فِي إلى النّعم الّتي حباه الله بها والحجج الّتي أتمّها عليه، ثمّ يقول إنّه مع وجود تلك النّعم من الله، هل تستطيع أن تقول كيف قد أدّيت شكرها؟

ويذكر جملة من آيات القرآن ويقول إنّ الله تعالى لن يرضى أبدًا عن قصورك وتقصيرك، لأنّه سبحانه قد أمر العلماء بتبيين الحقائق للنّاس: ﴿لَتُكُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكُتُمُونَهُ ﴿ اللَّهِ اللَّاسِ وَلَا تَكُتُمُونَهُ ﴿ (١).

وبعد هذه المقدّمة يحمل عليه بطريقة قاسية جدًّا بقوله عَلَيْهُ: «واعلم، إنّ أدنى ما كتمت، وأخفٌ ما احتملت، أن آنست وحشة الظّالم، وسهّلت له طريق الغيّ بدنوًك منه حين دنوت، وإجابتك له حين دُعيت». ويظهر هذا الكلام، الّذي يطرحه الإمام، بوضوح ارتباطه بجهاز السّلطة. «إنّك أخذت ما ليس لك ممّن أعطاك». «ودنوت ممّن لم يردّ على أحد حقًا ولم تردّ باطلًا حين أدناك»، (وهو الخليفة الظّالم) فبأيّ عذر تُبرّر عدم إرجاعك الحقوق الضّائعة وإزالة المظالم الكثيرة؟ «وأحببت من حادّ الله».

<sup>(1)</sup> سورة آل عمر ان، الآية 187.

والجملة المؤتّرة جدًّا في هذه الفقرة عندما يقول عَلَيْكَلِيُّ: «أوليس بدعائه إيّاك» حين دعاك، جعلوك قطبًا أداروا بك رحى مظالمهم، وجسرًا يعبرون عليه إلى بلاياهم، وسلّمًا إلى ضلالتهم داعيًا إلى غيّهم سالكًا سبيلهم، يدخلون بك الشكّ على العلماء ويقتادون بك قلوب الجهّال إليهم؟». ثم يقول: «فلم يبلغ أخصّ وزرائهم ولا أقوى أعوانهم إلّا دون ما بلغت من إصلاح فسادهم» (1).

وفي هذه الرسالة الشّديدة اللهجة والبليغة يفضح الإمام السجّاد هذا التيار الفكريّ والعلميّ التابع للسلطة والحكم والّذي يتحرّك بدعم سياسيًّ وحكوميٍّ اجتماعيّ. فأولئك الّذين قبلوا مهادنة النّظام، أصبحوا مطالبين بالإجابة عن السؤال الّذي بقي في المجتمع الإسلاميّ في ذلك الزمان وسوف يبقى عبر التاريخ.

إنّني أعتبر هذه إحدى المقاطع المهمّة من حياة الإمام السجّاد عَلَيْ ، وأشعر بأنّه عَلَيْ لله يكتف بتحرّك علميّ وتربويّ محدود بين جماعة خاصّة، بل قام بحركة سياسيّة.

(مجلة باسدار اسلام، 11)

كان هذا مختصرًا لحياة الإمام السجّاد عَلَيَّ في وهنا بالطّبع أَشير إلى هذه النقطة أيضًا: رغم أنّ مرحلة إمامة الإمام السجّاد عَلَيَّ في التي امتدّت إلى أكثر من 34 سنة، كانت بعيدة عن المواجهة المباشرة للنّظام الحاكم، إلّا أنّ نشر بساط الإمامة الواسع وتعليم وتربية العديد

<sup>(1)</sup> العلَّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 75، ص 132.

من الأفراد المؤمنين والمخلصين ونشر دعوة أهل البيت عَيْنِيْ كان من أعظم إنجازاته. وهذا ما جعل بني أمية يمقتون الإمام ويتعرّضون له. وكانوا من قبل قد جرّوه بالأصفاد والأغلال من المدينة إلى الشام ولم يحدث هذا في كربلاء فقط وإنّما تكرّر في زمن آخر أيضًا – وقد تعرّضوا له في موارد عديدة، وآذاه أعوانهم حتّى وصل بهم الأمر، سنة ولا لهجرة في زمن الوليد بن عبد الملك، إلى تسميمه فارتفع إلى جوار ربّه شهيدًا.

(مجلة باسدار اسلام، 12)



# الإمام الباقر سي

- مرحلة البناء الفكريّ والتنظيميّ.
- إحضار الإمام الباقر عَلَيْتُلِيُّ إلى الشام.
- الظروف السياسية عند شهادة الإمام الباقر عليتها.

## مرحلة البناء الفكريّ والتنظيميّ

#### المواجهة الفكريّة والثقافيّة

إنّ مرحلة حياة الإمام الخامس، الإمام الباقر عَلَيْ الله الشّيعة مرّة أخرى منطقي لحياة الإمام السجّاد عَلَيْ الله هم الشّيعة مرّة أخرى يُصبحون جماعة ويشعرون بوجودهم وشخصيتهم. إنّ الدعوة الشيعية التي توقّف تلعدة سنوات على أثر حادثة كربلاء والأحداث الدموية التي تلتها - كواقعة الحرّة وثورة التوّابين - وبسبب بطش الأمويين، لم تكن تظهر نفسها إلّا تحت الأستار السّميكة، ها هي اليوم في العديد من الأقطار الإسلاميّة، خاصّة في العراق والحجاز وخراسان، تتجذّر وتستقطب شرائح كبيرة وحتّى أنّها في الدوائر المحدودة أضحت رابطة فكريّة وعمليّة يُمكن التّعبير عنها بالتّشكيلات الحزبيّة. وولّت تلك الأيّام الّتي قال عنها الإمام السجّاد عَلَيْ إنّ أتباعه ما كانوا يزيدون فيها على عشرين شخصًا في كلّ الحجاز (أ). وأضحى الإمام يزيدون فيها على عشرين شخصًا في كلّ الحجاز (أ). وأضحى الإمام

<sup>(1)</sup> شرح نهج البلاغة، ج 4، ص 104؛ العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 46، ص 143.

الباقر ﷺ يدخل مسجد النبيّ في المدينة فيلتـفّ حوله جمعٌ غفير من أهل خراسان وغيرها من أصقاع العالم الإسلامي، يسألونه عن القضايا الفقهيّة، ويفد عليه أمثال طاووس اليمانيّ، وقتادة بن دعامة، وأبو حنيفة، وآخرون من المشهورين بالمعارف الدينيّة. وبالطبع، ممّن يُعتبرون خارج التوجّه الإماميّ والشيعيّ. وقد سمعوا صدى علم الإمام الذائع وأقبلوا عليه للتعلُّم أو للاحتجاج والمجادلة. وبرز شاعرٌ كالكُميت الأسديّ بذلك اللسان الفصيح والفنّ العابق، ليترك أهم آثاره الفنية وهي القصائد الّتي عُرفت بالهاشميّات وأضحت تنتقل من يد إلى يد ومن لسان إلى لسان، لتُعرّف النّاس على حقّ أل محمّد وفضل علمهم ومقاماتهم المعنوية. من جهة أخرى، فإنّ خلفاء بني مروان أحسّوا خلال هذه الفترة بنوع من الطّمأنينة، وشعروا بالاستقرار بعد أن استطاع عبد الملك بن مروان \_ توفّى سنة 86 هـ خلال فترة حكمه، الَّتَى استمرَّت عشرين عامًا، أن يقمع كلَّ المعارضين. وقد يعود شعور الخلفاء المروانيين في هذا العصر بالأمن والاطمئنان إلى أنّ الخلافة وصلتهم غنيمة باردة، لا كأسلافهم الَّذين كدحوا من أجلها ممَّا أدَّى إلى انشغالهم باللهو والملدَّات الَّتي تُصاحب الشُّعور بالاقتدار والجاه والجلال. مهما يكن الأمر، فإنّ حساسية خلفاء بني مروان تجاه مدرسة أهل البيت قد قلَّت في هذا العصر، وأصبح الإمام عَلاِيَّلا وأتباعه في مأمن تقريبًا من مطاردة الجهاز الحاكم.

(قيادة الإمام الصادق عَلَيْتَلِيرٌ ، ص 32 - 33)

كان من الطّبيعي أن يقطع الإمام عَلَيْكُ خطوة رحبة في ظلّ هذه الظروف على تحقيق أهداف مدرسة أهل البيت، ويدفع بالتشيّع نحو مرحلة جديدة. وهذا ما يُميّز حياة الإمام الباقر عَلَيْكُم .

لقد قيل الكثير بشأن الإمام الباقر عليه الصلاة والسلام، غاية الأمر أنّني سأكتفي بنقطتين من حياته. إحداهما، عبارة عن مواجهته لتحريف المعارف الإسلامية والأحكام؛ هذا الشّيء الّذي حدث في عصر الإمام الباقر عَلِيَ بصورة أوسع وأكثر تفصيلًا من أيّ زمان آخر، فماذا تعني مواجهة التحريف هو أنّ دين الإسلام مواجهة التحريف هو أنّ دين الإسلام المقدّس، بالمعارف والأحكام التي لديه، وبآيات القرآن التي حدّدت للمجتمع الإسلامي، بل لكلّ عالم الإنسان والبشرية، خصائص وشروط، بحيث لو عرفها النّاس وتمسّكوا بها لما أمكنهم تحمّل بعض الأشياء الموجودة في مجتمع معروف بالمجتمع الإسلامي. فلا يُمكنهم تحمّل حكومة الظالمين مثلًا، أو حكومة الفسّاق والفجّار، أو حكومة الجاهلين. كما لا يُمكنهم حتمًا تحمّل التمييز والتقسيم غير العادل للتّروة في المجتمع؛ والكثير من هذه المفاسد الموجودة في المجتمعات الإسلامية والتي لا يُمكن أن تنسجم مع الأحكام الإسلامية والنّظام الإسلامي.

بعض السلاطين والحكّام الّذين أمسكوا بزمام السّلطة تحت عنوان خلافة النبيّ عبني أميّة وآل مروان - هؤلاء لم يكونوا لائقين بأيّ شكل لكي يحكموا المجتمع الإسلاميّ، ولقد أوجدوا في عهد حكومتهم كلّ أنواع الفسق والظلم والفساد والتمييز والجهل؛ وباختصار الانحرافات المختلفة. فلو كان من المقرّر تبيان الأحكام الإسلاميّة والآيات القرآنية كما هي

للنّاس، لما كان ممكنًا لهؤلاء أن يستمرّوا في الحكم والإمساك بالسّلطة، لهـذا قاموا بعمليّة التّحريف، وقد فعلوا ذلك من عدّة طرق. أحدها، هو أن يخدعوا بعض الفقهاء والحكماء والمحدّثين والقرّاء والوجهاء وأمثالهم ويجعلونهم إلى جانبهم، يعطونهم المال أو يُخوّفونهم. فحملوا البعض طمعًا أو خوفًا لترويج ما يحلولهم بين النّاس، لهذا، لو نظرتم إلى تاريخ القرنين الأوّلين للإسلام، لرأيتم مشهدًا عجيبًا، لرأيتم من الشخصيّات المعروفة بالقداسة والتقوى والعلم الكثير ممّن صاروا في خدمة الحكّام وأمراء الجور، ممّن كانوا يفتون النّاس بأحكام عجيبة وغريبة تحت عنوان الإسلام. انظروا الآن من باب النموذج، أيّ حكم هذا الّذي ينطق به عالمٌ بهذا الشكل، حيث يعتبر أنّ أولي الأمر، الّذين أمرنا الله تعالى والقرآن بطاعتهم، هم أيّ شخص يتسلّط على النّاس بأيّ وسيلة، حتّى ولو كان ذلك بالمكر والحيلة والسّيف والقهر والقتل، فإنّه يستطيع أن يحكم النّاس. لقد أصبح هذا هو معنى «أولي الأمر».

إنّ هـذا الفهـم بعيدٌ عن العقـل، وغير صحيح، بحيث لو لـم يتمّ ربطه بالإسـلام وبأصل اعتقاديّ وإيمانيّ عند النّاس لما قبل به أحد. لكنّ هؤلاء جاؤوا وربطوه بالإسلام وذكروا الكثير من هذه الأمور التي نجد منها الكثير في تاريخ القرنين الأوّلين للإسلام. ولقد كان هؤلاء الحكّام يصحبون هذه الشخصيّات اللامعة أينما ذهبوا في مكّة والمدينة ويعرضونهم على النّاس في الاجتماعات العامّة ويجعلونهم وسيلة لتأييدهم... لقد كان هذا من طرق تحريف الدين. لقد كان أمثال هؤلاء المتظاهرين بالعلم والفقاهة والقداسة والزّهد في خدمة الحكّام الّذين كانوا يُقدّمون كلّ ما يحلولهم

أن يعتقد به النّاس تحت عنوان الدين. وبعض هذه الأمور ما زالت موجودة في الكتب اليوم، وللأسف إنّ الكثير من المسلمين ما زالوا يعتقدون بهذه الأشياء.

كانت هذه أحد طرق التّحريف، حيث إنّ الحكّام أنفسهم عندما كانوا يجلسون على مسند السّلطة، وكانوا يشعرون بأنّه يجب على النّاس أن يقبلوا بكلُّ ما يقولونه؛ فأيّ كلمة أو فكرة أو مبنيّ كانوا يعرضونه تحت عنوان الإسلام، كانوا يُحوّلونه إلى ثقافة رائجة وينشرونه على مستوى العالم الإسلامي، ليُنشر ويتكرّر ويُنقل من لسان إلى لسان حتّى يُشكّل الذهنية العامّة. مثلما كان بعض زعماء جهاز عبد الملك، كالحجّاج وأمثاله يعتقدون، أو هكذا يظهرون، بأنّ الخلافة أرفع من النبوّة؛ فهؤلاء لـم يكونوا قانعين بأن يكون عبد الملك بن مروان وأولاده وأولئك الفسقة والفجرة خلفاء للنبيّ - حيث إنّ هذه العمامة كانت أوسع بكثير من رؤوسهم، وذاك اللباس لم يكن ملائماً لقاماتهم - وأن يكونوا غاصبين لهذا العنوان؛ لكنَّهم لم يكتفوا بذلك بل أرادوا أن يدّعوا أنَّ الخلافة أفضل من النبوّة... لقد وقعت تلك التحريفات في الدين، وقد كان العامل الأساس لاستمرار سلطة بني أميّة وبني العبّاس والمانع الأساس لحكومة الإسلام الحقّة هو تلك الثقافة الخاطئة الّتي سيطرت على أذهان النَّاس.

ها هنا يريد الأئمَّة عَلَيْكِيْ أَن يُقيموا الحكومة الإسلاميّة الصحيحة وأن يُثبّت وا النّظام العلويّ، فماذا يفعلون؟ إنّ أوّل خطوة هي تبديل الذهنيّة العامّة للنّاس، وأن ينتزعوا تلك الثّقافة الّت ي يُصطلح عليها

بأنّها إسلامية ضدّ الإسلام والّتي كانت قد رسخت في أذهان النّاس، ويضعوا مكانها ثقافةً صحيحةً وقر أنًا حقيقيًّا وتوحيدًا واقعيًّا، هذه هي المواجهة الثقافيّة. فالمواجهة الثقافيّة لا تعنى فقط الحلوس وبيان بعض الأشياء من أحكام الإسلام، من دون توجه ومن دون مسار ثوريّ وجهادي، فهذه ليست مواجهة؛ بل المواجهة الثقافيّة تعنى السّعى لتبديل الذهنيّة العامّة والثّقافة الحاكمة على عقول النّاس، من أحل أن يتمّ تعبيد الطّريق باتّجاه الحكومة الإلهيّة، وقطع الطّريق على حكومة الطَّاغِوت والشَّيطان. لقد بدأ الإمام الباقر عُلِيَّتُلارٌ هذا العمل. هذا هو باقر علم الأوّلين، فهو باقر وفاتح الحقائق القرآنية، فهو من يبقر ويشقّ طرائق الحقائق القرآنية والعلوم الإسلاميّة. وكان يُبيّن القرآن للنّاس. لهذا، كان كلُّ من يحتكُّ بنفس الإمام الباقر عليه الصلاة والسلام، ولم يكن تابعًا ولا خاضعًا ولا مشاركًا لمعلفهم، كان حتمًا يُبدّل رأيه بشأن وضع حاكميّة الزمان. لهذا، نجد أنّ الكثير من النّاس ممّن هم من الطّبقة الوسطى، في زمن الإمام الباقر عَلِيِّكُمْ ، كانوا يُقبلون على مدرسة أهل البيت ومذهب الإمامة، وما هو رائعٌ في عرف اليوم تحت عنوان التشيّع. التشيّع هو هذا، أي اتّباع مدرسة أهل البيت من أجل إقامة السّيادة الحقيقيّة للإسلام، والإعلاء الحقيقيّ لكلمة القرآن، وتوضيح وتثبيت المعارف القرآنية بين النّاس. وكلّ من كان الإمام الباقر عَلِيم الله يتصل به ويُبيّن له المسائل كان يُبدّل تفكيره. لقد كان هذا هـو العمل الأوّل للإمام الباقر عَلَيَّكُمْ الّذي يُعدّ عملًا مهمًّا جدًّا وأساسًا وهو أهم ما قام به عَلَيْتُلِيرٌ.

#### بناء التشكيلات السرية

العمل الآخر في حياة هذا الإمام، كان عبارة عن تنظيم التشكيلات، فماذا يعني هذا؟ أي أنّ المرء يقوم بنشر تلك المعارف وذلك التغيير الثقافيّ والمواجهة الثقافيّة داخل المجتمع كبذر ينثره الإنسان في الأرض هنا وهناك. حسنُ، فإنّ بعض هذا البذار سيُنبت وبعضه سيموت، وبعض ما ينبت سيُداس عليه ويزول، ولعلّ بعضه لن يُثمر كثيرًا، هذا هو حال البذر. وبعض الأحيان، كلا، فذلك المزارع الماهر الخبير والعاقل، بالإضافة إلى أنّه يبذر الحبوب، فإنّه يُحافظ عليها، فكيف يفعل ذلك؟ من خلال تجهيز أشخاص وبثّهم في أرجاء العالم الإسلاميّ من أجل القضاء على الشّبهات التي وقع فيها أولئك الذين تأثّروا بذلك الإعلام والتعاليم، فيحصلون على المزيد من المعرفة ولا يقعون تحت تأثير إلقاءات العدوّ، فلا يُشتبه عليهم الأمر ويُحافظون على روابطهم فيما بينهم، فيكون ذلك ضمانة كافية لأجل أن ينمو ذلك الحبّ سالمًا في أرض مستعدّة وخصبة.

وقد كان هذا الأمر من أعمال الإمام الباقر عَلَيْ ، حيث كان يُربِي أشخاصًا ويُعدّهم ويخصّهم بالعناية - التلامذة الخواص - ثم يربطهم ببعضهم، ويبتّهم في أرجاء العالم الإسلاميّ كأقطاب وأركان ووكلاء ونوّاب ليتابعوا ما قام به، ويتحمّلوا أعباء التّبليغ والتّعليم الّذي قام به. وهذا التّنظيم السرّي للإمام الباقر عَلَيْ ، كان قد بدأ قبل عصره لكنّه تفاقم وازداد في زمانه، وبالطّبع، فقد وصل في زمن الإمام الصّادق والإمام موسى بن جعفر عَلَيْ إلى أوجه؛ لقد كان هذا عملًا آخرًا وهو شديد الخطورة.

لهـذا ترون في الرّوايات كيـف أنّ بعض أصحاب الإمام الباقر عَلْيَكُلان ، يُعرفون بأصحاب السـرّ، كجابر بن يزيد الجعفيّ، فجابر الجعفيّ كان من أصحاب السـرّ، فماذا يعني ذلك؟ إنّه من أولئك الّذيـن كانوا يتواجدون في أرجاء العالم الإسلامي وفي كلّ الأماكن ممّن يتحمّلون مسؤولية هداية المستعدّيـن والمحبّيـن والأخذ بأيديهـم وإشباع أذهانهـم. وكان الجهاز الحاكم أينما وجد هؤلاء يُعرّضهم لكلّ أشكال الضّغط والقمع.

(1987/07/31)

بمطالعة مختصرة يُمكن تلخيص كلّ مرحلة إمامة الإمام الباقر، التي امتدّت إلى تسعة عشرة سنة من عام 95 للهجرة وإلى عام 114، على الشّكل التّالي: لقد اختاره (1) أبوه الإمام السجّاد عَلَيْ في آخر لحظات عمره، كامام للشّيعة وخليفة له، وقد سجّل هذا التنصيب في محضر سائر أبنائه وأقاربه. وأراه صندوقًا بحسب الرّوايات مليئًا بالعلم (2) أو حاويًا لسلاح رسول الله وقال: «يا محمّد احمل هذا الصّندوق إلى بيتك»، ثمّ يتوجّه بالخطاب إلى الآخرين: «لا يوجد في هذا الصّندوق من الدّرهم والدّينار شيءٌ، بل هو مليءٌ بالعلم» (3)، وكأنّه بهذا الموقف، وبمثل هذا التّعبير، عرف الحاضرين على إرث القيادة العلميّة والفكريّة ـ العلم ـ والقيادة الثوريّة. سلاح النبيّ.

<sup>(1)</sup> الإختيار هنا بمعنى إيصائه بالتصدّي لمهام الإمامة، وتأكيد الحجيّة على الناس، لأنّ تنصيب الإمام اختيار إلهي واقعي.

<sup>(2)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 46، ص 229.

<sup>(3)</sup> م. ن.

من اللحظات الأولى، اتّخذ السّعي الوسيع والشّامل للإمام وأتباعه المخلصين مطلعًا جديدًا في إشاعة دعوة التشيّع الهادفة والبنيويّة. إنّ المخلصين مطلعًا جديدًا في إشاعة دعوة التشيّع الهادفة والبنيويّة. إنّ السّاع نطاق هذه الدّعوة كان، بالإضافة إلى المناطق التي يسكنها الشّيعة – كالمدينة والكوفة – يشمل مناطق جديدة وخصوصًا تلك القطاعات من الدّولة الإسلاميّة الّتي كانت بعيدةً عن مركز حكومة بني أميّة، لتُضاف بذلك إلى نطاق طراز الفكر الشّيعيّ؛ ويُمكن ذكر خُراسان في هذا المجال أكثر من غيرها، حيث نُشاهد في الرّوايات العديدة نفوذ التبليغ والدّعوة الشيعيّة في أهل تلك المناطق(1).

إنّ ما يدفع الإمام وأتباعه نحوهذه الحركة الّتي لا تعرف السّكون، في كلّ هذا السّعي المجهد ويدعوهم للقيام بهذا التّكليف الإلهيّ هو الواقع الاجتماعيّ والذهنيّ المؤسف. فهم كانوا من جهة يشاهدون أمام أعينهم كيف أنّ النّاس، وإثر التربية المضلّة والمخرّبة، كانوا يزدادون سقوطًا وغرقًا في التيّار العام الفاسد للمجتمع يومًا بعد يوم، ووصل الأمر شيئًا فشيئًا إلى حيث أنّ عامّة النّاس لم يعودوا يستمعون إلى الدّعوة المنجية للإمامة، كحال الزّعماء والمسؤولين - «إن دعوناهم لم يستجيبوا لنا» (2) ومن جانب آخر لم يعد هناك في هذا التيّار الانحرافيّ، الّذي أصبح كلّ شيء فيه، حتّى الدّرس والبحث والفقه والكلام والحديث والتفسير، من أجل تلبية أماني ورغبات الطواغيت الأمويين، أيّ طاقة أمل مفتوحة من أجل تلبية أماني ورغبات الطواغيت الأمويين، أيّ طاقة أمل مفتوحة

<sup>(1)</sup> ومنها رواية أبي حمزة الثمالي: «حتى أقبل أبو جعفر عَلَيْكُلْ وحوله أهل خراسان وغيرهم يسألونه عن مناسك الحج» (العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 46، ص 337)؛ وينقل رواية تذكر ما جرى بين أحد علماء خراسان مع عمر بن عبد العزيز وفيها عبرة بالغة. (الكاتب)

<sup>(2)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 46، ص 288.

عليهم؛ ولولم ينهض التشيّع لأجل دعوتهم وهدايتهم لأُعلق عليهم طريق الهداية كلّيًّا، «وإن تركناهم لم يهتدوا بغيرنا»(1).

على أساس الإدراك العميق لهذا الواقع الاجتماعيّ السيّئ، يُعلن الإمام موقفه العدائيّ تجاه القوى الفكريّة والثقافيّة، أي الشعراء والعلماء الّذين باعوا أنفسهم - الذين هم مختلقو الأجواء غير السّليمة على صعيد فكر المجتمع - وبإنزاله أسواط توبيخه على رؤوس هؤلاء، أحدث أمواجاً من التنبيه واليقظة، إن لم يكن على مستوى وجدانهم الميّت، ففي أذهان وقلوب أتباعهم الغافلين. وبلهجته المعترضة على كُثير الشّاعريقول: أمدحت عبد الملك؟! فيُجيب بسذاجة أو غفلة وهو بصدد تبرير معصيته، قائلًا: لم أُخاطبه بإمام الهدى، بل مدّحته بكلّمات الأسد والشّمس والبحر والأفاعي والجبال؛ والأسد كلبّ، والشّمس جسمٌ جامدٌ، والبحر جسمٌ بلا موح، والأفاعي حشراتُ، والجبل صغرةُ صمّاء. وهنا يتبسّم الإمام أمام هذا العذر والتبرير غير الوجيه، بطريقة ذات مغزى؛ وهنا ينهض الكُميت الشاعر الثوريّ والهادف - ويُنشئ واحدة من قصائده الهاشميّات (٢) الشاعر النوريّ والهادف - ويُنشئ واحدة من قصائده الهاشميّات (١٠) الشاعر ويوصل ذلك إلى كلّ الذين سمعوا بهذه الواقعة (١٤).

<sup>(1)</sup> بحار الأنوار، ج 26، ص 253.

<sup>(2)</sup> القصيدة الّتي بدأت بهذا البيت الشعرى:

من لقلب متيّم مُستهام غير ما صبوة ولا أحلام

ووصلت إلى هذا البيت البليغ والقاصم والمليء بالمعرفة: ساسة لا كمن يرى النّاس سواء ورعية الأنعام (الكاتب)

<sup>(3)</sup> المناقب، ج4، ص 207.

عكرمة، التلميذ المعروف لابن عبّاس والّذي كان يتمتّع بشأنيّة ومقام عظيم بين النّاس، يذهب لرؤية الإمام عَلَيْ ويقع تحت تأثير وقاره ومعنويّاته وشخصيّته الروحيّة والعلميّة، بحيث يرمي نفسه بدون إرادة بين يدي الإمام عَلَيْ ويقول بذهول: لقد جالست عظماء كابن عباس، ولم يحدث أن جرى ما جرى معي الأن بين أيديهم. فقال الإمام في جوابه: «ويلك يا عبيد أهل الشام إنّك بين يديّ بيوت أذن الله أن تُرفع ويُذكر فيها اسمه»(1).

وكان الإمام عَلَيْ يستغلّ كلّ فرصة مناسبة لتحريك مشاعر النّاس الغافلين وعواطفهم من خلال بيان زاوية من الوقائع المرّة لحياة الشّيعة، وذكر الضغوط وأنواع العنف والتشدّيد الّتي كانت تُمارس على الإمام وأتباعه من قبل القوى المهيمنة، وبذلك كان يهزّ عروقهم الميّتة والراكدة، ويزلزل قلوبهم الفاترة أي إنّه كان يُعدّهم لتلك المواقف المتشددة والتحرّكات الثوريّة.

وقد أجاب رجلًا، سأله ذات يوم كيف أصبحت يا ابن رسول الله، يروي المنهال بن عمرو تلك الرواية فيقول: «كنت جالسًا مع محمد بن علي الباقر علي إذ جاءه رجل فسلّم عليه فرد علي أن قال الرجل: كيف أنتم؟ فقال له محمّد علي أوما آن لكم أن تعلموا كيف نحن، إنّما مثلنا في هذه الأمّة مثل بني إسرائيل، كان يُذبح أبناؤهم وتُستحيى نساؤهم، ألا وإن هؤلاء يذبحون أبناءنا ويستحيون نساءنا»(2).

<sup>(1)</sup> العلَّامة المجلسيِّ، بحار الأنوار، ج46، ص 258.

<sup>(2)</sup> م.ن، ج46، ص360.

(وبعد هذا البيان البليغ والمحرّك يجرّ الكلام إلى القضيّة الأساس أي أولوية الدّعوة الشيعيّة وحكومة أهل البيت عليقية ).

«زعمت العرب أنّ لهم فضلًا على العجم، فقالت العجم: وبماذا؟ قالوا: كان محمد على عربياً. قالوا لهم: صدقتم، وزعمت قريش أنّ لها فضلًا على غيرها من العرب، فقالت لهم العرب من غيرهم: وبما ذاك؟ قالوا: كان محمد على قرشيًا. قالوا لهم: صدقتم؟ فإن كان القوم صدقوا فلنا فضل على النّاس، لأنّا ذرية محمد على، وأهل بيته خاصة وعترته، لا يشركنا في ذلك غيرنا فقال له الرجل: والله إنّي لأحبّكم أهل البيت عليه الله في ذلك غيرنا فقال له الرجل: والله إنّه لأسرع إلينا وإلى شيعتنا من السيل في الوادي، وبنا يبدأ البلاء ثمّ بكم، وبنا يبدأ الرخاء ثمّ بكم، وبنا يبدأ الرّخاء ثمّ بكم، وبنا يبدأ الرّخاء

وعلى نطاق أضيق وأكثر وثاقة، تمتّعت علاقة الإمام بشيعته بخصائص أخرى. ففي هذه العلاقات نُشاهد الإمام وكعقل مفكّر في جسم حيّ فيما يرتبط بالأعضاء والجوارح، وكقلب نابض في عمل تغذية الأجهزة والأعضاء.

إنّ النّماذج الموجودة بين أيدينا بشأن علاقات الإمام عَلَيْكُلِرٌ مع هذه المجموعة تُشير من ناحية إلى الصّراحة في مجال التّعاليم الفكريّة، ومن جهة أخرى تُشير إلى الروابط والتشكيلات المدروسة بين هؤلاء والإمام. ونجد الفُضيل بن يسار<sup>(2)</sup>، الذي هو من أقرب أصحاب الإمام وأصحاب

<sup>(1)</sup> الأمالي، الشيخ الطوسي، ص 154.

<sup>(2)</sup> راجع تفصيل مدح الإمام لفضيل في قاموس الرجال، ج 97، ص 345-343 (الكاتب).

سرّه، يُرافقه في مراسم الحج، فينظر الإمام إلى الحجّاج وهم يطوفون حول الكعبة، ويقول: هكذا كانوا يطوف ون في الجاهليّة! إنّما أُمروا أن يطوفوا بها، ثمّ ينفروا إلينا ويعلنون لنا ولاءهم ومحبّتهم، ويعرضون علينا نصرتهم! ثم قرأ هذه الآية ﴿فَأَجُعَلُ أُفَعِدَةً مِّنَ ٱلنّاسِ مَهُوى إِلَيْهِمُ ﴾(١). أيناس مَهُوى إليهها ويوصي جابر الجعفيّ في أوّل لقاء له مع الإمام عَلَيْكُ أَن لا يُخبر أحدًا أنّه من الكوفة بل أن يتظاهر أنّه من أهل المدينة. وبهذه الطّريقة يُعلّم الإمام عَلَيْكُ مثل هذا التلميذ الحديث -الذي ربّما لديه قابليّات عالية لتحمّل أسرار الإمام عَلَيْكُ والتشيّع، التي كانت قد ظهرت عليه من البداية - دروس كتمان السرّ؛ وهذا التلميذ المستعدّ نفسه والذي أصبح يُعرف فيما بعد بعنوان صاحب سرّ الإمام عَلَيْكُ ، يصل به الأمر إلى أن يكون داخل جهاز الخلافة.

يقول النعمان بن بشير: «كُنتُ ملازمًا لجابر بن يزيد الجعفيّ. فلمّا أن كُنّا بالمدينة، دخل على أبي جعفر-الإمام الباقر عَلَيْ وقدّعه وخرج من عنده وهو مسرور، حيث وردنا الأخيرجة (من نواحي المدينة) يوم جمعة فصلينا الزوال فلمّا نهض بنا البعير إذا أنا برجل طويل آدم (أسمر) معه كتاب فناوله، فقبّله ووضعه على عينيه، وإذا هو من محمد بن علي (الباقر) إلى جابر بن يزيد وعليه طين أسود رطب. فقال له: متى عهدك بسيّدي؟ فقال: الساعة، فقال له: قبل الصلاة أو بعد الصلاة؟ فقال: بعد الصلاة وقبيه حتّى وقبض وجهه حتّى

<sup>(1)</sup> سورة إبراهيم، ص37.

أتى على آخره، ثم أمسك الكتاب فما رأيته ضاحكاً ولا مسروراً، حتّى وافى الكوفة.

يقول النعمان بن بشير: فلمّا وافينا الكوفة ليلاً بتّ ليلتي، فلمّا أصبحت أتيت جابر الجعفي إعظاماً له، فوجدته قد خرج عليّ وفي عنقه كعاب قد علّقها وقد ركب قصبة (كما يفعل المجانين) وهو يقول: أجد منصور بن جمهور.. أميراً غير مأمور، وأبياتًا على هذا النّحو، فنظر في وجهي ونظرت في وجهه فلم يقل لي شيئًا ولم أقل له شيئًا، وأقبلت أبكي لما رأيته، واجتمع عليّ وعليه الصبيان والنّاس، وجاء حتّى دخل الرّحبة، وأقبل يدور مع الصبيان، والنّاس يقولون: جُنّ جابر بن يزيد. فوالله ما مضت الأيام حتّى ورد كتاب هشام بن عبد الملك إليّ وإليه أن انظر رجلاً يُقال له: جابر بن يزيد الجعفيّ، فاضرب عنقه وابعث إليّ برأسه. فالتفت إلى جلسائه فقال لهم: من جابر بن يزيد الجعفيّ؟ قالوا: أصلحك الله كان جلسائه فقال لهم: من جابر بن يزيد الجعفيّ؟ قالوا: أصلحك الله كان حبل القصب يلعب معهم. قال: فأشرف عليه، فإذا هو مع الصبيان يلعب على القصب. فقال: الحمد لله الّذي عافاني من قتله»(1).

هـذا أنموذجٌ من كيفيـة تعامل الإمام وارتباطه مع أصحابه المقرّبين وشاهـدٌ على وجود العلقة والرابطة المحسوبة بدقّـة والتشكيلات؛ كما أنّه نمـوذجٌ حول موقف الحكومة تجاه هـؤلاء الأصحاب. من الواضح أنّ أيادي الحكومة ـوالّتـي لا تُفكّر بأكثر من الحفاظ على نفسها وسلطتها، وترسيخ

<sup>(1)</sup> قاموس الرجال، ج 2، ص 329-330، وبحار الأنوار، ج 46، ص 282-283 (الكاتب).

موقعيّتها - لا تبقى في غفلة مطبقة عن علاقات الإمام عَلَيْتَلَيْ مع أصحابه المقرّبين وأنشطته م، ولا شكّ بأنّهم سيشمّون رائحة مثل هذا الموضوع وسيسعون لكشفه ومواجهته (1). وبالتّدريج يبرز نهج الاعتراض في حياة هذا الإمام عَلَيْتَلَيْ وكذلك في الجوّ الشيعيّ العام، ويُبشّر ببداية فصل جديد في تاريخ حياة أئمّة الشّيعة.

هذا وإن لم يكن في متون التواريخ الإسلامية وكذلك في كتب الأحاديث وغيرها، حديث صريح عن أنشطة الإمام الباقر علي الاعتراضية والحادة نسبيًا - وبالطبع إنّ هذا نفسه ناشئ من أسباب وعوامل عدة، أهمها القمع المسيطر على الأجواء وضرورة التقية من قبل أصحاب الإمام علي الذين كانوا المراجع الوحيدين المطّلعين على مجريات الحياة السياسية للإمام علي في ولكن يُمكن دومًا اكتشاف عمق أداء أي إنسان من خلال ردود الفعل المحسوبة بدقة من قبل أعدائه المتيقظين. فيان مواجهة جهاز مقتدر ومدبّر، كجهاز هشام بن عبد الملك، الذي عده المورّخ أكثر الخلفاء الأمويين اقتدارًا، للإمام الباقر علي المعلى أو لأي عده المورية المام على المورية المام المعلى المورية الملك الذي على المورية الملك الذي على المورية الملك الذي الملك المورية الملك الذي على المورية الملك المؤرّخ أكثر الخلفاء الأمويين اقتدارًا، للإمام الباقر على الملك الذي المدورة الملك المؤرّخ أكثر الخلفاء الأمويين اقتدارًا، للإمام الباقر على الملك الذي المدورة الملك المؤرّخ أكثر الخلفاء الأمويين اقتدارًا، للإمام الباقر على المدورة الملك المؤرّخ أكثر الخلفاء الأمويين اقتدارًا، للإمام الباقر على الملك المؤرّخ أكثر الخلفاء الأمويين اقتدارًا، للإمام الباقر على الملك المؤرّخ أكثر الخلفاء الأمويين اقتدارًا المؤرّخ أكثر الخلفاء المؤرّخ أكثر الخلفاء المؤرّخ أكثر الخلفاء الأمويين المؤرّخ أكثر المؤرّخ أكثر الخلورة المؤرّخ أكثر أكثر المؤرّخ أكثر ا

<sup>(1)</sup> والدي يؤيّد هذه الحقيقة بالصراحة، غير حادثة جابر والحوادث الأخرى المشابهة لتلك الرواية، أن عبد الله بن معاوية الجعفري ينقل أيضاً رسالة تهديد حاكم المدينة للإمام الباقر عَلَيْكُ، «روي عن عبد الله بن معاوية الجعفري قال: سأحدثكم بما سمعته أذناي ورأته عيناي من أبي جعفر عَلَيْكُ أن الله بن معاوية الجعفري قال: سأحدثكم بما سمعته أذناي ورأته عيناي من أبي جعفر عَلَيْكُ أن الله الله كان على المدينة وبل من آل مروان وإنه أرسل إليّ يوماً فأتيته وما عنده أحد من النّاس، فقال: يا معاوية إنما دعوتك لثقتي بك، وإني قد علمت أنه لا يبلغ عني غيرك، فأجبت (فأحببت) أن تلقى عميك محمد بن علي وزيد بن الحسن عَلَيْكُ وتقول لهما: يقول لكما الأمير لتكفان عما يبلغني عنكما، أو لتتكران، فخرجت متوجهاً إلى أبي جعفر واستقبلته متوجهاً إلى المسجد فلما دنوت منه تبسلم ضاحكاً فقال: بعث إليك هذا الطاغية ودعاك وقال: الق عميك وقل لهما كذا؟ قال: فأخبرني أبو جعفر بمقالته كأنه كان حاضراً ثم قال: يا ابن عم قد كفينا أمره بعد غد، فإنه معزول ومنفي إلى بلاد مصر والله ما أنا بساحر ولا كاهن، ولكني أتيت وحدثت، قال: فوالله ما أتى عليه اليوم الثاني حتى ودد عليه عزله ونفيه إلى مصر وولى المدينة غيره». الخرائج والجرائح، ج2، ص559.

شخص آخر بذلك الوجه العنيف، هو لا شكّ ناشئٌ من رؤيته تهديدًا لنفسه في أدائه وعمله، وعدم قدرته على تحمّل وجوده. فلا شكّ أنّه لو كان الإمام الباقر عَلِيكُلِمُ مشغولًا بالحياة العلميّة فحسب، دون البناء الفكريّ والتنظيميّ، لما كان الخليفة ورؤوس نظام الخليفة ليروا أنه من مصلحتهم ونفعهم أن يتصرّف وا بشدّة وعنف؛ أوّلًا، لأنّهم بذلك سوف يستفزّون الإمام عَلَيكُلِمُ لمواجهتهم بشدّة لأنّهم كانوا قد شاهدوا أنموذجًا لهذه التجربة، في زمن قريب، منها قيام حسين بن عليّ «شهيد الفخّ»(1)؛ وثانيًا، فإنّ مجموعة أنصار الإمام والمعتقدين به الذين لم يكن عددهم قليلًا كانوا سيغضبون ويسخطون على جهازهم الحاكم. خلاصة الحديث، يمكن الاستنباط من ردّ فعل نظام الخلافة الحادّ نسبيًّا في أواخر عمر الإمام الباقر، شدّة عمل الإمام عَليكُلُمُ وحدّته.

<sup>(1)</sup> حسين بن علي ـ حسين الفخ ـ ابن علي بن الحسين بن الحسن بن الحسن المجتبى، وأمه زينب بنت عبد الله بن الحسن الذي خرج في زمن موسى الهادي حفيد المنصور، وفتح اسم بئر يبعد فرسخاً عن مكة.

# إحضار الإمام الباقر عِيهِ إلى الشَّام

من الحوادث المهمة في أواخر حياة الإمام وأكثرها شهرة حادثة إحضاره إلى الشّام، الّتي كانت عاصمة الحكم الأمويّ. فلأجل معرفة موقف الإمام تجاه جهاز الخلافة، أمر الخليفة الأمويّ باعتقال الإمام الباقر – وطبق بعض الرّوايات، مع ابنه الإمام الصادق أيضًا، الّذي كان شابًا مساعدًا وملازمًا لأبيه – ونقلهما إلى الشّام. فأُحضر الإمام إلى قصر الخليفة في الشّام. وقد أملى هشام قبل ذلك على حضّار مجلسه وحاشيته ليقوموا بالإجراءات اللازمة عند لقائهم بالإمام وجهًا لوجه. فكان من المقرّر أن يبدأ الخليفة نفسه، ومن بعدها حضّار المجلس – الّذين كانوا جميعًا من الرّجال والزّعماء – وينهالون عليه بالطّعن والشماتة. وقد أراد بهذا العمل تحقيق هدفين:

الأوّل: أن يُضَعِف بهذه التصرّفات الشديدة والمسيئة معنويّات الإمام، وليُهيئ بذلك الأرضيّة للقيام بأيّ عمل يراه لازمًا. والآخر أن يُدين الخصم في لقاء بين أعلى قيادات الجبهتين المتعاديتين، فينتزع بهذه الوسيلة سلاح جميع أفراد جبهته من خلال نشر خبر هذه

الإدانة، والتي ستحصل بفضل الأبواق الجاهزة دومًا لخدمة الخليفة كالخطباء والعمّال والجواسيس.

يدخل الإمام، وبخلاف الرّسوم والعادات المتعارفة الّتي تقتضي أنّ كلّ من يدخل إلى المجلس يجب أن يُسلّم على الخليفة بذلك اللقب المخصوص بأمير المؤمنين، فإنّه يتوجّه إلى جميع الحاضرين، ويُخاطبهم مشيرًا بيده، وقائلًا: السلام عليكم، ويجلس دون انتظار الإذن بذلك. وبهذا التصرّف يُشعل نيران الحقد والحسد في قلب هشام، ويبدأ برنامجه، «أنتم يا أبناء عليّ، كنتم دومًا تشقّ ون عصا المسلمين، وبدعوتهم إلى أنفسكم كنتم تنشرون بينهم الشّقاق والنّفاق، وتدّعون الإمامة لأنفسكم بجهلكم وسفاهتكم». يتفوّه بأمثال هذه الترّهات ويسكت. ثمّ بعد ذلك، كلّ واحد من عبيده وأصحاب معلفه، ينهض ون ويتفوّهون بمثل هذه الكلمات، ويتوجّهون بألسنتهم للطّعن بالإمام علين وتوبيخه.

أمّا الإمام عَلَيْ ، فقد كان يجلس طيلة هذا الوقت ساكتاً وهادئاً. وعندما يسكت الجميع، ينهض الإمام ويقف ويتوجّه إلى الحاضرين، وبعد الحمد والثناء على الله تعالى والسلام على النبي على ، يردّ بكلماته المختصرة والمزلزلة كيد أولئك إلى نحورهم، وكأنّه يوجّه لهم بهذه الكلمات صفعة قاضية، ويُبيّن موقعه وأصول عائلته المفتخرة، الّتي تنطبق مع أعلى المعايير الإسلاميّة - وهي الهداية - وفي النهاية يُبيّن عاقبة طريقهم بحسب السّنن الإلهيّة التاريخيّة ويُزلزل لهم معنويّاتهم أكثر ممّا كانت متزلزلة: «أيّها النّاس! أين تذهبون؟ وأين يُراد بكم؟ بنا هدى الله أوّلكم، وبنا يختم آخركم، فإن يكن لكم ملك معجّل، فإن ثنا ملكاً مؤجّلاً،

وليس بعد ملكنا ملك، لأنّا أهل العاقبة، يقول الله عزّ وجلّ : والعاقبة للمتقّين  $^{(1)}$  .

في هذا البيان المختصر والمليء بالمعنى – الّذي تضمّن التظلّم والبشارة والتهديد والإثبات والردّ - تحقق التأثير والجاذبيّة إلى درجة أنّه لو أذيع ووصل إلى أسماع النّاس لكان من الممكن أن يجعل كلّ من يسمعه معتقدًا بحقّانية قائله. ولأجل الردّ على هذا الكلام، كان المطلوب وجود خطيب متفوّه مقنع ومنطقيّ، إلّا أنّ هذا لم يكن حال أيّ من مخاطبي الإمام، ولهذا لم يعد أمامهم سوى استخدام العنف والقهر.

فيأمر هشام بإلقاء الإمام في السّجن؛ وهو بذلك يكون عمليًّا قد اعترف بضعف معنويّاته وعجز منطقه. وفي السّجن، يقوم الإمام ببيان الحقائق، ليؤثّر بالسّجناء الذين معه؛ بحيث أنّه لا يبقى أيّ واحد منهم لا يعتقد من أعماق قلبه، بما قاله. فينقل مأمورو السّجن مجريات الأحداث إلى هشام. وقد كان هذا الموضوع بالنسبة للجهاز الحاكم، الذي كان قد مضى عليه عشرات السّنين بعيدًا عن الخطاب العلويّ، لا سيّما في الشّام، غير قابل للتحمّل على الإطلاق. فيأمر هشام بإخراج الإمام على الإطلاق. فيأمر هشام بإخراج الإمام على المدينة المنوّرة، معه من المدينة المنوّرة، تلك المدينة التي كانو فيها؛ وبالطّبع، مع وضعهم تحت المراقبة تلك المدينة التي كانو يعيشون فيها؛ وبالطّبع، مع وضعهم تحت المراقبة

<sup>(1)</sup> قول «أيها النّاس» موجّه الخطاب إلى مجموعة أصحاب الرتب العالية في الحكومة الذين اجتمعوا في مجلس بمثل هذه الحساسية والهيبة، حول الخليفة وأرادوا الدفاع عنه، وفي الواقع هو نفي لكل القيم التي كانت تفصل، في ذلك المجتمع الطاغوتي، هؤلاء المستكبرين عن عامّة النّاس وتميّزهم عنهم. وأرادوا بذلك أن يُميّزوا أنفسهم عنهم. إنّها مواجهة أصولية وعميقة في قالب خطاب بسيط (الكاتب).

<sup>(2)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج1، ص471.

وكل أنواع التشدد المستمر وأكثر. وعند الضّرورة، إنزال الضّربة الأخيرة وإبادة الخصم من دون ضجيج في بيته، والتنصّل من وبال تهمة قتل الإمام على شركب وضعه في رقبته. لهذا، وُضعوا بأمر من هشام على مراكب سريعة - كان عليها أن تقطع كل الطريق من دون توقّف - ويحملونهم إلى المدينة. وكانوا قبل ذلك قد منعوا أيّ إنسان في كلّ المدن الّتي تقع على الطريق من أن يتعامل مع هذه القافلة المغضوب عليها، أو أن يبيعهم الماء والخبز (أ). وبقوا على هذا الحال طيلة الطّريق، ثلاثة أيّام بلياليها، فتفذ ما كان لديهم من خبز وماء.

ووصلوا «مدين». وأغلق أهل المدينة بحسب ما لديهم من أوامر، بوابات مدينتهم، وامتنعوا عن بيع المتاع. اشتدّ على أتباع الإمام عَلَيْنَ الله على المدينة ونادى الجوع والعطش؛ فصعد الإمام عَلَيْنَ للله على المدينة ونادى

<sup>(1)</sup> وطبق بعض الروايات فقد أشيع بين أهل المدن الواقعة على الطريق أنَّ محمد بن على وجعفر بن محمّد أصبحا نصر انيين وارتدًا عن الإسلام، العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 46، ص 306. وشبيـة بهـذه الواقعة حدث في حركة تحرير الهند وفي عقود منتصف التاسع عشر: (فمولانا) الذي كان من علماء الدين المعروفين والمعتبرين في الهند وأول قادة المقاومة لمسلمي الهند - وهم من روّاد حركة تحرير شبه القارّة - قد ذكر من جانب مجموعة من العلماء المعارضين للجهاد كشخص وهَّابي. ولم يكن من حاجة لأي تبرير أو مناسبة من أجل إشاعة هذه التَّهمة؛ فكان يكفي لأجل إسقاط مثل هذه الوجوه المحبوبة والمعروفة والمجاهدة من أعين عامّة النّاس الجاهلين والعافلين حتى يُتَّهم أيُّ شخص بالوهَّابيَّة. لم يكن عـوام النَّاس يعلمون ولم يكونوا قادريـن أن يعلموا ما هي الوهَّابيَّـة، وما هو منشِّؤهـا، وماذا تقول، وماذا تريد أن تفعل، وهل أنَّه مـن الممكن أن يكون العلماء المنزِّهون الذين قضوا حياتهم في النَّضال ضدَّ الاستعمار الإنكليزي وهَّابيين - أي أداة بيد الإنكليز؟ الشيء الوحيد الذي كانـوا يعلمونه، هو أنّ الوهّابية هي عبارة عن مذهب خاطئ وانحرافيّ، وها هم يسمعون أنّ هؤلاء العلماء المناضلين وهّابيّون ويكفى مثل هذا. (راجع كتاب المسلمون في حركة تحرير الهند، «طباعة آسيا»). وأنا عندما أطبّق قصّة إحضار الإمام الباقر والإمام الصادق عُلْكِتَلْمُ ّ إلى الشـام واتَّهماهما بالتنصّر على المئـة سنة ونيَّف في الهند في العصــر الحديث ثمَّ ألقي نظرةً على الأوضاع والأحوال الجارية في زماننا ومكاننا أسترجع في ذاكرتي هذا المصرع للبيت الشعري العربي بكلّ حيرة مؤسفة، «النّاس كالنّاس والأيام واحدة». (الكاتب)

بأعلى صوته: «يا أهل المدينة الظّالم أهلها، أنا بقيّة الله. يقول الله: ﴿ بَقِيَّتُ اللّهِ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ۚ وَمَاۤ أَناْعَلَيْكُم بِحَفِيظٍ ﴾ (١).

يق ول الراوي: وكان بين أهل المدينة شيخٌ كبير، فأتاهم فقال: «يا قوم هذه والله دعوة شعيب عَلَيْكُلِيرٌ. والله لئن لم تخرجوا إلى هذا الرجل بالأسواق لتؤخذن من فوقكم ومن تحت أرجلكم فصدقوني وأطيعوني.. فإنّي لكم ناصح. استجاب أهل المدينة لدعوة الشيخ فبادروا وأخرجوا إلى أبي جعفر وأصحابه الأسواق»(2).

والقسم الأخير من هذه الرواية التاريخيّة والّذي يمكنه أن يكون من جهات عدّة عرضًا للوضع السياسيّ والقمع وكذلك الاستخفاف الشامل بجميع الأذهان في ذلك الزمان، وأن يكون من جانب توضيعًا لموقف الإمام الباقر عَلَيْكُلِيُ الخاصّ من جهاز حكم بني أميّة على هذا النّحو: عندما وصل خبر المدينة إلى هشام أمر قبل أيّ شيء بمعاقبة ذلك الرّجل المتمرّد على خيانته لأنّه تجرّأ على الإعراب عن مخالفته لخطّة زعماء نظام الخلافة وجنّب النّاس غفلةً كبرى. وقد أُخذ هذا الرّجل وقتل بأمر من الخليفة.

ومع كلّ ذلك، يتجنّب الإمام أيّ مواجهة حادّة ومجابهة مباشرة مع الجهاز الحاكم. فلا يعمد إلى سيف، ولا يسمح للأيدي المتسرّعة أن تمتد إلى السلاح وتشهره، ويحملها على المزيد من حدّة النّظر ومعرفة الموقف المناسب ويمتنع عن شهر سيف اللسان كذلك، ما لم يتطلّب عمله التغييريّ

<sup>(1)</sup> سورة هود، الآية 86

<sup>(2)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج1، ص472.

الأساس الجذريّ ذلك. كما أنّه لا يُرخّص لأخيه زيد، الّذي بلغ به الغضب مبلغه وشارت عواطفه أيّما ثورة، أن يخرج (يثور)، بل أن يُركّز نشاطه العام على التّوجيه الثّقافيّ والفكريّ. وهو بناء أساس أيديولوجيّ في إطار مراعاة التقية السّياسيّة.

ولكن هذا الأسلوب لم يكن يمنع الإمام عَلَيْكُلِرُ ، كما أشرنا ، من توضيح «حركة الإمامة» لأتباعه الخلّص؛ وإذكاء أمل الشّيعة الكبير، وهو إقامة النّظام السياسيّ بمعناه العلويّ الصّحيح في قلوب هؤلاء، بل يعمد أحيانًا إلى إثارة عواطفهم بالقدر المطلوب على هذا الطّريق.

التّاويح بمستقبل مشرق هو أحد السبل الّتي مارسها الإمام الباقر عَلِيَهُ مع أتباعه. وهو يشير أيضًا إلى تقويم الإمام عَلِيَهُ للمرحلة الّتي يعيشها من الحركة. يقول الحكم بن عيينة: بينما أنا مع أبي جعفر عَلِيَهُ والبيت غاص بأهله إذ أقبل شيخُ يتوكّا على عنزة (عكازة) له، حتّى وقف على باب البيت، فقال: السلام عليك يا ابن رسول الله ورحمة الله وبركاته. ثمّ سكت، فقال أبو جعفر: «وعليك السلام ورحمة الله وبركاته». ثم أقبل الشيخ بوجهه على أهل البيت عَلَيْهُ وقال: السلام عليكم، ثمّ سكت حتّى وقال: السلام عليكم، ثمّ سكت حتّى وقال: البن رسول الله ادنني منك جعنى أجابه القوم جميعًا، وردّوا عليه السلام. ثم أقبل بوجهه على الإمام عَليَهُ وقال: يا ابن رسول الله ادنني منك جعلني الله فداك. فوالله إنّي لأحبّكم وأحبّ من يُحبّكم لطمع في دنيا، وإنّي وأحبّ من يُحبّكم لطمع في دنيا، وإنّي لأبغض عدوّكم وأبرأ منه، ووالله ما أُجبّكم وأُدبّ من يُحبّكم لطمع في دنيا، وإنّي والله إنّي لأحرّ حرامكم، وأنتظر أمركم، فهل ترجولي، والله إنّي لأحرّ حرامكم، وأنتظر أمركم، فهل ترجولي، جعلني الله فداك؟ فقال الإمام عَلَيْهُ : «إليّ إليّ» حتّى أقعده إلى جنبه، والله فداك؟ فقال الإمام عَلَيْهُ : «إليّ إليّ» حتّى أقعده إلى جنبه،

ثم قال: «أيها الشيخ! إن أبي على بن الحسين عُلِيِّ التاه رجل فسأله عن مثل اللذي سألتني عنه فقال له أبي عليه إن تمُت وأنت في هـذا الحـال من الانتظار، ترد على رسول الله الله وعلى على والحسن والحسين وعلى على بن الحسين، ويثلج قلبك، ويبرد فؤادك، وتقرّ عينك، وتستقبل بالروح والرّيحان مع الكرام الكاتبين... وإن تعش ترى ما يقرّ الله به عينك، وتكون معنا في السنام الأعلى». قال الشيخ وهو مندهش من عظمة البشرى: كيف يا أبا جعفر؟ فأعاد عليه الكلام، فقال الشيخ: الله أكبريا أبا جعفر، إن أنا متّ أرد على رسول الله على وعلى على والحسن والحسين وعلى بن الحسين وتقرّ عيني ويثلج قلبي ويبرد فؤادي وأستقبل بالروح والريحان مع الكرام الكاتبين لو قد بلغت نفسي ههنا. وإن أعشى أرى مـا يقرُّ الله به عيني، فأكون معكم فـي السنام الأعلى؟ ثم أقبل الشيخ ينتحب حتّى لصق بالأرض. وأقبل أهل البيت ينتحبون لما يرون من حال الشيخ. ثم رفع الشيخ رأسه وطلب من الإمام عَلَيْمُ لا أن يناوله يده فقبِّلها ووضعها على عينه وخدّه، ثم ضمّها إلى صدره وقام فودّع وخرج والإمام عَلَيَّ إلى ينظر إليه ويقول: «من أحبّ أن ينظر إلى رجل من أهل الجنّة فلينظر إلى هذا»(1).

حتّى أنّه أحيانًا كان يتعدّى ذلك ويُحدّد سنة النّصر ويجعل الأمل الشيعي القديم أمراً واقعاً؛ عن أبي حمزة الثّمالي قال سمعت أبا جعفر عَلَيْ يقول: «إنّ الله كان قد وقّت هذا الأمر في السبعين، فلمّا قُتل

<sup>(1)</sup> العلَّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 46، ص 361-362.

الحسين عَلَيْ اشتد غضب الله تعالى على أهل الأرض فأخره إلى الأربعين ومائه سنة فحد ثناكم فأذعتم الحديث، وكشفتم القناع قناع السّر فأخره الله ولم يجعل له بعد ذلك وقتًا عند الله، ﴿ يَمُحُوا اللّهُ مَا يَشَاء وَ يُثِبِثُ وَ يَثُبِثُ وَ يَعْدَد الله عَلَى الله عَلْهُ عَلَى الله عَلْمُ الله عَلَى الله ع

مثل هذه التصريحات، تُزكّي روح الأمل في قلوب تعيش جوّ الاضطهاد والكبت، فتكسبها زخمًا ودفعًا نحو الهدف المنشُود المتمثّل في إقامة النّظام الإسلاميّ العادل.

تسعة عشر عامًا من قيادة الإمام الباقر علي تواصلت على هذا الخط المستقيم المتماسك الواضح. تسعة عشر عامًا من التعليم الأيديولوجي، والبناء، والتكتيك النضائي، والتنظيم، وصيانة وجهة الحركة، والتقية وإذكاء روح الأمل. تسعة عشر عامًا من مسير شائك ووعر، يتطلّب كثيرًا من الجد والجهد في الطّرقات الشّديدة الوعورة. وفي النهاية، عندما أشرف هذا العمر القصير والمليء بالعطاء على الانتهاء، وعندما ظن أعداء النهضة العلوية الألدّاء أنهم يستطيعون أن يتنفسوا الصّعداء برحيل محرّك هذه النهضة وسوف يخلو بالهم من التحرّكات الدّعائية النضائية للشّيعة، وسوف يتفرّغون لمشاكلهم وأزماتهم التي لا تنتهي داخل البلاد وعلى الحدود، أنزل الرّماد الحامي والمشتعل لهذه الشّعلة آخر صعقة مهلكة له على بنيان النّظام الأمويّ. فقد قضى عمرًا بفضح وتبيين مهلكة له على بنيان النّظام الأمويّ. فقد قضى عمرًا بفضح وتبيين

<sup>(1)</sup> سورة الرعد، الآية 39.

<sup>(2)</sup> بحار الأنوار، ج42، ص223.

الحقائق، وها هو يتابع بعد موته ما كان يقوم به. بحياته كان يبثّ الوعي، وبموته أيضًا استمرّ في مسعاه هذا. لقد كان يُرسل لأتباعه وللجماهير الغافلة التي كانت عطشى للمعرفة والفهم والتفكّر درسًا جديدًا ورسالة جديدة. وقد كانت هذه الرّسالة هادئة وعميقة مثل الخطّة العامّة لحياته. نفع الأصدقاء والمحتاجين، لكنّه سلب النّوم من عيون الأعداء. كان هذا نموذ جًا من تقيّة الإمام الباقر عَليَ في ومظهرًا للوضع العام لنهجه وسلوكه في تلك المرحلة الزمنيّة الخاصّة.

أولئك الذين دوّنوا فيما بعد تاريخ حياة الإمام، مرّوا غافلين أو متغافلين على هذا الإجراء العظيم الذي أُدرج في حديث مختصر. أيمكن القول أنّهم لم يروه؟ هكذا نقصّر. وظاهر القضيّة هـو أنّ الإمام قد أمر ابنه الإمام جعفر بن محمّد أن ينفق قسمًا من مدخوله - 800 درهم-من أجل العزاء والنيّاح عليه لمدّة عشر سنوات. مكان العزاء هو صحراء منى، وزمانه موسم الحجّ، هكذا ولا شيء آخر. إنّ موسم الحجّ هو ميعاد الإخوة المتباعدين وغير المتعارفين. فألاف الأشخاص يعيشون تجربة إمكانيّة الاجتماع وتحقّقه في ذلك الزّمان والمكان، وأصحاب القلوب المتقاربة والألسن المتباعدة يدعون ربّهم في هذا المكان بلسان واحد ويشاهدون معجزة اجتماع الملل والشّعوب تحت راية واحدة. وإذا كان من رسالة ينبغي أن تصل إلى جميع أرجاء عالم الإسلام فلا يوجد من فرصة أنسب من هذه الفرصة. هناك حيث تُنجز أعمال الحجّ، في عدّة أيّام متوالية وفي من هذه الأيّام؟! وأيّة أماكن ستكون أنسب من هذه الأيّام؟! وأيّة أماكن ستكون أنسب من من تلك الأمكن يُدينة واحدة

ومشغولون. بالإضافة إلى ذلك، فالجميع فيها مشغولون بأعمال الحجّ؛ الطُّواف، السِّعي، الصِّلاة و... والمشعر محلِّ التوقُّف الليليِّ فرصته قليلة ولا يوجد فيه إمكانيّة، فلا يوجد أكثر من هده المحطّة على طريق منى. عرفات موقفٌ وإن كان في النَّهار، ولكنَّه قصير المدّة: فقط يومٌ واحد يبدأ بصباح متعب، من الحركة وينتهي بعصر يستعد فيه للانطلاق. فمنى هي الأنسب من بين الجميع: فالحجّاج يُخيّمون هناك لثلاثة ليال بعد رجوعهم من سفر عرفات، وتسنح الفرصة أكثر من أيّ مكان آخر لأجل التعارف والتحاور وبت الشجون. فمن هو الذي يتحمّل متاعب الذهاب والرجوع من مكَّة؟! فالبقاء وزيارة كلُّ تجمّع ومحفل ومجمع يحقق الزمان والمكان المناسبين. فكلُّ واحد سوف يمرّ بشكل طبيعيّ على مجلس العزاء الذي يُقام لثلاثة أيّام من كلّ سنة في هذه البادية. وشيئًا فشيئًا سيتعرّف النّاس الوافدون من مختلف الآفاق عليه. وسوف يُقيم أهل المدينة لسنوات عديدة في هذا المكان وفي هذه الأيّام تجمّعًا، وأهل المدينة هم من مركز الإسلام ومقرّ الصّحابة والفقهاء والمحدّثين الكبار، ولمن هذا المجلس، إنّه لأحد وجوه عالم الإسلام، إنَّ لمحمَّد بن عليَّ بن الحسين، رجلَ عظيمٌ من سلالة النبيّ، زعيم الفقهاء والمحدّثين، أستاذ جميع المشهورين في الفقه والحديث؛ فلماذا يأتون إلى هذا المكان من بين جميع الأماكن ويقولون فيه ما يقولون؟ (وفي الأساس لماذا يُقال هذا؟ ألم يكن موته طبيعيًّا فمن الذي قتله أو دسّ له السّم؟ ولماذا؟ وما الذي فعله؟ وما الذي قاله؟ هل كان يدّعي شيئًا؟ أو كانت له دعوة؟ هل كان يُشكّل خطرًا على الخليفة؟ وهل؟ وهل؟.. أسئلة كثيرة وإبهامات أكثر، ووراؤها عشرات الأسئلة والتساؤلات، وعندها سيأتي سيلٌ من الأجوبة من أصحاب العزاء وأيضًا من أهل الاطّلاع المنتشرين هنا وهناك بين الجموع المحتشدة؛ أولئك الذين أسرعوا من المدينة أو الكوفة إلى هذا المكان، وفي الأساس إنّما جاؤوا لكي يُجيبوا عن هذه الأسئلة. لقد جاؤوا ليبيّنوا للنّاس، الوافدين من أرجاء عالم الإسلام إلى هذا المكان، القضايا في هذه الفرصة الفريدة وفي هذا المكان. وبالطّبع، أيضًا، ليلتقوا بالإخوة والموالين من أجل أن يخبروهم ويأخذوا المطالب والأوامر منهم. كانت أعظم شبكة إعلامية تبليغية بين آلاف القنوات الإعلامية في ذلك العصر. وهذه هي الخطّة النّاجحة للإمام الباقر عَلَيْ وخطة جهاده بعد الموت وهذا هو الوجود الذي تتفجّر منه البركات الذي جعل حياته ومماته لله وفي سبيل الله. «وجعله مباركًا أينما كان، وسلامٌ عليه يوم وُلد ويوم يموت ويوم يُبعث حيًا» (أ).

#### الظروف السّياسيّة عند شهادة الإمام الباقر عيييٍّ

توفّي الإمام الباقر عَلَيْ وهو في السّابعة والخمسين من عمره، على عهد هشام بن عبد الملك، وهو من أكثر ملوك بني أميّة اقتدارًا. ورغم ما كانت تُحيط بالحكومة الأموية آنذاك من مشاكل ومتاعب، فإنّ ذلك لم يصرفها عن التآمر على القلب النابض للشّيعة، أي الإمام الباقر عَلَيْ في فأوعز هشام إلى عملائه أن يدُسّوا السمّ للإمام عَلَيْ ، وحقّق بذلك فأوعز هشام إلى عملائه أن يدُسّوا السمّ للإمام عَلَيْ ، وحقّق بذلك

<sup>(1)</sup> هذا الدعاء مقتبس من الآيات القرآنية الواردة في حق نبي الله عيسى عَلَيْتَ (سورة مريم، الآيات 31 - 33)

انتصاره في القضاء على أخطر أعدائه.

كان نظام بني أمية في السنوات الأخيرة لحياة الإمام الباقر عَلِيَكُمْ ، وفي سنوات بدايات إمامة ولده الإمام الصادق عَلَيَكُمْ ، يمرّ بأحد أكثر فصوله المليئة بالأحداث والمتغيّرات. فالتحدّيات العسكريّة في الحدود الشمالية الشرقية وتركستان وخراسان، وفي الشمال آسيا الصغرى وآذربايجان، والمغرب وأفريقيا والأندلس وأوروبا، هذا من جانب؛ والتّورات والانتفاضات المتلاحقة في أنحاء العراق العربيّة وخراسان وشمال أفريقيا، التي كانت تنطلق بالأغلب بواسطة السكّان المحلّيين السّاخطين الذين يئتون من الظّلم، وكانت أحيانًا بتحريك أو مساعدة السّاخطين الذين يئتون من الظّلم، وكانت أحيانًا بتحريك أو مساعدة الصّعب الداخليّ في كلّ الأماكن وخصوصاً في العُراق – مقر الدهاقين الكبار لبني أميّة وموقع الأراضي الخصبة الّتي كانت في الأغلب من ممتلكات الخليفة أو أحد رجالاته – وكلّ الظلم والحيف الهائل لهشام وواليه المتجبّر في العراق - خالد بن عبد الله القسري (٤)؛ وفي النهاية القحط والطاعون في مختلف المناطق، ومنها خراسان والعراق والشام؛ القحط والطاعون في مختلف المناطق، ومنها خراسان والعراق والشام؛

<sup>(1)</sup> وقد نسب المؤرّخ جميع هؤلاء ودون استثناء إلى الخوارج، وهذا بذاته مؤشّرٌ على أنّ جهاز الخلافة كان هو المقصود بهذه الثورات والنهضات الّتي كان أغلبها أو بعضها على الأقل محقًّا. (الكاتب)

<sup>(2)</sup> اتّهـم خالـد بن عبد الله القسـري أنّ دخله السنوي بلغ 13 مليوناً وكتب هشـام بن عبد الملك إليه: لا يبيعـنّ أحـدٌ غلّته حتى تُباع غلّة أمير المؤمنين! وقد قال خالد هذا (والذي لم يكن على صبغة واحدة مع الخليفة) في خطبة له: يظـنّ النّاس أنّني أرفع الأسعار. ألا لعنـة الله على كلّ من يرفع الأسعار. (وكان يريـد أن يقول أن هذا من عمل الخليفة). كان لهشام امرأة لباسها من الذهب وقد عُلقت فيه الجواهـر النفيسـة وكان ثقيلاً إلى درجة أنّها لـم تقدر على المسير به، ولم يتمكّن أحدٌ من تحديد قيمتـه. وكان لـه سجّادة بطـول مئة ذراع وعرض خمسيـن ذراعاً حيكت من الحريـر والذهب. (ابن الأثير، ج5، ص220 و بين الخفاء والخلفاء، ص 28 و56) (الكاتب).

كلّ هـذا جعل البلاد المترامية للمسلمين في حالة عجيبة بسبب نظام بني أميّـة وعلى يد أشهر الولاة. وينبغي أن نُضيف أنّ أكبر خسارة حلّت في العالم الإسلاميّ هي الخسارة المعنوية والفكريّة والروحيّة.

في الأجواء الكئيبة للدولة الإسلامية، التي كان فيها الفقر والحرب والأمراض مثل صاعقة نزلت من أصحاب السلطة والمستبدين الأمويين على رؤوس النّاس المساكين تحرق وتذر رمادًا؛ أضحت تربية غرسة الفضيلة والتقوى والأخلاق والمعنويّات في عداد المستحيلات. فالعلماء والقضاة والمحدّثون والمفسّرون الّذين كان ينبغي أن يكونوا ملجأ وملاذ النّاس المساكين والمظلومين صاروا في الأغلب سببًا لزيادة مشاكل النّاس بطريقة أشدّ خطرًا من رجال السّياسة. فقد أصبح المشاهير والشخصيّات المعروفة في الفقه والكلام والحديث والتصوّف بيادق بيد جهاز الخلافة الكبير، وألاعيب بيد الأمراء والحكّام.

من المؤسف القول بأنّ دراسة أحوال هذه الشخصيّات الوجيهة وأصحاب السّمعة تجعلهم يتجسّدون، في ذهن كلّ من يُطالع، بصورة رجال يشتركون في معلف الأماني المنحطّة كالسّعي لنيل السّلطة والسّمعة والشهرة، أو جبناء ومنحطّين وطلّاب راحة، أو زهّاد مرائين وحمقى، أو منظاهرين بالعلم، مشغولين بالأبحاث الدمويّة الكلاميّة والاعتقادية.

فقد تبدّل القرآن والحديث الذي ينبغي لكلّ منهما أن يصبح سببًا لرشد ونموّ غرسات المعرفة والخصال الحسنة، إلى أدوات بيد أصحاب السّلطة، أو للانشغال بالأمور الّتي لا فائدة منها.

في هذه الأجواء السّامّة والخانقة والمظلمة وفي ذلك الزّمن المحفوف

بالبلاء والمصاعب، حمل الإمام الصادق عَلْمَ تُلارُ ثقل الأمانة الإلهيّة على عاتقه. وحقًّا، كم كان ضروريًّا وحيويًّا أن نتعرّف على الإمامة بذلك المفهوم الرَّاقي الموجود في الثقافة الشيعيِّة. وبالنسبة للأمَّة الذليلة والخانعة والمخدوعة والجاهلة في ذلك الزمان المظلم والمليء بالمصائب، رأينا سابقًا أنَّ الإمامة منبعٌ لتيَّارين حياتيّين: الفكر الإسلاميّ الصحيح، والنَّظام التوحيديّ العادل؛ والإمام مكلُّفُ بهاتين الوظيفتين: الأولى، تبيين الدّين وتطبيقه وتفسيره. وبما يتضمّن مواجهة التحريفات، والاختلاقات الجاهلة والمغرضة - ومن ثمّ التخطيط وإيجاد الأرضيّة لنظام التوحيد العادل والحقّانيّ؛ وفي حال وجود مثل هذا النّظام، منحه الدوام والاستمراريّة. والآن في مثل هذه الأوضاع والأحوال السيّئة، يتحمّل الإمام الصادق عَلَيْتَلَهُرٍّ ثقل هذه الأمانة، ويصبح مسؤولًا عن هذين التّكليفين. ففي آن واحد، تصبح هاتان الوظيفتان أمام ناظريه، فماذا يقدّم منهما؟ صحيحٌ أنّ العمل السياسيّ له مصاعبه الكثيرة، ولا يوجد شيءٌ يُمكن لهشام الأمويّ مع كلّ مشاغله ومتاعبه أن يغفره، أو لا ينتقم منه بشدّة؛ ولكنّ العمل الفكريّ ـ أي مواجهة التحريف في الحقيقة عبارة عن اقتلاع وريد الجهاز الحاكم؛ جهازً لا قدرة له على البقاء إلا بالاعتماد على الدين الانحرافيّ(١).

<sup>(1)</sup> هـنه النقطـة جديرة بالتأمّل والتدقيـق الكثير وهي أنّه بالرّغم من كل هـنه الانحرافات الّتي هيمنت على سلوك المجتمع ووجوده من ناحية الفكر الإسلامي الصحيح، فإنّ الاعتقادات الدينيّة في ذهن العامّـة وحتّى الكثير من الزعماء كان له دورٌ حسّاس فـي عملهم وحياتهم. وعن طريق هذا الاعتقاد العام ـ والـذي كان للأسف اعتقـاداً بمنسوجات تُسمّى إسلاماً لا الإسلام الصحيح ـ تمكّن نظام الخلاف قمـن الإبقاء على حياته. ونموذجٌ من هذا التمسّك بالاعتقـادات الدينيّة يمكن مشاهدته في أداء هـؤلاء الزعماء والوجهاء في قضيّة البيعة. ما أكثر النّاس الذين كانوا يطبعون الخليفة احتراماً للعهد وحرمة نقده ـ وخاصّة عهد البيعة ـ وبالرغم من كل المعاصي والجرائم التي كانوا يرونها منه. ومـا أكثر الموارد الّتي أظهرت الوصية والبيعـة بدورها القاطع إمكان بقاء نظـام الخلافة وأعطت المناعة لهذا النظام مقابل أيّ سعي. (الكاتب)

لهـذا، فإنهم أيضًا لن يغفروا هذا العمل أو يمروا عليه مرور الكرام؛ هشامٌ، ولا غيره من علماء العصر، العلماء الدين يسعون لترويج المجتمع المنحطّ والمنحرف، يتحرّكون بفعاليّة من أجل ذلك.

ومن جانب آخر، فقد تهيّات الظّروف من أجل نشر وتعميم الفكر الشّوريّ الشّيعيّ. فقد كان هناك حرب وفقر واستبداد؛ عوامل ثلاثة مهيّئة ومعدّة للثورة، وتهيّأت الأرضيّة من قبل الإمام السابق، والّذي جعل أجواء المناطق القريبة وحتى البعيدة مهيّأة إلى حدٍّ ما.

إنّ الاستراتيجية العامّة للإمامـة هي إيجاد النّورة التوحيديّة والعلويّة؛ فف ي أجواء سيكون فيها جماعـة مطلوبة من النّاس تعرف أيديولوجيّة الإمامة وتؤمّن بها وتتشوّق انتظارًا لتحقّقها؛ وجماعة أخرى مطلوبة ينبغي أن تنضـم إلى تلك التشكيلات المناضلة والعازمة. فاللازم المنطقي لهذا التحرّك العام والنهج الكلّي هو دعوة شاملة في كلّ العالم الإسلامي من أجل تهيئـة الأجواء لإشاعة الفكر الشيعي في كلّ الأقطار؛ ودعوة أخرى من أجل إعداد الأفراد المستعدّين وأعضاء «التشكيلات الشيعية السرية» المضحّين. إنّ صعوبة عمل دعوة الإمامة الحقّة كامنٌ في هذه النقطة. فهناك دعوة مسلكية كاملة تريد أن تبعـد كلّ أنواع التسلّط والاعتداء على حقّ النّاس بالحريّـة ورعاية الأصول والموازيـن الإسلاميّة الأساس، وهي مضطرّة للاعتماد على مشاعر وفهم النّاس وأن تنمـو وتتقدّم في مجال إدراك مشاعرهـم وحاجاتهم الأساس. وعلـي العكس كان هناك أنواع من النضال تتشبّث بالشّعارات المسلكيّـة والدينيّة لبدء عملها، ولكنّها في التطبيـق وعلـي الأرض تتوسّل بكلّ أنـواع السعى للسلطـة ككلّ المتسلّطين التطبيـق وعلـي الأرض تتوسّل بكلّ أنـواع السعى للسلطـة ككلّ المتسلّطين

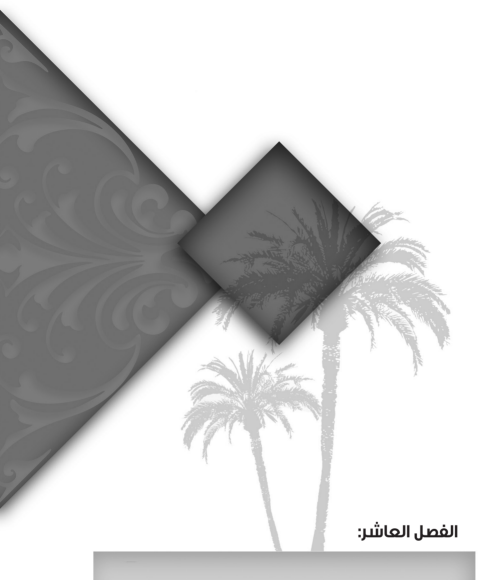
الذين يغضّون الطرف عن الأصول الأخلاقية والاجتماعية ولا يعبؤون بمثل هـنه الصعوبات؛ وهذا هـوسر إطالة أمد تيّار نهضة الإمامة، وأيضاً سرّ تقدّم النهضات الموازية لنهضة الإمامة – كبني العبّاس – والفشل النسبيّ لهذه النهضة. وهذا الطلب سوف نعرضه في المستقبل وبمزيد من الشرح بالاعتماد على الوثائق التاريخيّة.

إنّ الأوضاع والأحوال المساعدة والأرضيّات الّتي أمّنها الإمام السابق في عمله، كانت تؤدّي إلى أن يظهر الإمام الصادق عَينَ كتجلِّ للأمل الصادق الّذي عاشه الشّيعة لسنوات وهم بانتظاره، وذلك بالالتفات إلى الطريق الطويل والمليء بالمشقّات لنهضة التشيّع؛ وهونفس القائم (الإمام الصادق عَينَ ) الّذي سوف يوصل كلّ الجهاد المرير لأسلافه إلى ثمرته وسوف يقيم الثورة الشيعيّة على مستوى العالم الإسلاميّ المترامي. فالإشارات، وأحيانًا التصريحات المباشرة للإمام الباقر عَينَ المترامي مؤثّرة أيضًا في ترعرع ونموّ غرسة الأمل هذه.

يق ول جابر بن يزيد: سأل رجل الإمام الباقر عَلَيْتُلِرُ عن القائم الَّذي يكون من بعده، فوضع الإمام يده على كتف أبي عبد الله وقال: «إنّ هذا هو قائم آل محمّد»(1).

(قيادة الإمام الصادق عُلِيَّكُ ﴿، ص54-61)

<sup>(1)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 47، ص 131.



# الإمام الصادق سيليز

- الغموض الذي لفَّ حياة الإمام الصادق عَلَيْتَهِ.
  - و دعوة الإمام الصادق عليت الإمامة.
- المواجهة السياسية عند الإمام الصادق علي الله المواجهة السياسية
  - التشكيلات السرية الأيديولوجية والسياسية.

### الغموض الذي لفُّ حياة الإمام الصادق عِيَيْرٍ

من اللازم هنا أن نشير إلى أنّ إحدى الأشياء المؤسفة جدًّا، والتي يُمكن أن تواجه الباحث حول حياة الإمام الصادق عَلَيْكُورُ ؛ هي أنّ تفاصيل حياة هذا الإمام، لا سيّما في السّنوات الأولى من إمامته، والّتي تزامنت مع نهاية حكم بني أميّة، محاطة بهالة من الغموض. فهذه الحياة المليئة بالأحداث والمؤشّرة في أحداث كثيرة، والّتي يُشاهَد فيها الاضطرابات والتحوّلات الكبرى من طيّات مئات الرّوايات التّاريخيّة؛ (فهذه الحياة المليئة بالأحداث، والتي هي منشأ للأحداث، والتي يُمكن مشاهدة كفاحاتها وصعودها وهبوطها في طيّات مئات الرّوايات الرّوايات التاريخية)، نجد أنّها لهم تنعكس، لا في التّاريخ، ولا في أقوال المحدّثين وكتّاب التذكرة، بنحو منظم ومترابط على الإطلاق، وإنّ زمن وخصوصيّات أكثر الأحداث لم يتم تحديدها. فعلى الباحث أن يعتمد على القرائن وملاحظة الأحداث العامّة في ذلك الزمان، ويُقارن كلّ رواية مع ما لديه من معلومات بشأن الأشخاص أو الأحداث المذكورة بالمصادر الأخرى ليكشف عن زمان ومكان وخصائص تلك الحادثة. ولعلّه ينبغي البحث عن أسباب هذا

الغموض والإبهام لا سيّما فيما يتعلّق بالأنشطة التنظيميّة للإمام مع أتباعه في ماهيّة هذه الأعمال.

الأعمال السرية والتنظيمية في العادة، إذا تلازمت مع الأصول الصّحيحة للعمل السريّ يجب أن تبقى سريّة ومخفيّة دائمًا. فهي تكون خفيّة في ذلك الزمان، وينبغي أن تبقى كذلك فيما بعد، وإنّ تكتّم وسريّة أصحابها لا يسمحان لأيّ غريب أن يصل إليها. حتّى إذا وصلت هذه الأعمال إلى الثّمرة المطلوبة، وتُمكّن المنفّذون والعاملون من الإمساك بالسّلطة فإنّهم سوف يكشفون دقائق هذا

العمل السرّي للملاً؛ لذا نجد اليوم أنّ الكثير من الدّقائق، بما في ذلك التّوجيهات الخاصّة والاّتصالات السريّة لزعماء بني العبّاس مع عناصر منظّمتهم التّابعين لهم، في مرحلة الدعوة العبّاسية قد تمّ توثيقها في التّاريخ وهي معروفة من قِبَل الجميع.

ولا شك أنّه لو كانت النّهضة العلويّة قد وصلت إلى ثمرتها وصارت السّلطة والحكومة بأيدي أئمة الشّيعة أو من اختاروهم، لكنّا اليوم على اطّلاع على جميع الأسرار المختومة لدعوتهم العلويّة وتشكيلاتهم المنتشرة في كلّ الأماكن والّتي كانت فائقة السرّية.

ينبغي البحث عن السبب الآخر في خصال كُتّاب التاريخ وكتابة التاريخ. فلو كان لجماعة مدانة ومظلومة ذكر في التّاريخ الرّسميّ وتوثيق لذكرياتها؛ فلا شكّ بأن ذلك كان ليكون بطلب وقول وإيعاز من الحاكم والظّالم. إنّ توثيق المجريات والأحداث الخاصّة بالمحكومين، فضلًا عن أنّها مدمية للقلب، فهي بالنّسبة لمؤّرخ التّاريخ، تتطلّب الكثير من الجهد

والسّعي والبحث هنا وهناك مصاحب مع الكثير من الخوف، بينما يوجد الكثير من الأخبار والمجريات بين أيدي الحكّام والتي يُمكن الحصول عليها من دون أيّ عناء أو اضطراب أو خطر ويُمكن تقاضي الأجر عليها! ولنضع الآن هذه الحقيقة الواضحة إلى جانب الوقائع الأخرى. إنّ جميع التّواريخ المعروفة والمعتبرة، والّتي تُشكّل وثائق ومصادر أكثر التحقيقات والدّراسات اللاحقة، والّتي دُوّنت وبقيت إلى ما بعد حياة الإمام الصادق عليه بخمسمائة سنة، كانت ذات صبغة عبّاسية؛ لأنّه وكما نعلم، فإنّ حكومة العبّاسيين قد استمرّت إلى منتصف القرن السابع الهجري، وجميع التواريخ القديمة المعروفة قد كُتبت وألّفت في مرحلة زعامة وسلطنة هذه السلالة المتجبّرة. وبناءً عليه، يُمكن تخمين النّتيجة. فمن غير المتوقّع على الإطلاق، من أيّ مؤرّخ من مؤرّخي العصر العبّاسي أن يستطيع أو أن يوثّقها في كتابه.

وهذا هو سرّ الكثير من التّحريفات والمبهمات في حياة الإمام الصّادق عَلَي الخطّ الصّادق عَلَي الخطّ الوحيد الّذي يُمكّننا من التعرّف على الخطّ العام لحياته هو أن نجد نماذج مهمّة لحياة هذا الإمام في ثنايا كل هذا الإبهام والغموض، بالاستمداد ممّا نعرفه من الأصول العامّة لفكر هذا الإمام وأخلاقه فترسم الخطوط الأساس لحياته، بعدها نبقى بانتظار القرائن التاريخية المتفرّقة وغير التاريخيّة لتحديد الخصوصيّات والدقائق.

(قيادة الإمام الصادق عَلَيْتُلارُ ، ص65-68)

عندما انتقل الإمام الباقر عَليَّ لأرِّ من هذه الدنيا، كانت الأوضاع والأحوال قد تغيّرت كثيرًا لمصلحة أهل البيت عَبِّيَّا إِذْ ، إثر النّشاطات المكثَّفة الَّتي جرت طيلة مدّة إمامته وإمامة الإمام السجَّاد عَلَيْكُلاد . وأبيّن لكم بكلمتين خطَّة الإمام الباقر والإمام الصادق عُسَيَّاهِ الَّتِي كانت بالطَّبِع من الأسرار في ذلك الزّمان. أسرار، مثل أن يُقال مثلاً، وكما تسمعون، إنّ جابر بن يزيد الجعفيّ كان من أصحاب السرّ، فكلّ من ينشر سرّنا فسوف تحلُّ عليه لعنة الله وغيرها وغيرها؛ تلك الأسرار الَّتي لو أذيعت في ذلك الزمان، لحلَّت لعنة الله على من يُذيعها، هي نفسها الَّتي أريد الآن أن أكشفها؛ لكن غاية الأمر أنّه لا يوجد اليوم أيّ مشكلة في إظهارها، لا بل هو أمرٌ واجبٌ أن يعلم النَّاس ماذا كان يريد الإمام عَلَيَّ للرِّ أن يفعل. كانت خطَّة الإمام الصادق عَلِيتَ لللهِ هي أن يجمع الأمور بعد رحيل الإمام الباقر عَلَيَّ لللهِ وينهض بثورة علنية ويسقط حكومة بني أمية - الّتي كانت في كلّ يوم تبدّل حكومة، ما يحكى عن منتهى ضعف هذا الجهاز؛ وأن يأتي بالجيوس من خراسان والريّ وأصفهان والعراق والحجاز ومصر والمغرب وكلّ المناطق الإسلاميّـة، التي كان فيها شبكات حزبيّة للإمام الصادق عُلِيَّ إِلاّ ، أي الشَّيعة؛ وأن يحضر كلَّ القوَّات إلى المدينة ليزحف نحو الشَّام ويسقط حكومتها ويرفع بيده راية الخلافة؛ وأن يأتي إلى المدينة ويعيد حكومة النبيّ اليها؛ هذه كانت خطّة الإمام الصادق عليته الهذا، عندما كان يجرى الحديث عند الإمام الباقر عَلَيْكُلِيِّ في أيّام عمره الأخيرة ويُسأل من هو قائم آل محمّد، كان ينظر إلى الإمام الصادق عَلِيَّكُلارٌ ويقول كأنني أنظر إلى قائم آل محمد هذا. بالطبع، أنتم تعلمون أنّ قائم آل محمّد هو

اسمٌ عام وليس اسمًا خاصًّا، فليس هو اسم وليّ العصر في العصر هـ ووليّ العصر هـ وقائم آل محمد النهائيّ؛ لكن كلّ الّذين نهضوا مـن آل محمّد على مرّ الزمـان ـ سواءٌ انتصـروا أم لا ـ كلّ واحد منهم هو قائم آل محمّد. وتلك الرّوايـات الّتي تقول أنّه عندما يقوم قائمنا يفعل هـذا ويفعل ذاك ويُحقّق ذلك الرّفاه ويُقيم ذلك العدل، لم يكن المقصود منها حضرة وليّ العصر في ذلك الزّمن، بل كان المقصـود أنّ ذاك الرّجل من آل محمّد الّذي من المقرّر أن يُقيم حكومـة الحقّ والعدل، فإنّه عندمـا يقوم سوف يفعل هذه الأمـور وهذا أمرٌ صحيحٌ. وقـد كان من المقرّر للإمام الصادق عَلَيْكُ أن يكون قائم آل محمّد في ذلك الزمان. لقد وصـل الإمام الصادق عَلَيْكُ أن الى الإمامة في مثل هذه الحالة.

لقد كان الإمام الصّادق عَلَيْ رَجل الجهاد والمواجهة ورجل العلم والمعرفة ورجل التنظيم والتشكيلات. لقد سمعتم جميعًا الكثير عن علمه، فمحافل دراسته وميادين تعليمه الّتي أوجدها لم يكن لها نظير لا قبله ولا بعده في تاريخ حياة أئمّة الشّيعة؛ فلقد بيّن الإمام الصّادق عَلِيّ كلّ ما ينبغي أن يُقال بشأن المفاهيم الإسلاميّة الصّحيحة والقرآنيّة الأصيلة التّي تعرّضت للتّحريف طيلة قرن ونيّف من الزمان بواسطة المغرضين والمفسدين أو الجاهلين، وهذا الأمر هو الّذي أدّى إلى أن يشعر العدو بخطره؛ لكنّكم قليلًا ما سمعتم عن جهاده. لقد كان الإمام الصادق صلوات الله عليه، مشغولًا بجهاد واسع النّطاق من أجل الإمساك بالحكومة والسّلطة وإيجاد حكومة إسلاميَّة وعلويّة. أي إنّ الإمام الصادق سلام الله عليه، كان يُهيّئ الأرضيَّة للقضاء على بني أميّة والمجيء بحكومة علويّة أي عليه، كان يُهيّئ الأرضيَّة للقضاء على بني أميّة والمجيء بحكومة علويّة أي

حكومة العدل الإسلاميّ. فهذا ما يتضح من حياة الإمام الصادق عَلَيْتُلِلاِّ لكلّ من يُطالع ويُدفّق.

أمّا ذاك البعد الثالث الّذي لم يُسمع عنه من الأساس، فهو أنّه كان رجل التنظيم والتشكيلات. لقد أوجد الإمام الصادق صلوات الله عليه، تشكيلات عظيمة من المؤمنين به ومن أتباع تيّار الحكومة العلويّة في مختلف أرجاء العالم الإسلاميّ، من أقصى خراسان وما وراء النّهر إلى شمال أفريقيا. فماذا تعنى التشكيلات؟ إنّها تعنى أنّه عندما يريد الإمام الصّادق عَلَيِّهِ أَن يُعلم النّاس بأيّ شيء فإنّه يفعل ذلك من خلال وكلائه المتواجدين في مختلف آفاق العالم الإسلاميّ؛ كما إنّها تعني جمع كلّ الحقوق الشّرعيّة والميزانيّة المطلوبة لإدارة مواجهة سياسيّة عظيمة لآل عليّ؛ كما تعني رجوع أتباع الإمام الصّادق عَلِيَّكُ إلى وكلائه وممثليه المتواجدين في جميع المدن لمعرفة تكليفهم الديني والسياسي من الإمام. التكليف السياسي هو كالتكليف الديني من حيث الوجوب. فإنّ الفتوى الدينيّة والإسلاميّة في باب الصلاة والزكاة والصيام وباقى الواجبات لـذاك الله يكون بالنسبة لنا واجب الطَّاعة ووليَّ الأمر، لا تختلف عن فتواه وأوامره السياسيّة في مجال الجهاد والعلاقات السّياسيّة والعلاقات الداخلية وجميع القضايا، فكلُّ ذلك يجب تنفيذه. لقد أوجد الإمام الصادق عَلِينَا مثل هذه التشكيلات العظيمة، وبهذه التشكيلات وبمساعدة من كان داخلًا فيها من النّاس، كان (الإمام) يواجه جهاز بني أميّة. وبالطبع، إنّ ما جرى على الإمام الصادق عَلِيَّ إِلَيْ هو أمرٌ مهمُّ جدًّا ومليءً بالعبر، فقد كان يواجه بني أميّة لمدّة عشر سنوات وكذلك بني العبّاس (فقد واجههم) لمدّة طويلة، وعندما كان انتصاره على بني أميّة حتميًّا جاء بنو العبّاس كتيّار انتهازيٍّ ونزلوا إلى الميدان ومن بعدها صار الإمام الصادق عَلَيْ يواجه بني أميّة وبني العبّاس أيضاً.

وقد نُقل عن الطبري - المؤرّخ المعروف - أمورٌ تتعلُّق بمحاربة الإمام عَلَيْ لبني أميّة في مطلع السنوات العشر لإمامته. كانت مواجهة الإمام الصادق عَلَيْتُلا في هذه المرحلة قد أضحت علنيّة، فلم يكن يحتاج إلى التقيّـة والكتمان وذلك بسبب أنّ خلفاء بني أميّة كانوا مشغولين إلى درجة أنَّه لم تُتح لهم الفرصة ليُّلاحقوا الإمام الصادق وشيعته، كما لم يكن لديهم القدرة على قمعهم؛ لذا لم يحتج الإمام الصادق عَلَيَّ لِإِرْ إلى إخفاء عمله.. كان الإمام الصادق عُلِيِّكُم يذهب يوم عرفة إلى عرفات ويقف بين هذه التجمّعات الكبيرة - والّتي جاءت من جميع نقاط العالم الإسلامي، من أفريقيا والشّرق الأوسط والحجاز والعراق، ومن إيران ذلك اليوم، ومن خراسان وأفغانستان ذلك اليوم، وتركستان الشرقية - فقد توافدت النّاس من جميع الأقطار؛ بحيث لو فجّرت قنبلة في هذا المكان تكون وكأنَّك فجّرتها في كلّ العالم الإسلامي، وإذا قَلتَ شيئًا في هـذا المحفل والتجمّع، تكون وكأنّك نشرته عبر شبكة إعلاميّة عالميّة. فكان الإمام الصادق عَلَيتُ للهِ يأتي إلى داخل هذا التجّمع الكبير ويُعلن بصراحة وبشكل رسميّ للنّاس أنّ الإمام والحاكم بحقّ في هذا اليوم هو جعفر بن محمد وليس أبي جعفر المنصور؛ وكان يأتي بالدّليل على ذلك، لا الاستدلال الكلامي والعقلاني لأنّه لم يكن لدى النّاس في ذلك الوقت الاستعداد للاستماع إلى مثل هذا النُّوع من الاستدلال، فهو لم يكن واضحًا في مثل ذاك المجتمع، بل كان استدلال من نوع آخر، لأنّ المنصور العبّاسي وأمثاله، ولأجل أن يقنعوا أذهان النّاس ويتظاهروا بأنّهم خلفاء النبيّ، قد جعلوا سلسلة نسبية لأنفسهم، وكانوا يقولون إنّنا نحن أبناء العبّاس؛ فقد كان لهم سلسلتان من النّسب، وكانوا في كلّ مرّة يُصرّحون عن واحدة منها. كان أحدها أنّهم كانوا يقولون نحن أبناء العبّاس عمّ النبيّ، وبعد رحيله أضحت الخلافة لبني هاشم، وبين بني هاشم فإنّ الأكبر سنّا وكما يُقال الأنسب، هو العبّاس عمّ النبيّ. فالخلافة بعد النبيّ كانت للعبّاس ولأنّنا نحل أبناؤه فإنّها تصل إلينا. كان هذا نحو من كلامهم. وكانوا يتحدّثون نحن أبناؤه فإنّها تصل إلينا. كان هذا نحو من كلامهم. وكانوا يتحدّثون عن سلسلة نسبيّة أخرى، فيقولون نحن أبناء عليّ العبّاسي، أي عليّ بن عبد الله بن عبّاس، وحقّاً كانوا يقولون لأنّهم كانوا أحفاد عليّ العبّاسي أو أبناءه، وهو تلميذ محمد بن الحنفيّة، ومحمّد بن الحنفيّة هو ابن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليّ الذي هو صهر النبيّ. فالخلافة انتقلت من النبيّ إلى عليّ عليّ النه بن العبّاس - الذي من الحسن والحسين - ومنه وصلت إلى ابن عبد الله بن العبّاس - الّذي هو جدّنا - ومنه وصلت إلينا، فنحن إذًا خلفاؤه.

فكانوا يؤلّفون سلسلة نسبيّة على هذا النّحو، وكان هذا الأمر مقنعًا لأذهان النّاس في ذاك الزمان، لأنّ مستواهم الفكريّ كان متدنّيًّا، لهذا كان الإمام يقف وسط هذا التجمّع الكبير، ويُبيّن السلسلة الصحيحة للإمامة: «أيّها النّاس إنّ رسول الله على كان الإمام، ثمّ كان علي بن أبي طالب»(١)، وهو منطق الشّيعة المعروف ومن بعده الحسن ثمّ الحسين ومن بعده عليّ بن الحسين، ومن بعده محمّد بن عليّ، ومن بعده أنا. فيعرّف نفسه كإمام

<sup>(1)</sup> الكافي، ج4، ص466.

ومثل هذا كان يتطلّب شجاعة كبيرة، ولم يكن بالكلام العاديّ البسيط؛ بل كان ذلك أكبر إعلان للمخالفة والمعارضة. كان الإمام الصادق عَلَيَكُمْ يقوم بمثل هذا العملُ في أواخر عصر بني أميّة. أمّا في عهد بني العبّاس فلم يعد الأمر كذلك، بل كان يجري بالتقيّة والكتمان، وسبب ذلك أنّ بني العبّاس كانوا يرفعون شعارات آل عليّ ومواقفهم باللسان فكان ظاهرهم ظاهر آل عليّ، وعملهم عمل بني أميّة.

لقد كانت المواجهة في عصر حكومة بني أميّة على هذا الشكل، وفي عصر بني العبّاس الذي دام لمدة أطول - أضحت (المواجهة) أكثر خفاءً؛ حيث كان بنو العبّاس يُمثّلون ذلك التيّار الانحرافيّ الّذي انتهز الفرصة، وحرّف الثّورة الّتي كان الإمام الصادق عَلَيْ بصددها، وهذا هو الخطر الدائم لكلّ الثورات؛ حيث يتم أحيانًا استبدال الخطّ الصحيح للثّورة الّذي يتطابق مع معاييرها وضوابطها الأساس، بخطّ بديل منحرف فاسد باطل تحت شعارات الحقّ. من هنا على الإنسان أن يكون حذرًا وواعيًا. ولم يكن أهل ذلك الزمان يمتلكون مثل هذا الوعي؛ فبعد سنوات، لعلّه بعد ثلاثين أو عشرين سنة، كان سكّان المناطق النّائية ما زالوا يظنّون - بعد مجيء بني العبّاس إلى الحكومة - بأنّ هذا الأمر حصل نتيجة جهادهم من أجل الرعم على بأنّهم غاصبون (للخلافة).

(1980/09/05)

لقد عاصر الإمام الصادق مرحلتين في هذه الفترة. الأولى تمتد من عام 114 هـ إلى 132 أو 135هـ. أي إلى سنة انتصار بني العباس

واستلام المنصور للخلافة؛ وقد تميّزت هذه المرحلة بالهدوء والانفتاح، وذلك بسبب النَّزاع الَّذي كان دائرًا بين بني أميّة وبني العبّاس، فوجد الأئمِّة إِنْ الله عَلَيْ في تلك الفترة فرصة لنشر العلوم الإسلاميَّة. ولم يمرُّ الإمام الباقر عُلِيِّ اللهُ بمثل هذه الظروف لأنَّها كانت خاصّة بعصر الإمام الصادق عُليِّية . ففي عهد الإمام الباقر عَليَّية كانت الفترة فترة غطرسة بني أميّة. وكان هشام بن عبد الملك ـ الّذي قيل فيه كان هشام رجلهم، حيث كان أكبر شخصيّة بعد عبد الملك في سدّة الحكم وكانت فترة حكمه في عهد الإمام الباقر عَلَيْ إلى بناءً عليه، لم يكن في عهد الإمام الباقر عَلِيَّكِيرٌ أيَّ اختلاف بين شخص وآخر، حتَّى يتمكَّن الأئمَّة عَلَيْكِيرُ بموجبها من الاستفادة من الفرصة. أمّا زمن الإمام الصّادق عُلاسَتُلارٌ ، فقد مثَّل بداية انتشار دعوة بني العبَّاس، التي كانت تنتشر شيئًا فشيئًا، وزمن وصول الدعوة الشيعيّة العلويّة إلى أوجها في جميع أنحاء العالم الإسلاميّ. .. ومع وصول المنصور إلى سدّة الحكم والخلافة، فبالطبع، لقد أصبح الوضع صعبًا، وعادت حياة الإمام الصّادق عَلَيَّكُمْ لِتكون كحياة الإمام الباقر عُلِيِّكُم في زمانه، تتَّسم بالقمع وممارسة الضغوطات على الإمام، وفي الوقت نفسه لقد تمّ نفي الإمام عَلَيَّكُم عدّة مرّات إلى الحيرة، والرُّميلة، وإلى هذا المكان، وذاك المكان. لقد استحضر المنصور الإمام عـدة مـرّات. وفي إحدى المرّات قال له: «قتلنـي الله إن لم أقتلك»<sup>(1)</sup>، وفي إحدى المرّات، قام بإرسال كتاب إلى والى المدينة قائلاً: «أنّ أحرق على

<sup>(1)</sup> الاحتجاج على أهل اللجاج، الطبرسي، ج 1، ص 163.

جعفر بن محمد داره»، وعندما أحرق داره، جاء الإمام وأظهر غربته وسط هـذا الحريق: «أنا ابن أعراق الشرك» (1). ممّا أدّى إلى زيادة سخط أعدائه أكثر. فمعاملة المنصور للإمام الصادق عَلَيْتَكِيرٌ كانت معاملة شديدة جدًّا. فقد قام بتهديد الإمام عدّة مرّات.

بالطّبع فإنّ تلك الرّوايات التي تنقل أنّ الإمام عَلَيْكُمْ كان يتذلّل ويظهر الخضوع للمنصور، لا أساس لها من الصحّة. فأنا قد بحثت حول هذه الروايات ولم يكن لأيّ واحد منها أيّ أساس أو سند صحيح ومعتبر. وغالبًا ما تنتهي في سندها إلى ربيع الحاجب هذا المقطوع بفسقه، الّذي كان من المقرّبين للمنصور. كان البعض قد نقل بسذاجة أنّ الربيع كان شيعيًا. الربيع، من أين له التشيّع؟! لقد بحثنا في حياة الربيع بن يونس، إنّ الربيع بن يونس هو من الأشخاص الذين وُلدوا في منزل أسيادهم، وأتى إلى جهاز حكم بني العبّاس وكان عبدًا لهم وحاجب المنصور وكان قد قدّم لهم الخدمات الكثيرة، وعندما كان المنصور يحتضر، كانت الخلافة لتذهب من أيدى عائلته لولا الربيع.

كان أعمامه موجودين، فقام الربيع بتزوير الوصية لتصبح الخلافة للمهدي بن المنصور، وهكذا أوصل المهدي إلى الخلافة؛ فهذه العائلة هي من العوائل الوفية والمخلصة لبني العباس، ولم يكن لهم أي ولاء لأهل البيت عليه المعلم أوضع (عن الربيع حول الإمام) فهو تلفيق وكذب،

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج1، ص 473، وجّه المنصور إلى حسن بن زيد وهو واليه على الحرمين أن أحرق على جعفر بن محمد داره فألقى النار في دار أبي عبد الله فأخذت النار في الباب والدهليز، فخرج أبو عبد الله يتخطّى النار ويمشي فيها ويقول: «أنا ابن أعراق الشرى، أنا ابن إبراهيم خليل الله».

من أجل إظهار الإمام عَلَيْتُ للمسلمين آنذاك بالإنسان المتذلّل والخاضع أمام الخليفة حتّى يعتبر الآخرون أنّ هذا هو تكليفهم أيضًا. على كلّ حال، فإنّ معاملة المنصور للإمام الصادق عَلَيْتُ كانت معاملة قاسية جدّاً؛ إلى أن انتهت بشهادة الإمام عَلَيْتُ وذلك في عام 148 هـ.

(1986/07/19)

فيما يلي سوف أُبيّن المعالم الهامّة والبارزة في حياة الإمام الصادق عَلَيَّكُمْ من وجهة النّظر الخاصّة ببحثنا:

- 1. تبيان وتبليغ مسألة الإمامة.
- 2. تبليغ وبيان أحكام الدين وفق منهج الفقه الشيعيّ وأيضًا تفسير
   القرآن على أساس الرؤية الشيعيّة.
  - 3. إقامة تنظيم سرّي أيديولوجي ـ سياسي.

(قيادة الإمام الصادق عَلَيْتُلَارِ ، ص67)

#### دعوة الإمام الصادق نشتيج للإمامة

نرجع الآن إلى الحديث الأساس،؛ أي أنّ ما كان يُشكّل بيت القصيد لدعوة الإمام الصّادق عَلَيْ ، كغيره من أئمّة الشّيعة الآخرين، وهو موضوع الإمامة. ومن أجل إثبات هذه الحقيقة التاريخيّة فإنّ أكثر الوثائق قاطعيّة هي الرّوايات الكثيرة الّتي نُقل فيها دعوى الإمامة عن لسان الإمام الصادق عَلَيْ بوضوح وصراحة تامّة.

وكما سوف نبين، كأن الإمام عَلَيْ أثناء ترويج وتبليغ هذا الأمريرى نفسه في مرحلة من الجهاد، حيث كان عليه أن يتبرّأ بشكل مباشر وصريح من حكّام زمانه، وأن يُعرّف النّاس على نفسه كصاحب حقِّ واقعيٍّ للولاية والإمامة؛ وإنّ هذا العمل في الأساس لا يُمكن أن يتحقّق إلّا إذا طُويت المراحل السّابقة للجهاد والنّضال بنجاح؛ فتبرز مظاهر الوعي السياسي والاجتماعيّ في شريحة واسعة؛ ويتمّ استشعار الجهوزيّة والاستعداد الكامن في كلّ الأماكن؛ وتكون قد أُسّست الأرضيّة الأيديولوجيّة في جماعة معتد بها، ويكون قد ثبت لعدد كبير من النّاس ضرورة حكومة الحقّ والعدل؛ وفي النّهاية يتّخذ القائد قراره الرّاسخ من أجل المواجهة النّهائية. فمن دون

كلّ هذه الأمور، يُصبح طرح اسم شخصٍ معيّن كإمام وقائد محقّ للمجتمع هو عملٌ متهوّرٌ لا فائدة منه.

النّقطة الأخرى الّتي ينبغي الالتفات إليها هي أنّ الإمام عَلَيْ لا يكتفي في العديد من الموارد بأن يثبت الإمامة لنفسه؛ بل يذكر أسماء أئمّة الحق الذين سبقوه إلى جانب اسمه أيضًا؛ وفي الحقيقة، فإنّه يطرح سلالة إمامة أهل البيت المتصلة والّتي لا يُمكن تفكيكها. ومثل هذا العمل، بالالتفات إلى أنّه وفق الفكر الشيعيّ يدين كلّ الحكّام السّابقين الجائرين ويعدّهم طواغيت، ويمكن أن يكون إشارة إلى ارتباط جهاد الشّيعة في هذا الزّمان بالأزمنة الماضية. وفي الواقع، فإنّ الإمام الصادق عَلَيْتَهُ بهذا البيان، يعد إمامته كنتيجة حتميّة لإمامة من سبقه، وبهذه الطّريقة يُخرجها من تلك الحالة المنقطعة والفاقدة للجذور والأصول، ويوصل سلالته بتلك القناة الموثوقة والثابتة للنبيّ محمّد على والآن، التفتوا إلى عدّة نماذج من كيفيّة دعوة الإمام عَلَيْهُ :

إنّ أكثر رواية لفتت نظري في هذا الباب هي رواية عمرو بن أبي المقدام والّتي ترسم لنا مشهدًا عجيبًا. ففي التّاسع من ذي الحجّة يوم عرفة عدد كبيرٌ من الخلائق في عرفات من أجل أداء مراسم نلك اليوم الخاص، ومن الطّبيعيّ أن يجتمع فيه ممثّلون عن كلّ المناطق التي يسكنها مسلمون من أقصى خراسان إلى ساحل البحر المتوسّط. ومن الممكن لكلمة واحدة في غير موضعها في هذا المكان، أن تستأصل عمل أكثر الشّبكات الإعلاميّة العامّة انتشارًا في ذلك الزّمان. فيوصل الإمام عَليتي في في في في في في في عدا الجمع، ويحمل له رسالةً. ويقول الرّاوي:

رأيت الإمام عَلَيْ يقف بين النّاس ويعلن نداءه ثلاث مرّات ويرفع صوته بأقصى ما يقدر عليه، بنداء ينبغي أن يطرق أسماع الجميع في كلّ الأماكن وليصل عبرهم إلى كلّ أنعاء العالم الإسلاميّ. فنجده يتلفّت إلى كلّ الجهات، ويُكرّر كلامه ثلاث مرّات، وهكذا يفعل حتّى يبلغ تكرار كلام هذا الإمام اثنا عشرة مرّة. وقد أطلق نداءه هذا بمثل هذه العبارات: «أيها النّاس إنّ رسول الله كان الإمام، ثمّ كان عليّ بن أبي طالب، ثمّ الحسن، ثمّ محمّد بن عليّ، ثمّ على بن الحسين، ثمّ محمّد بن على، ثمّ ما... (أ).

وحديثُ آخر، عن أبي الصّباح الكناني، يصف فيه الإمام الصادق عَلِيَهُ نفسه وباقي أئمّة الشّيعة بمثل هذه العبارات: «نحن قومُ فرض الله طاعتنا، لنا الأنفال، ولنا صفو المال...»<sup>(2)</sup>. وصفو المال هي الأموال المصطفاة الّتي يخصّ الطّواغيت المتجبّرون أنفسهم بها، ويقطعون أيدي المستحقّين عنها، وعندما تخرج هذه الأموال المغصوبة بفضل انتصار المقاتلين المسلمين من أيدي الظّالمين المهزومين، فإنّها لا تُقسّم كغيرها من الغنائم لتكون في اختيار شخص ما، فتمنحه مقامًا كاذبًا وفخرًا مزيّفًا، بل إنّها تودع بيد الحاكم الإسلاميّ الّذي عليه أن يستعملها في جهة مصالح المسلمين العامّة. فالإمام عَلَيْهُ في هذه الرّواية يُعرّف نفسه على أنّه صاحب صفو المال وكذلك الأنفال - الّتي للمجتمع الإسلاميّ، وأنّه يجب أن تصل إليه كلّ هذه الأموال وأن تكون بيده للمجتمع الإسلاميّ، وأنّه يجب أن تصل إليه كلّ هذه الأموال وأن تكون بيده

<sup>(1)</sup> العلَّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 47، ص 58.

<sup>(2)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج1، ص 546.

وأن تُستعمل بحسب رأيه في مواردها الصحيحة.

وفي حديث آخر، يُسمّي الأئمّة السّابقين واحدًا واحدًا، ويشهد على إمامتهم ولزوم طاعتهم واتّباعهم، وعندما يصل إلى اسمه يسكت. والّذين كانوا يسمعون حديث الإمام عَلَيْتُلا يعلمون جيّدًا أنّ ميراث العلم والحكومة بعد الإمام الباقر عَلَيْتُلا هو بيد الإمام الصّادق عَلَيْتُلا وبهذا الإجراء يطرح حقّه في قيادة وحكومة المجتمع مثلما أنّه يُبيّن بأسلوب استدلاليّ علاقته واتّصاله بجده الأكبر، عليّ بن أبي طالب(1). ويُمكن أن نجد الكثير من الشّواهد، في أبواب كتاب الحجّة من الكافي، وكذلك في المجلّد السابع والأربعين من بحار الأنوار، على مثل هذا الحديث الّذي يُعلن فيه الإمام دعوى الإمامة بالتصريح أو الكناية.

الوثيقة القاطعة الأخرى، تذكر شواهد على الشّبكة التبليغيّة الواسعة للإمام عَلَيْ في كلّ أنحاء الدّولة الإسلاميّة، وتجعل وجود مثل هذه الشّبكة أمرًا مسلّمًا. هذه الشّواهد، من الكثرة والنّبوت بحيث إنّه لولم يكن هناك حديثُ واحدُ صريح فإنّ ذلك لا يخدش بحتميّة الموضوع. فمن يُطالع حياة الأئمّة عِلَيْ غير المدوّنة، يتساءل في نفسه: ألم يكن لأئمّة الشّيعة في نهايات عصر بني أمّية من الدّعاة والمبلّغين في أطراف وأكناف الدولة الإسلاميّة، الّذين يبلّغون بإمامتهم ويأخذون من النّاس الطاعة والدّعم لهم؟ في هذه الحالة، إذًا كيف يمكن تفسير هذه العلائم والرّوابط التّنظيميّة الّتي تُشاهد بوضوح والّتي تظهر في العلاقات الماليّة والرّوابط التّنظيميّة الّتي تُشاهد بوضوح والّتي تظهر في العلاقات الماليّة

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 1، ص 186.

والفكريّة، بين الأئمّة والشّيعة؟ فما معنى حمل هذه الحقوق الشّرعيّة والأموال من مختلف أطراف العالم إلى المدينة؟ وكلّ هذه الأسئلة حول القضايا الدينيّة؟ وهذه الدّعوة الواسعة المنتشرة للتشيّع؟ وأيضًا هذا الشّرف والمحبوبيّة الّتي لا نظير لها، لآل عليٍّ في مناطق مهمّة من الدّولة الإسلاميّة؟ وهذا الجمع الغفير من المحدّثين والرواة الخراسانيين والسيستانيين والكوفيين والبصريين واليمانيين والمصريين الّذين اجتمعوا حول الإمام عَلَيْتُ ؟ فأيّة يد مقتدرة أوجدت كلّ هؤلاء؟ فهل يمكن أن نعتبر الصّدفة أو الحدث التّلقائيّ عاملًا أساسًا وراء كلّ هذه الظّواهر المنسجمة والمترابطة؟

فمع وجود كلّ هذا الإعلام المخالف، الّذي كان يُبتٌ من جانب الأبواق الهائلة لنظام الخلافة الأمويّة إلى مختلف المناطق، ويذكر اسم عليّ بن أبي طالب كأكثر الوجوه الإسلاميّة المدانة، وذلك على المنابر وفي الخُطب؛ فهل يمكن ومن دون وجود شبكة إعلاميّة قويّة أن يصبح آل عليّ بمثل هذه المحبوبيّة والجاذبيّة في تلك المناطق البعيدة والمجهولة، بحيث يطوي أولئك النّاس كلّ هذه المسافات الواسعة ويأتون إلى الحجاز والمدينة لمجرّد اللقاء والاستفادة وعرض المحبّة والعلقة، ويتلقّون معارف الدين، والتي هي بحسب عقيدة الشّيعة كالسياسة والحكومة، ويطلبون في بعض الموارد، لفقد انهم الصبر، الإقدام على التحرّك العسكري، وبحسب لسان الرّوايات القيام والخروج؟! فلو كان سلاح الشّيعة منحصرًا في إثبات علم النّوة وهدهم فماذا سيكون معنى المطالبة بالثورة العسكريّة؟!

من الممكن أن يُسأل أنّه لو كان هناك مثل هذه الشّبكة الإعلاميّة

الوسيعة والفعّالة، فلماذا لا يوجد ذكرٌ لها في التّاريخ، أو لماذا لا يُنقل ما يتعلّق بوقائعها بصراحة؟ والجواب كما أُشير سابقًا وباختصار، هو أنّه يجب البحث أوّلًا عن سبب عدم هذا الظّهور في البداية، في تمسّك أصحاب الإمام عَلَيْ الشّديد بأصل التقيّة المُعتبر والراقي، والّذي يمنع نفوذ أيّ دخيل إلى تشكيلات الإمام عَلَيْ ؛ ويودّي في النهاية إلى فشل جهاد الشّيعة في هذه المرحلة وعدم وصولهم إلى السّلطة والّذي هو أيضاً بذاته معلولاً لعوامل عدّة. لو لم يصل العبّاسيّون إلى السّلطة، لبقيت مساعيهم ونشاطاتهم السرّية وذكرياتهم المرّة والحلوة من نشاطاتهم الإعلاميّة بلا شك في الصدور، ولما عرف أيّ أحدٍ شيئاً عنهم ولما سجّلها التاريخ.

(قيادة الإمام الصادق عَلَيْتُلارٌ ، ص 74-80)

عندما نتحدّث عن التقيّة من الممكن إن تقولوا أنّ التقيّة ترتبط بذلك الزّمان الّـذي كانت فيه الحكومة الجائرة ممسكة بزمام السّلطة ونحن كنّا متخفّين ولا نقول شيئًا بسبب الخوف منها. كلا، في ذلك الوقت لم تكن التقيّة قضيّة خوف. «التقيّة ترس المؤمن» (1) فأين يُستعمل التّرس؟ إنّه يُستخدم في ميدان الحرب وأثناء القتال. إذاً، التقية تكون في مورد المواجهة والقتال، حيث الترس والحرز والخندق والرمح.

<sup>(1)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 72، ص 394.

وقد كان الأمر هكذا في ذلك الزّمان. عندما كُنّا نستعمل التقيّة لم يكن معنى ذلك أنّنا كُنّا ننزل ضربة السيف على جسد العدوّ المنحوس، لكنّه كان بطريقة لا يرى فيها ولا يُدرك أنّ هناك سيفًا ويدًا تحمل السيف، أو ترفعه وتضرب به، بل كان يشعر بالألم فقط. هكذا كانت التقيّة. أولئك الدّين كانوا يستعملون التقيّة في تلك الأيّام هكذا كانوا يفعلون، فقد كانوا على سبيل المثال، يعدّون المنشورات بعيدًا عن أعين العدوّ وفي البيوت السريّة رغم المراقبة الشديدة، وعندما توزّع كانت تهتك سمعة النّظام. هذا العمل، كان كضربة السيف عندما يُرفع فإنّه ينزل على رأس العدوّ وعاتقه. وبناءً عليه، كنّا نتّقي أي إنّنا لم نكن نسمح للعدوّ أن يُدرك ماذا يجري. فالتقيّة ترسّسُ والمتّقي يختبئ خلف الترس. هذا هو معنى التقيّة وهي الأن تُعطي هذا المعنى نفسه.

(1990/01/29)

#### المواجهة السّياسيّة عند الإمام الصّادق عِيَيْرٌ

هذا أيضًا يُعدّ خطًّا واضحًا في حياة الإمام الصّادق عَلَيْ ؛ بحيث إنّا يُمكن أن نراه بشكل أكثر تميّزًا وصراحةً وصحّةً ممّا نراه في حياة الأئمّة الآخرين. فحتّى لو حصل الاختلاف على تسمية فقه الشّيعة بالفقه العُعفريّ، أو وجدنا من ينكر النّشاط السّياسيّ للإمام عَلَيْ إلَّ أو يغضّ النّظر عنه، فإنّ الجميع متّفقون على أنّ الإمام الصّادق كان له أوسع الحوزات العلميّة والفقهيّة في زمانه، أو إحدى أوسعها. في هذا المجال، إنّ ما بقي مخفيًّا عن أعين أكثر الباحثين حول حياة الإمام عَلَيْ هو المفهوم السياسيّ والبعد المعارض لهذا العمل، ونحن نقوم الآن بتناوله.

كمقدّمة، ينبغي معرفة أنّ جهاز الخلافة في الإسلام يختلف عن جميع الأجهزة الأخرى للحكم من جهة أنّه ليس مجرّد تشكيل سياسيّ، بل إنّه يُمثّل قيادةً سياسيّةً دينيّة. فاسم الخليفة ولقب الخليفة للعاكم الإسلاميّ يحلّ على هذه الحقيقة وهي أنّه أكبر من القائد السياسيّ؛ فهو خليفة النبيّ، والنبيّ هو من جاء بالدّين والتّعاليم الأخلاقيّة؛ وبالطّبع، فهو في الوقت نفسه يكون قائدًا وحاكمًا سياسيًّا. فالخليفة في الإسلام، بالإضافة إلى السّياسة، يتكفّل بالأمور الدينيّة للنّاس ويُعدّ إمامهم الدينيّ.

هذه الحقيقة المسلّمة أدّت إلى أن يقوم من جاء من الحكّام. بعد السّلسلة الأولى للخلفاء الإسلاميين، والّذين كانوا، (أي الحكّام اللاحقين) لا يتمتّعون بالمعرفة الدينيّة أو كانوا ذوي معرفة محدودة جدّاً في هذا المجال - لجبران هذا النقص من خلال علماء الدّين المرتبطين بهم وإلحاق الفقهاء والمفسّرين والمحدّثين المأجورين بجهاز حكمهم، وذلك من أجل أن يجعلوا هذا الجهاز مركّبًا من الدّين والسّياسة.

والاستفادة الأخرى من وجود هؤلاء الممثّلين للشّريعة في جهاز الحكم، هي أنّهم كانوا يستطيعون بسهولة أن يُبدّلوا أحكام الدين بحسب ما تقتضيه المصالح، وذلك تحت غطاء الاستنباط والاجتهاد – والّذي لم يكن للنّاس العاديين وعوامّهم القدرة على تحديد معاييره – فكانوا يُبدّلون حكم الله من أجل السّلاطين والأمراء.

لقد ذكر الكتّاب ومؤرّخو القرون السّابقة، نماذج مرعبة من اختلاق الأحاديث، والتفسير بالرأي والّذي كان في معظم الأحوال مؤشّرًا على تدخّل السّلطات السّياسيّة. ذلك العمل الّذي كان في العصور الأولى وحتّى أواخر القرن الهجريّ الأوّل - يتّخذ شكل الرّواية والحديث، تحوّل شيئًا فشيئًا إلى شكل الإفتاء؛ ولهذا نجد في أواخر العصر الأمويّ وبدايات العصر العبّاسي الكثير من الفقهاء الّذين يُصدرون الأحكام الإسلاميّة بحسب آرائهم - والّتي كانت في الواقع آراء وتوجّهات القوى الحاكمة باستخدام الأساليب المبتدعة كالقياس والاستحسان. وقد حصل مثل هذا أيضًا فيما يتعلّق بتفسير القرآن بالرّأي كان من الأعمال التي يُمكن بسهولة أن تنجرّ إلى تبديل حكم الله أمام أعين النّاس، وجعلهم التّي يُمكن بسهولة أن تنجرّ إلى تبديل حكم الله أمام أعين النّاس، وجعلهم التّي يُمكن بسهولة أن تنجرّ إلى تبديل حكم الله أمام أعين النّاس، وجعلهم

يعتقدون بما يُريده المفسّر، والّذي كان في الغالب ما يُمثّل إرادة الحاكم. وبهذه الطريقة فإنّ الفقه والحديث والتّفسير قد انقسم إلى تيّارين عامّين منذ بدايات العصور الاسلاميّة: التيّار الأوّل هو المرتبط بأجهزة الحكم الغاصبة، والّذي كان في الكثير من الحالات يجعل الحقيقة فداءً لمصالح تلك الأجهزة ويُحرّف أحكام الله لقاء أثمان بخسة؛ والتيّار الآخر هـو التيّار الأصيل والأمين الّـذي ما كان ليُّق دّم أيّ مصلحة على مصلحة تبيين الأحكام الإلهيّة الصحيحة؛ ومن الطّبيعيّ أن يكون في مواجهة مباشرة مع أجهزة الحكم وفقهاء السّلطة مع كلّ خطوة يخطوها؛ ومنذ ذلك اليوم كان يتَّخذ في أغلب الأوقات شكل العمل السرِّيّ وغير الرسميّ. وبهذا الوعي يُمكن بوضوح أن نعلم أنّ الفقه الجعفري لم يكن مجرّد خلاف عقائدي ديني بسيط مع فقه فقهاء ذلك الزّمان الرّسميين في زمان الإمام الصادق عُلامي الله ، بل كان هذا الخلاف في نفس الوقت يحمل مضمونين للمواجهة أيضًا؛ الأوّل والأهمّ هو إثبات عدم تمتّع جهاز الحكم بالوعب الدينيّ والمعرفة وعجزه عن إدارة الأمور الفكريّة للنّاس، وهذا في الواقع يعنى عدم صلاحيّته للتصدّي لمقام الخلافة؛ والآخر هو تشخيص موارد التّحريف في الفقه الرّسمي والناشئ عن المصلحة والمنفعة للفقهاء في بيان الأحكام الفقهيّة ومداراتهم لما يُمارسه ويرغب به أرباب السّلطة والحكم. فالإمام الصّادق، وبنشره لبساط العلم والمعارف الإسلاميّة وتفسير القرآن بمنهج مخالف لمنهج علماء البلاط، يكون في الواقع العمليّ قد نهض لمعارضة ذلك الجهاز. فهو علي الله بهذه الوسيلة كان يُخطَّى جميع التشكيلات المذهبية والفقهية الرّسميّة، والّتي كانت تُعدّ ضلعًا مهمًّا لحكومة

الخلفاء، ويعتبر جهاز الحكم خاويًا من ناحية البعد الدينيّ.

أمّا إلى أيّ مدى التفت جهاز حكم بني أميّة إلى بعد المواجهة في النشاط العلميّ والفقهيّ للإمام الصادق عَلَيْتَكِيرٌ فلا يوجد لدينا سندٌ أو وثيقة وُ واضحة وقاطعة، ولكن أغلب الظنّ هو أنّه في زمان بني العبّاس، وخصوصًا المنصور الّذي كان يتمتّع بدهاء وحنكة كبيرة، ولأنّه كان قد أمضى كلّ حياته السّابقة على خلافته، في بيئة النَّضال والمواجهة ضدّ الأمويين، فإنّه كان مطّلعًا على النّكات الدقيقة في مجال مواجهات وجهاد العلويين، وكان يوجّه زعماء ومسؤولي جهازه إلى الدّور المؤثّر لهذه المواجهة غير المباشرة.

إنّ التهديدات والضّغوط والشّدائد اللامحدودة للمنصور تجاه النشاطات التّعليميّة والفقهيّة للإمام عَلَيْ الله فد ذُكرت ودُوّنت في العديد من الرّوايات التّاريخيّة، ومنها ما نشأ من هذا التوجّه والشّعور؛ وأيضًا تأكيده وإصراره الكبير على جمع الفقهاء المعروفين في الحجاز والعراق في مقرّ حكومته وهو ما يُستنتج من مضمون العديد من الرّوايات التاريخيّة فكلّ ذلك ناشئٌ من شعوره بذلك الاحتياج. ففي مباحثات الإمام ووصاياه إلى أصحابه والمقرّبين يُشاهد بوضوح استفادت من عامل «أن لا نصيب للخلفاء من العلم»، كدليل على أنّه لا يحقّ لهم الحكم بالمنظار الإسلاميّ؛ أي إنّ الإمام كان يطرح بصراحة ذاك المضمون الاعتراضيّ الّذي كان موجودًا في تدريسه بلفقه والقرّان.

ويُنقل في حديثِ عنه: «نحن قومٌ فرض الله طاعتنا وأنتم تأتمون بمن

لا يُعدر النّاس بجهالته (1) أي إنّ النّاس وبسبب جهالة الحكّام والقادة غير المؤهّلين ابتلوا بالانحراف والضّلالة وسلكوا طريقًا غير طريق الله ، وهم لذلك لا يمكنهم أن يكونوا معذورين عند الله كأن يقولوا إنّنا أخطأنا في تشخيصنا للطريق؛ وهؤلاء الزعماء وقادتنا قد جرّونا إلى هذا الطريق بسبب الجهالة. لأنّ طاعة أمثال هؤلاء القادة هو بحد ذاته عمل خلافي ومعصية فلا يمكن عندها تبرير المعاصى اللاحقة (2).

هذا المفهوم المتعلق بالقيادة السياسية في مجتمع الإسلام الثوريّ، أي القيادة الثوريّة، والتي ينبغي أن تكون متلازمة بالضّرورة مع القيادة الفكريّة والأيديولوجيّة، موجود بوضوح في تعاليم الأئمّة الّذي جاؤوا قبل الإمام الصادق عَلَيّ في بعده. ففي رواية عن الإمام عليّ بن موسى عن جدّه الأكبر الإمام محمّد الباقر عَلَيّ ، يساوي ما بين «السّلاح» في سلالة الإمامة والتابوت الّذي كان عند بني إسرائيل السابقين: «السلاح فينا كالتابوت الّذي كان عند بني إسرائيل النابقة (وفي رواية الحكومة) كان عند بني إسرائيل، فمن كان عنده كانت النبوّة (وفي رواية الحكومة) له. ومن كان عنده السلاح كانت القيادة والزعامة له»(ق). وبالالتفات إلى الشكل الرمزيّ والمفهوم العميق جداً لهذا التعبير يسأل الرواي هنا: «أفيكون

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج1، ص 186.

<sup>(2)</sup> وقد كرّر القرآن المضمون ذاته في العديد من المواطن وبألفاظ مختلفة؛ فذكر التخاصم بين الذين اتبعوا والذين اتبعوا على طريق الضلالة، وشكاية الذين اتبعوا من الذين أضلوهم.. وفي النهاية يذكر أنَّ هذا العـذر لا يُقبل من أحد وأنّ كلتا الفئتين لهما نصيبهما من العذاب. يُراجع الآية 167 من سورة البقرة والآية 19- 102 من سورة النساء.

<sup>(3)</sup> راجع: الكافي، ج1، ص233.

السلاح مزايلًا للعلم» أوالإمام يُجيب قائلًا: كلا. أي إن قيادة المجتمع والقيادة الثّوريّة للأمّة المسلمة تكون لمن يكون عنده السلاح مع العلم.

فالإمام من جهة، يعتبر شرط الإمامة هو معرفة الدين والفهم الصّحيح للقرآن؛ ومن جانب آخر، فإنّه من خلال نشر صروح العلم وجمع عدد كبير من التّائقين لمعارف الدين حول نفسه وتعليم الدين بأسلوب خاص مخالف للمنهج المعتمد في الفقه والحديث والتفسير، بل المغاير بشكل تام للمعرفة الدينية الرائجة عند العلماء والمحدّثين والمفسّرين المرتبطين بالبلاط؛ يكون عَلَيْ قد أثبت معرفته الدينية وعدم معرفة جهاز الخلافة بالدين، مع كلّ ما عنده من علماء تابعين وأصحاب شهرة ومقام. وهو بهذه الطريقة، يكون قد أضفى بعدًا جديدًا على معارضته المستمرّة والعميقة والهادئة في المواجهة.

وكما أشير من قبل، فإنّ الحكّام الأوائل من بني العبّاس، والّذين كانوا، قبل وصولهم إلى السّلطة، متواجدين في البيئة الجهاديّة للعلويّين وإلى جنب أتباع وأنصار آل علي، ولديهم البصيرة والاطّلاع على الكثير من أسرار تفاصيلهم وتشعّباتهم، فقد أدركوا الدور الاعتراضيّ لهذه الدّروس والمباحث والأحاديث والتفسير، أكثر من أسلافهم الأمويين. ولعلّه لأجل هذا، قام المنصور العبّاسي، أثناء مواجهته الشريرة للإمام الصادق عَلَيْ بمنعه لمدّة من الجلوس مع النّاس وتعليمهم الدين والتّواصل معهم والإجابة عن أسئلتهم؛ إلى أن وصل الأمر بحسب نقل المفضّل بن عمر - هذا الوجه الشيعيّ اللامع والمعروف - أنّ كلّ من كان

<sup>(1)</sup> وقد أخذنا هذا المعنى لكلمة مزايلاً من كلام للمحدّث المعروف العلّامة المجلسي في كتاب مرآة العقول. (الكاتب)

لديه مسألة في باب الزّواج والطّلاق وأمثالها لم يكن يستطيع بسهولة أن يصل إلى الإمام الصادق ليُجيبه (1).

(فيادة الإمام الصادق عَلَيْتُلِيرٌ ، ص 88-95)

<sup>(1)</sup> المناقب، ابن شهر آشوب، ج 4، ص 238.

### التشكيلات السرّية الأيديولوجية والسّياسيّة

لقد استطاع الإمام الصّادق عَلِيكِين وبمساعدة آبائه الواسعة - أي الإمام السجّاد والإمام الباقر وخصوصًا في أواخر حياة الإمام الباقر عَلَيْ ومن ثمّ هو نفسه من خلال هذا السّعي، إعداد عدّة مؤمنة ومسلمة ومذهبيّة وأصيلة وثوريّة ومضحّية ومستعدّة للمخاطرة في كلَّ أنحاء العالم الإسلاميّ. ولم يكن هؤلاء أشخاصًا عاديّين، لا يعني ذلك أنهم كانوا من طبقات مميّزة، كلا، فكان منهم التّاجر والكاسب والغلام وأمثالها، ولكن من ناحية الرّكيزة المعنويّة لم يكونوا يشبهون الأشخاص العاديّين بأيّ شكل من الأشكال. فقد كانوا أشخاصًا تُختصر حياتهم في هدفهم وفي مذهبهم، وكانوا منتشرين في كلّ الأماكن. من المدهش أنّ أتباع الإمام الصادق عَلِيكِين كانوا منتشرين في كلّ مكان، فلا ينبغي التصوّر أنّهم كانوا يتواجدون في المدينة فحسب، بل كانوا يتواجدون في الكوفة أكثر من المدينة، لا بل كان البعض منهم في الشّام نفسها. فهؤلاء كانوا يُمثّلون الشّبكة العظيمة لتشكيلات الإمام الصادق عَلَيْ . الحزب العلويّ وحزب التشيّع، وما ذكرته هنا بشأن تلك الشّبكة هو التشيّع نفسه، العلوي وحزب التشيّع، وما ذكرته هنا بشأن تلك الشّبكة هو التشيّع نفسه،

أي إنّ ما ذكرته حول تلك الشّبكة الواسعة للتشكيلات هو التشيّع نفسه. وهذا من الفصول الّتي لم تُعرف من حياة الإمام الصادق؛ إنّه من الأمور التّي أؤكّد عليها أنا العبد وأصرّ عليها، كان هناك شبكة تنظيميّة عظيمة وحزبّ كاملٌ يُدار من قبل الإمام الصّادق عَلَيْكُلُمْ في كلّ أرجاء العالم الإسلاميّ وكانت هذه من نقاط القوّة.

(1980/09/05)

كان هناك شبكة هي التي كانت تتحمّل مسؤوليّة الأنشطة الواسعة والمثمرة المتعلّقة بقضية الإمامة في الكثير من المناطق النّائية لدولة المسلمين، وخصوصًا في نواحي العراق العربيّ وخراسان. ولكن هذا أحد وجوه القضيّة وجزء صغير بدرًا منها. إنّ موضوع التشكيلات السرّيّة في ساحة الحياة السّياسيّة للإمام الصادق عَلَيْتُلا وللأئمّة الآخرين أيضًا، هو من أهم فصول هذه الحياة والسّيرة الجيّاشة، والوقت نفسه من أكثرها غموضًا وإبهامًا.

وكما قلنا سابقًا، من أجل إثبات وجود مثل هذه المنظّمة، لا يمكن ولا ينبغي أن نتوقع وجود ذلك صراحةً في الوثائق. لا ينبغي توقع أن يعترف أحد الأئمّة أو أحد أصحابهم المقرّبين بصراحة بوجود تشكيلات سياسيّة فكريّة شيعيّة؛ فمثل هذ الشّيء لا يمكن الاعتراف به. ففي حال جاء يوم واطّلع العدوّ على وجود مثل هذه التشكيلات، وسأل الإمام عَلَيْ أو أحد أصحابه حوله، فإنّ التّوقع المعقول هو التنكّر التامّ لوجود مثل هذا الشّيء؛ بل ينبغي اعتبار ذلك ظنًّا سيّئًا أو تهمة باطلة. فمثل هذا الأمر هو من الخصائص الدّائمة للعمل السّري. بالطّبع، من خلال التبحّر في تاريخ

حياة الأئمّة، لا يمكن أن ننتظر أيضًا القبول بمثل هذه التشكيلات من دون شاهد أو وثيقة أو دليل مقنع. فيجب السّعي للوصول إلى القرائن والشّواهد وبواطً ن الحوادث التّي تبدو بالظّاهر بسيطة، وإن لم تلفت نظر المشاهد العادي، ولكن بالدقّة والتأمّل تنبئ عن أحداث سرّية كثيرة. لو إنّنا نظرنا من هذا المنظار إلى كلّ مرحلة حياة الأئمّة التّي استغرقت قرنين ونصف، فسوف يصبح مسلمًا تقريبًا، وجود مثل هذه التشكيلات السريّة الّتي تعمل تحت إمرة الأئمّة.

(فيادة الإمام الصادق عَلَيْتُلِيِّ ، ص96-97)

#### ماهيّة التّشكيلات السرّية ودورها

ما هـو المقصود من التشكيلات؟ من البديهيّ أنّه لـم يكن المقصود حزباً منظّماً وبمفهوم اليـوم - أيّ مجموعة من الكـوادر المنظّمين وقادة منطقة ومدينة وغيرها - لا يمكن أن يكون كذلك. التشكيلات هي مجموعة من النّاس، ذوو هـدف مشترك، يقومون بأعمال ومسؤوليات مختلفة بالارتباط بمركز واحد وقلب نابض وعقل حاكم، ويشعرون فيما بينهم بنوع من الرّوابط والإحساسات والمشاعر القريبة والمتآلفة.

وهـذا الجمع في زمن علي عَلَيْكُ - أي في المدّة الفاصلة بين السّقيفة والخلافة، والّتي امتدّت لخمسة وعشرين سنة - هم خواص الصّحابة أنفسهم الّذين كانوا، بالرغم من كلّ تظاهر جهاز الخلافة بالحقّانيّة والشعبيّة، كانوا يعتقدون أنّ الحكومة هي حقّ أفضل المسلمين وأكثرهم تضحيةً - أي عليّ بن أبي طالب عَلَيْكُ - ولم ينسوا النصّ الصّريح للنبيّ

بخلافة عليّ عَلَيْ الله وقد أعلنوا بصراحة، منذ الأيّام الأولى بعد السّقيفة مخالفته م للذين حصلوا على الخلافة ووفاءهم للإمام عَلَيْ في وفيما بعد، ورغم أنّ المصلحة الكبرى حملت الإمام عَلَيْ على السّكوت وحتّى التّعاون مع الخلفاء الأوائل، فقد سلكوا المسار العاديّ للمجتمع الإسلاميّ؛ لكنّه م لم يُضيّعوا أبدًا رأيه م وتشخيصهم ونظرته م الصّحيحة، وبقوا على البّاع عليّ عَليّ الله وقد الشتُهروا بعق شيعة عليّ، وقد اشتُهروا بهذا التوجّه الفكريّ والعمليّ. ويُعدّ من هؤلاء شخصيّاتُ معروفة ومفتخرة كسلمان وأبى ذرّ وأبيّ بن كعب والمقداد وعمّار وحذيفة و...

وتؤيّد الشّواهد التاريخيّة أنّ هذه الجماعة كانت تنشر الفكر الشيعيّ وتؤيّد الشّواهد التاريخيّة أنّ هذه الجماعة كانت تنشر الفكر الشيعيّ – بين المعتقد بضرورة اتباع الإمام كقائد فكريّ وسياسيّ أيضًا – بين النّاس، ملتزمة بأساليب المصلحة والحكمة، وكانوا يزدادون يومًا بعد يوم؛ وكان كلّ عمل لأجل تشكيل الحكومة العلويّة يُعدّ بمنزلة مقدّمة للواجب.

بعد أن وصل أمير المؤمنين عَلِيَ إلى الحكومة في العام 35 للهجرة، فإنّ الأشخاص الوحيدين الّذين قبلوا وأذعنوا للإمام عَلَيْ على أساس المعايير الشيعيّة في مجال الحكومة والإمامة وبإيمان راسخ هي هذه الجماعة الشيعيّة نفسها، أي أولئك الّذين تربّوا بصورة مباشرة وغير مباشرة على يد الإمام عَلَيْ في مرحلة الـ 25 سنة الماضية. الآخرون مباشرة على يد الإمام عَلَيْ في مرحلة الـ 25 سنة الماضية. الآخرون وكانوا يعيشون في دائرة قيادة الإمام عَلَيْ للله وكانوا يتحرّكون من النّاحية العمليّة في اتّجاه الفكر الشيعيّ لكنّهم لم يكونوا يتمتّعون بتلك العلقة الروحيّة والفكريّة الّتي جعلتهم ضمن مجموعة الشكيلات الشيعيّة.

وبالالتفات إلى وجود هذين الصّنفين بين أتباع الإمام عَلَيْ ، يمكن تفسير هذا التّفاوت الكبير في تعامل مسلمي ذلك الزّمان مع الإمام عَلَيْ ؛ فهناك أمثال عمّار ومالك الأشتر وحُجر بن عدي وسهل بن حُنيف وقيس بن سعد، وإلى جانبهم يوجد أشخاص كأبي موسى الأشعري وزياد بن أبيه وسعد بن أبي وقاص. يجب أن نقبل أنّه لو كان قد حصل أوّل إقدام على إيجاد التشكيلات الشيعيّة في هذا اللقاء، فإنّ طرح وأرضيّة ذلك كأنت موجودة ومرسومة قبل مدّة طويلة في كلام الإمام عليّ بن أبي طالب عَلَيْ في مخاطبة أصحابه المقرّبين.

كانت الإجراءات المهمّة جدًّا الّتي حصلت بعد حادثة صلح الإمام الحسن عَلَيْ قد أدّت إلى انتشار الفكر الشّيعيّ وتوجيه هذه المجموعة المترابطة والمتآلفة، الّتي كانت تستطيع أن تتمتّع بالمزيد من التحرّك والديناميكيّة إثر السّلطة الظّالمة للسّلطان الأمويّ والضغط الّذي كان يمارسه عليها؛ فكان القمع والضغط يؤدّي دومًا إلى المزيد من تماسك ورسوخ وانتشار القوى المنسجمة الواقعة تحت هذا القمع، بدل أن يكون عاملًا لتشتّها.

إنّ تجميع الطاقات الشّيعيّة الأصيلة والموثوقة وحمايتهم من شرّ المؤامرات الغادرة للجهاز الأمويّ ضدّ الشّيعة، ونشر الفكر الإسلاميّ الأصيل في دائرة ضيّقة ولكنّها عميقة جدًّا، واستقطاب الطاقات المستعدّة وإضافتهم إلى مجموع الشّيعة، وانتظار الفرصة المناسبة وفي النّهاية الشّورة والتحرّك في الوقت المناسب الّذي يُدمّر النّظام الجاهلي لبني أميّة، سيُعيد النّظام الإسلاميّ والعلويّ إلى موقعه؛ هكذا كانت استراتيجيّة أميّة، سيُعيد النّظام الإسلاميّ والعلويّ إلى موقعه؛ هكذا كانت استراتيجيّة

الإمام الحسن وآخر الأسباب الّتي جعلت قبوله للصّلح غير قابل للاجتناب. ولعلّه لأجل هذه الجهة، وبعد حادثة الصلح، عندما جاءت جماعة من الشّيعة بزعامة المسيّب بن نجيّة وسليمان بن صُرد الخزاعي إلى المدينة الشّيعة بزعامة المسيّب بن نجيّة وسليمان بن صُرد الخزاعي إلى المدينة حيث كان الإمام عَلَيْكُلُمُ قد رجع لتوّه من الكوفة وجعل هذه المدينة مجدّدًا مقرًا فكريًّا وسياسيًّا لنفسه - واقترحوا على الإمام عَلَيْكُلُمُ إعادة بناء القوى العسكريّة والسّيطرة على الكوفة والهجوم على جيش الشّام، فاختار الإمام عَلَيْكُلُمُ هذين الرّجلين من بين الجميع واختلى بهما، وبكلمات لم يصلنا منها أيّ خبر لا من قريب ولا من بعيد أقتعهما بعدم صوابيّة هذه الخطّة، بحيث إنّهما عندما رجعا إلى أتباعهم ورفقائهم أفهموهم بكلمات قصيرة وبليغة انتفاء موضوع الثّورة العسكريّة وضرورة رجوعهم إلى الكوفة وانصرافهم إلى أعمالهم.

وبالالتفات إلى هذه القرائن، كان حسين المؤرّخ العربيّ المعاصر الفذّ وبالالتفات إلى هذه القرائن، كان حسين المؤرّخ العربيّ المعاصر الفذّ يعتقد أنّ اللبنة الأولى لبناء التشكيلات السّياسيّة الشّيعيّة قد حصلت في ذلك المجلس الّذي اجتمع فيه الإمام الحسن عَلَيْتَكُمْ مع هاتين الشخصيّتين الشيعيّتين المعروفتين وتباحث معهما.

وقد قال الإمام أمير المؤمنين عَلَيْكُلِيُّ: «... لو قد فقد تموني لرأيتم بعدي أشياء يتمنّى أحدكم الموت ممّا يرى من الجور والعدوان والأثرة (١)، والاستخفاف بحقّ الله والخوف على نفسه، فإذا كان ذلك؛ فاعتصموا بحبل الله جميعًا ولا تفرّقوا، وعليكم بالصّبر والصّلاة والتقيّة، واعلموا

<sup>(1)</sup> الأشرة: - بالتحريك - اسم من استأشر بالشيء إذا استبد به بمعنى الاختيار وحب النفس المفرط واختصاص الرجل نفسه بأحسن الشيء دون غيره.

أن الله عزّ وجلً يُبغض من عباده المتلون. لا تزولوا عن الحق وأهله فإن من استبدل بنا هلك، وفاتته الدّنيا وخرج منها آثمًا...،(1) وهذا الخطاب الّدي يرسم بوضوح أهم مساوئ العصر الأموي ويُبيّن الأمر الدّائر حول التشكيل والتّنظيم والانسجام، يُعدّ من أكثر الوثائق الملفتة المتعلّقة بحزب الشّيعة. وهذا الطّرح نفسه هو الّذي نُشاهده في لقاء الإمام الحسن عَليَن وهذين الرّجلين اللذين يُعتبران من أخلص الشّيعة ذاتًا وعملًا. لا شكّ أنّه لم يكن جميع الأتباع والشّيعة مطّلعين على هذه الخطّة الفائقة الذكاء، وهذا كان سرّ الاعتراضات والإشكالات الّتي كانت ترد من الأصحاب على الإمام عَلي في ولكنّ الجواب الّذي كانوا يسمعونه دائمًا بهذا المضمون فوان أَدْرِك لَعَلَّهُ وَلَنَ الجواب الّذي كانوا يسمعونه دائمًا بهذا المضمون هذه السّياسة والتّدبير.

وطوال مدة حكومة معاوية المتجبّرة الّتي دامت عشرين سنة، وبالتّفصيل المؤلم الّذي دوّنه المؤرّخون حول كيفيّة عمل إعلامه المعادي للعلويّين، في جميع أنحاء البلاد - إلى درجة الوصول إلى لعن أمير المؤمنين عَلِيّتُ وجعله سنّة رائجة ومتداولة - ومع عدم ظهور النّشاطات البارزة من قبل الإمام الحسن والإمام الحسين عِلِيّتُ ، فإنّ وجود مثل هذه الروابط والتشكيلات كان الأمر الوحيد الّذي جعل تطوّر الفكر الشيعيّ وازدياد عدد الشّيعة في كلّ الحجاز والعراق ممكنًا.

<sup>(1)</sup> تحف العقول، ص 115.

<sup>(2)</sup> سورة الأنبياء، الآية 111.

<sup>(3)</sup> هـذا الوضع يمكن مقارنته وتشبيهه إلى حدِّ ما ومن جهات عدّة مع النسيج الحالي للمجتمعات الّتي تُدار وتُحكم من قبل الأحزاب. (الكاتب)

عشرون سنة بعد واقعة الصّلح، فلنلق نظرة على السّاحة الفكريّة لهذه المناطق. ففي الكوفة، كان يوجد رجالٌ شيعة، هم من أكثر الشّخصيّات والوجوه شهرةً ومعروفيّة. وفي مكّة والمدينة وحتى في بعض النواحي النائية، كان هناك شيعة كالحلقات المتّصلة الّذين يتناقلون أسرار بعضهم البعض. وعندما يُقتل أحد زعماء الشّيعة - حُجر بن عُديّ بعد عدّة سنوات، نسمع صرخات الاعتراض في مناطق عدّة من البلاد، بالرغم من القمع الشديد؛ ونجد أنّ شخصيّة معروفة في خراسان، وبعد هذا الاعتراض الشديد، تموت من شدّة الحزن والأسي(1). وبعد موت معاوية، يكتب آلاف الأشخاص إلى الإمام الحسين عَيْسَيْنُ ويُرسلون الكتب ويدعونه إلى الكوفة من أجل الثّورة. وبعد شهادة الإمام عَيْسَيْنُ ، ينضم عشرات الألاف إلى من أجل الثّورة. وبعد شهادة الإمام عَيْسَيْنُ ، ينضم عشرات الألاف إلى جماعة الثّائرين ويثورون في واقعة التوّابين أو ينضمّون لجيش المختار وإبراهيم بن مالك ضدّ الحكومة الأمويّة.

النّاظر في تاريخ الإسلام يسأل نفسه: هل إنّ رواج الفكر والتّوجّهات الشّيعيّة إلى هذا الحدّ كان ليكون ممكنًا ومعقولًا سوى في ظلّ نشاط محسوب بدقّة لتشكيلات شيعيّة متّحدة ومنسجمة ومترابطة وذات جهة واحدة - أي من جانب تلك التشكيلات التي استشرف الإمام الحسين ولادتها مباشرة بعد صلح الإمام الحسن؟ لا شكّ بأنّ الجواب سلبيّ. فالإعلام المستمرّ والدّقيق للجهاز الأمويّ المتسلّط الّذي كان يُدار بواسطة مئات القضاة والقراء والخطباء والوُلاة، ما كان ليُجاب عليه، وفي بعض الموارد ليُحبط

<sup>(1)</sup> صلح الإمام الحسن، الشيخ راضي آل ياسين، ترجمة آية الله السيد علي خامنئي.

إلا بوجود إعلام دقيق آخر، يُدار من جانب مجموعة مترابطة ذات جهة واحدة وبالطبع سريّة.

على مشارف هلاك معاوية، أضحت نشاطات هذه المنظّمة أكثر ووتيرتها أسرع؛ إلى درجة أنّ والي المدينة كتب إلى معاوية، بعدما حصل على تقرير حول نشاطات الإمام علي «أمّا بعد فإنّ عمر بن عثمان المسؤولُ المعنيّ، قد أبلغنا أنّ رجالًا من العراق وجماعةً من مشاهير الحجاز، يختلفون إلى الحسين، ومن المظنون أنّه سيقوم. لقد بحثت في هذا الأمر ووجدتُ أنّه - الحسين - بصدد رفع راية المخالفة. فأبلغونا أوامركم ورأيكم»(1).

بعد واقعة كربلاء وشهادة الإمام عَلَيْكُلِيّ ، أضحت الأنشطة المنظّمة للشّيعة في العراق أكثر رسوخًا وتحرّكًا بدرجات؛ وهذا هو التّأثير الّذي أوجدته الحالات النفسيّة لشيعة الكوفة، حيث إنّ الكثير منهم كانوا قد أُخذوا على حين غرّة مقابل ضربة جهاز الخلافة ولم يتمكّنوا من إيصال أنفسهم إلى ساحة عاشوراء. وكانت حرقة أسفهم وألمهم واضحة جليّة.

يكتب الطبريّ المؤرّخ المعروف في ذلك القرن: «تلك الجماعة ـ أي الشّيعـة ـ كانوا دائمًا مشغولين بجمع السّلاح وإعداد العدّة للحرب ودعوة النّاس في الخفاء ـ سواء كانوا شيعـة أم غير شيعة ـ من أجل ثأر الحسين وقـد استجابت لهم جماعة بعد أخرى، والتحقوا بهم، وكان الأمر على هذا المنوال حتّى مات يزيد بن معاوية» (2).

<sup>(1)</sup> ثورة الحسين، ص 118، نقلاً عن أعيان الشّيعة والأخبار الطوال.

<sup>(2)</sup> راجع بحار الأنوار، ج45، ص 356، نقلاً عن تاريخ الطبري، ج 5، ص 558.

إنّ مؤلّفة «جهاد الشّيعة» تظهر رأيها بشكل صحيح حيث تقول: «ظهرت جماعة الشّيعة بعد شهادة الحسين كجماعة منظّمة تجمعها الروابط السّياسيّة والعقائدية الدينيّة ولديها قادة وقوّات مسلّحة وكانت جماعة التوّابين أوّل مظهر لوجود مثل هذه الجماعة»(1).

وكما يُفهم من مطالعة الأحداث التّاريخيّة، وكذلك آراء هؤلاء المؤرّخين في أحداث عهد معاوية وكذلك الأحداث التي تلت شهادة الإمام الحسين عَلَيْكُلْمُ ، أنّ المبادرات والمشاريع وقيادة هذه الأحداث كانت فقط بيد الشّيعة ومنحصرة بهم؛ وإلا فقد كان هناك الكثير من النّاس العاديين، الّذين بسبب دوافعهم الإنسانيّة أو سخطهم على جهاز الحكم الأموي أو لدوافع وأسباب

أخرى يشاركون الشّيعة من النّاحية العمليّة وينضمّون إليهم في ميادين القتال أو في التحرّكات الّتي كانت ذات صبغة شيعيّة. لهذا، لا ينبغي أن يُتصوّر أنّ جميع الّذين شاركوا في هذه الأحداث المختلفة في ذلك المقطع التّاريخيّ وكان لهم أدوار فعّالة أو عاديّة، كانوا في عداد الشّيعة، أو في التّشكيلات المنظّمة والدّقيقة للأئمّة عليه .

النقطة الّتي أُريد أن أؤكّد عليها مع التّوضيح المذكور آنفًا، هي أنّه وإلى هذا العصر الّذي نبحث بشأنه - أي بعد شهادة الإمام الحسين عَلَيْتَ الله في أن اسم ومصطلح الشّيعة كان يُطلق فقط على أولئك الّذين كان لديهم رابطة محكمة ومحدّدة مع الإمام الحقّ من الناحية الفكريّة والعمليّة مثل

<sup>(1)</sup> سميرة مختار الليثي، جهاد الشَّيعة، ص 27.

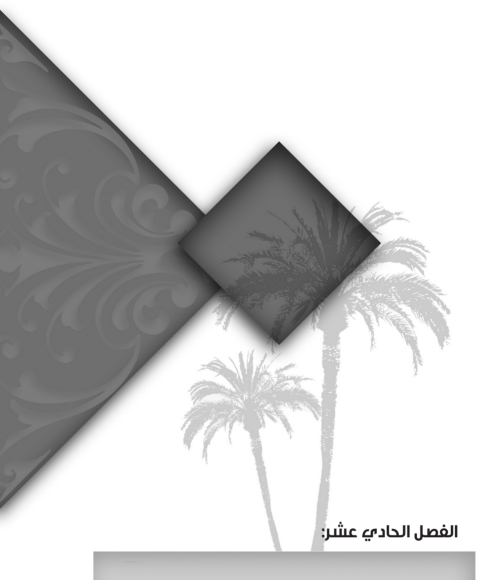
عصر أمير المؤمنين عَلَيْتَ ﴿ . هذه الجماعة هي الَّتَى كانت بعد صلح الإمام الحسن عَلَيْ إِلَيْ قد أوجدت، وبأمر من هذا الإمام عَلَيْ الله التشكيلات الشَّيعيَّة المترابطة؛ وهؤلاء أنفسهم هم الَّذين استقطبوا، بواسطة إعلامهم وتبليغهم الواسع والعميق، أشخاصًا إلى داخل هذه التّشكيلات وجرّوا إلى الأحداث الشَّيعيَّـة المزيد من أولئك الَّذين ما كانــوا من ناحية الفكر والأيديولوجية منسجمين ومشابهين لهم. لا شكّ بأنّ الرواية الّتي نقلناها في البداية عن كلام الإمام الصادق عَلاَيَّلا الَّذِي جعل جماعة المؤمنين لا تعدو ثلاثة أو خمسة أنفار - ناظرة إلى هذا الصنف من النّاس، أي الشّيعة والأتباع الرّاسخين للأئمّة؛ أولئك الّذين كان لهم دورٌ واع ومصيريّ في حركة وسير الثُّورة العلويِّـة والهاشميَّة التَّكامليَّة. فعلى أثر سعى الإمام السَّجَّاد السريّ والهادئ بالظَّاهر، استعاد هذا الجمع عناصره المستعدّة الكامنة وجذبها ووسّعها مثلما قال الإمام الصادق عَلِيَّهُ إِلَّ في تلك الرواية التَّى أشرنا إليها الآن، «إنّ النّاس لحقوا وكثروا»(1). وفي عصر الإمام السجّاد، والإمام الباقر، والإمام الصادق عِنْ مَنْ الجمع هو الّذي كان يُخيف زعماء نظام الخلافة دائمًا بتحرّكاته المشبوهة، ويدفعهم أحيانًا إلى القيام بردود فعل عنيفة.

بعبارة موجزة، لم يكن يُطلق اسم الشّيعة في الثّقافة الشيعيّة وكذلك في الفهم والإدراك والذهنيّة غير الشيعيّة، في القرون الأولى للإسلام وفي زمان الأئمّة بَهِيَيْلِم ، على الشخص الّذي يكتفي بمحبّة عترة النبيّ أو

بحار الأنوار، ج46، ص 144.

يعتقد فقط بحقّانيّتهم وصدق دعوتهم - وإن لم يكونوا يشاركون في دائرة النشاط والتحرّك الّذي كان الإمام مركزه ومحوره - بل بالإضافة إلى ذلك كان التشيّع يحمل شرطًا أساسًا وحتميًّا هو عبارة عن: «الارتباط الفكريّ والعمليّ مع الإمام والمشاركة في الأنشطة الّتي كان يبادر إليها الإمام ويقودها نحو استرجاع الحقّ المغصوب وتشكيل النظام العلويّ والإسلاميّ على كافّة المستويات الفكريّة والسّياسيّة وأحياناً العسكريّة».

هـذا الارتباط هـوذاك الّذي يُسمّى في الثقافة الشّيعيّة بـ «الولاية». في الواقع، إنّ التشيّع كان عنوانًا لحزب الإمامة؛ حـزبُ يقوم بنشاطات معيّنـة بقيادة الإمام ومثل كلّ الأحزاب والمنظّمـات المعارضة في عصور القمع يتحـرّك بالتقيّة والاستتار. هذه عصـارة النّظر الدّقيـق إلى حياة الأئمّة وخصوصًا الإمام الصادق عَلَيْتُلا ومثلما قلنا سابقًا، إنّ هذا ليس بالأمر الّذي يمكن الجلوس وانتظار الأدلّة الصّريحة لإثباته، لماذا؟ لأنّه لا ينبغي ولا يمكن أن نتوقع أبـدًا أن يُكتب على بيت سرّيّ يافطة: «هذا منزلٌ سرّي». هـذا وإن لم يكن اعتبار وجوده مسلّمًا مُـن دون القرائن الحتميّة. فمن الجدير، عندئذ أن نذهب للبحث عن القرائن والشواهد والإشارات. فمن الجدير، عندئذ أن نذهب للبحث عن القرائن والشواهد والإشارات.



## الإمام الكاظم عييير

- طروف تولّي الإمام الكاظم عَلَيْتُلِينَ الإمامة.
- السعي دون كلل أو ملل واعتماد أسلوب التقيّة.
- جهاد الإمام عليته ومعارضته لحكم هارون.
  - شهادة الإمام الكاظم عَلَيْتُلارِ .

### ظروف تولّي الإمام الكاظم ﷺ للإمامة

هـذا المقطع الزّماني الممتـدّ لـ 35 سنة - من العـام 148 للهجرة إلى 183 - وهـومرحلـة إمامـة الإمام أبـي الحسن موسى بـن جعفر عَيْسُور، يُعـدّ أهـم (مقطع) في مسيرة حيـاة الأئمّة عَيْسَور . ففيه حَكَم اثنان من أكثـر سلاطيـن بنـي العبّاس اقتـدارًا - المنصـور وهـارون - واثنان من أكثرهم تجبّرًا المهـديّ والهادي. ولقد تمّ القضاء على الكثير من الثّورات والانتفاضـات في خراسان وأفريقيـا وجزيرة الموصـل والديلم وجرجان والشّام ونصيبيـن ومصـر وآذربايجـان وأرمينيـا وغيرهـا مـن الأقطار وتطويعهـا. وفي نواحـي الشّرق والغـرب والشّمال، من النّطـاق الإسلاميّ الوسيع، أُضيفت فتوحات جديدة وأموال وغنائم وافـرة فزادت من قدرة عرش العبّاسيين واستحكامه.

لقد وصلت بعض التيّارات الفكريّة والعقائديّة في هذه المرحلة إلى أوجها، وتولّد بعضها وخلق جوًّا فكريًّا مليئًا بالشّبهات، وسلّم الحربة لأصحاب السّلطة، وأضحى هناك آفة في الوعي الإسلامي والسّياسيّ للنّاس، وضُيّقت السّاحة على أعلام مجال المعارف الإسلاميّة الأصيلة

وأصحاب الدعوة العلويّة وصُعّب عليهم الأمر.

وأصبح الشعر والفنّ والفقه والحديث، وحتّى الزّهد والورع في خدمة أصحاب السّلطة؛ وأكمل لهم أدوات الهيمنة والتسلّط. في هذا العصر، لم يعُد الوضع كما كان عليه في نهاية عصر بني أميّة؛ ولا كان شبيهًا بالسّن وات العشر الأولى لحكم العبّاسيين؛ ولا شبيهًا بمرحلة ما بعد هلاك هارون؛ حيث كان كلٌ منها يُشكّل تهديدًا للحكومة المتسلّطة في تلك الأزمنة؛ فأيّ تهديد جدّي، ما كان ليزلزل جهاز الحكومة وما كان ليجعل الحاكم في هذا المقطع الزمنيّ غافلًا عن التيّار العميق والمستمرّ لدعوة أهل البيت عليهية.

في هذا العصر، الشّيء الوحيد الّذي كان من الممكن أن يمنح جهاد أهل البيت عَلَيْتِي وحركتهم الفكريّة والسّياسيّة، هم وأتباعهم، مجالاً للاستمرار والتكامل، هو السعي دون هوادة والجهاد الخطير واعتماد أسلوب التقيّة الإلهية. وبهذا اللحاظ تتضّح العظمة المدهشة لجهاد موسى بن جعفر عَلَيْتِي .

يجب أن أقول أنّه عندما قام المحقّة ون والمتعمّقون في التّاريخ الإسلاميّ، بتتبّع ودراسة حياة الإمام موسى بن جعفر عَلَيْكُ ، فإنّهم لم يُخصّصوا القدر اللازم من الالتفات والانتباه لتلك الحادثة العظيمة والّتي لا نظير لها وهي «مدّة السّجن الطّويلة» لهذا الإمام الهمّام، ولهذا كانت النتيجة أن غفلوا عن جهاده الخطير.

وفي سيرة حياة هـذا الإمام العالي المقام عَلَيْتُلا ، فإنّ الحديث عن الوقائع المختلفة وغير المترابطة فيما بينها، والتّأكيد على المقام العلميّ

والمعنوي والمقدّس لسليل النبوّة؛ ونقل قضايا آل بيته وأصحابه وتلامذته ومناظرات العلميّة والكلاميّة وأمثالها، من دون التوجّه إلى خطّ الجهاد المستمرّ الّذي شمل مدّة إمامته المباركة الممتدّة لـ 35 سنة، كلّ ذلك يبقى ناقصاً وغير تام. فبشرح وتبيين هذا الخطّ، الّذي يربط جميع أجزاء هذه الحياة المليئة بالبركة فيما بينها، وبتقديم صورة واضحة ومتكاملة وهادفة فيها، تتضح معانى كلّ ظاهرة أو حادثة أو حركة.

فلماذا يقول الإمام الصادق عَلَيْكُ للمفضّل: لا تُخبر أحدًا عن أمر إمامة هذا الفتى إلا لمن تشق بهم؟ ولماذا يقول لعبد الرحمن بن الحجّاج تلميحًا لا تصريحًا: هل كان الحرّع على مقاسه؟ ولماذا يُعرّفه على شيعته المقرّبين كصفوان الجمّال بالعلامة والصّفة؟ ولماذا في نهاية الأمر، يذكر في وصيّته اسم ابنه كوصيّ له بعد ذكر أربعة أسماء، أوّلهم المنصور العبّاسي ومن ثمّ حاكم المدينة ومن ثمّ امرأتين؛ بحيث أنّ جمعًا من كبار الشّيعة لا يعرفون بعد ارتحاله، أنّ خليفته هو هذا الفتى ابن العشرين سنة؟ ولماذا في حديثه مع هارون الّذي خاطبه قائلًا: «خليفتان يجيء البهما الخراج» (1) يتنكّر ويلاطف، في حين أنّه في بداية خطابه لذلك الرجل الزاهد صاحب الكلمة النافذة المدعوّ حسن بن عبد الله، ينجرّ الحديث إلى معرفة الإمام، ويعرّفه بعنوان الإمام المفترض الطاعة، أي صاحب المقام الّذي كان في ذلك اليوم الخليفة العبّاسي قابضًا عليه؟؟ ولماذا يأمر علي بن يقطين - الّذي كان صاحب منصب رفيع في جهاز

<sup>(1)</sup> الاحتجاج على أهل اللجاج، الطبرسي، ج 2، ص 389.

هارون وهو من محبّي الإمام عَلَيْ البعها نفسه ويدعوه إلى قطع علاقته مع الجمّال على خدمته في ذلك الجهاز نفسه ويدعوه إلى قطع علاقته مع الخليفة وكيف وبأيّ وسيلة يوجد تلك العلقة والرابطة على امتداد انتشار الإسلام بين أتباعه وشيعته فتمتدّ تلك الشبكة إلى الصّين؟ لماذا يعزم كلّ من المنصور والمهديّ وهارون والهادي، في مرحلة حكمه، على قتله وحبسه ونفيه؟ لماذا، كما يُعلم من بعض الروايات، يتخفّى الإمام عَلَيْ في مدّة من الزمن أثناء هذه الـ 35 سنة، ويلجأ إلى بعض قرى الشام أو مناطق طبرستان فتتمّ ملاحقته من قبل خليفة ذلك الزّمان ويوصي أتباعه بالتنكّر له وعدم معرفته فيما لو سألهم الخليفة عنه؟

لماذا يقوم هارون في موسم الحجّ بتجليله إلى أعلى حدّ، وفي حجّ آخر يأمر بحبسه ونفيه؟ ولماذا يقوم الإمام عَلَيَكُلا ببيان حدّ فدك الّذي يشمل كلّ العالم الإسلاميّ المترامي في بداية خلافة هارون، عندما انتهج أسلوب اللين والصّفح وحرّر العلويّين من السّجون إلى الدرجة الّتي كان يُجيبه الخليفة معترضًا: إذًا، قم واجلس مكاني؟ ولماذا يتبدّل سلوك هذا الخليفة الليّن بعد عدّة سنوات إلى الشدّة والعنف حتى أمر بحبس الإمام عَلَيْكُلا وبعدها بسنوات لم يعد يتحمّل وجوده في السجن فيأمر بقتله بالسمّ وارتكاب تلك الجريمة؟

هذه ومئات الأحداث الملفتة والمليئة بالمضمون، والّتي بحسب الظاهر غير مترابطة ومتناقضة أحيانًا فيما بينها، تصبح في حياة موسى بن جعفر عَلَيْتُلْمُ ، ذات معنى وارتباط عندما نشاهد تلك السّلسلة المستمرّة مند بداية إمامته وإلى لحظة شهادته. وهذه السّلسلة هي خطّ جهاد

ومواجهة الأئمة على والذي استمر طيلة 250 سنة وبأشكال مختلفة وكان الهدف منه؛ أوّلًا: تبيين الإسلام الأصيل والتّفسير الصحيح للقرآن وتقديم صورة واضحة عن المعالم الإسلاميّة؛ وثانياً: تبيين قضيّة الإمامة والحاكميّة السّياسيّة في المجتمع الإسلامي؛ وثالثًا: السّعي من أجل تشكيل ذلك المجتمع وتحقيق هدف نبيّ الإسلام المعظّم وجميع الأنبياء، أي إقامة القسط والعدل وعزل أنداد الله عن ساحة الحكومة وإيداع زمام إدارة الحياة إلى خلفاء الله وعباده الصالحين.

لقد أوقف الإمام موسى بن جعفر علي كلّ حياته لهذا الجهاد المقدّس، وكان تعليمه وفقهه وحديثه وتقيّته وتربيته كلّها في هذا الاتّجاه. بالطّبع، كان لزمانه خصائصه؛ لهذا كان جهاده أيضًا متناسبًا مع مقتضيات زمانه؛ مثلما كان الأمر بالنسبة للأئمّة الثّمانية من زمن الإمام السجّاد علي إلى زمن الإمام العسكري، حيث كان لكلّ واحد أو لمجموعة منهم خصائص في زمانه وبتبع ذلك في جهاده. وكانت حياتهم بالمجموع عبارة عن المرحلة الرابعة من مسيرة حياة الـ 250 سنة والّتي يمكن تقسيمها أيضًا إلى مراحل.

(1989/10/18)

# السّعي دون كللِ واعتماد أسلوب التقيّة

كانت حياة موسى بن جعفر عَلِيَ ، حياة مدهشة وعجيبة. ففي حياته الخاصة أوّلا، كان الأمر واضحًا بالنّسبة للمقرّبين. فلم يكن أيُّ من هـؤلاء المقرّبين والخواص من الأصحاب من لا يعلم بالهدف من وراء جهاده. وكان الإمام موسى بن جعفر عَلِيَ نفسه يُصرّح بهذا في كلماته وإشاراته وأعماله الرّمزية لغيرهم أيضًا. حتّى في محلّ إقامته، تلك الغرفة الخاصة الّتي كان يستقرّ فيها، كان الأمر بحيث إنّ الراوي الّذي كان من المقرّبين من الإمام عَلَي لا يقول: لقد دخلتُ ورأيتُ في غرفة موسى بن جعفر ثلاثة أشياء؛ أحدها لباسٌ خشن بعيدُ كلّ البعد عن الوضع السّائد المرفّه العاديّ. أي بحسب مصطلح اليوم يمكن الفهم ويمكن القول بصورة شيء رمّزيّ. و«سيفٌ معلّق» أي إمّا أن يكون متدليًا من السّقف أو معلّقًا بالجُدار، و«المصحف»(١) أي القرآن. فانظروا أيّ رمز هذا وأيّ الشارة جميلة حيث نُشاهد في غرفته الخاصّة الّتي لا يدخلها سوى أصحابه

<sup>(1)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 48، ص 100.

الخواصّ، علامات ومؤشّرات رجل يملكُ عقيدة جهاديّة واضحة. والسّيف الموجود كان يُشير إلى أنّ الهدف هو الجهاد. واللباس الخشن يُشير إلى الوسيلة وهي الحياة الخشنة القتاليّة والثوريّة؛ والقرآن يُشير إلى أنّ الهدف هو أنّنا نريد الوصول إلى حياة القرآن بهذه الوسائل وهذه الصّعاب الّتي نتحمّلها؛ أمّا أعداء هذا الإمام عَلَيْ فكانوا يشعرون بهذه الأمور.

إنّ حياة موسى بن جعفر، أي إمامته، بدأت في أصعب المراحل والمقاطع الزمنية. فباعتقادي لا يوجد عصر من بعد عصر الإمام السجّاد عَلَيَّ إِلا بشدّة وصعوبة عصر موسى بن جعفر عَلَيَّ إلا . فموسى بن جعفر عَلَيْتُلار صار إمامًا عام 148 بعد وفاة أبيه الإمام الصّادق عَلَيْتُلار . وفي هذا العام كانت أوضاع بني العبّاس قد استتبّت، بعد فراغهم من الصّر اعات والخلافات والحروب الّتي كانت دائرة فيما بينهم في بداية حكمهم. فقد قضوا على التهديد الكبير لخلافتهم والذي كان يجيء من شخصيّات وجيهة كبنى الحسن - محمّد بن عبد الله بن الحسن وإبراهيم بن عبد الله بن الحسن وبقيــة أولاد الإمام الحسن الَّذيـن كانوا من أشدَّ النَّاس عداءً ونقمة على بني العبّاس - حيث قتل العبّاسيّون عددًا كبيرًا من رؤسائهم ووجهائهم، وتبيّن هذا الأمر بعد فتح الأسطوانات والأنبار عند موت المنصور العبّاسي، حيث وجدوا فيها عددًا كبيرًا من الشّخصيّات والأفراد المقتولين النين رُميت أجسادهم وظهرت هياكلهم العظمية أيضًا. فلقد قتل المنصور من الشخصيّات المشهورة والمعروفة من بني الحسن وبني هاشم من أقاربه ومن الّذين كان يعدّون من المقرّبين لهم، بحيث إنَّه بني لذلك مخازن خاصَّة. وبعد أن فرغ من كلُّ هؤلاء وصل الأمر

إلى الإمام الصادق عَلَيْ أَنْ فقتله بالسمّ غيلةً. ولم يعد في أجواء الحياة السّياسيّة للعبّاسيين أيّ غبار، في مثل هذه الظّروف الّتي كان يتمتّع فيها المنصور بأوج السّلطة الظّاهريّة والقدرة، جاء دور خلافة موسى بن جعفر عليه الصّلاة والسلام، الّذي كان شابًا في مقتبل العمر، وكان يخضع لكلّ هذه الرّقابة. وكان الأمر بحيث إنّ الّذين كانوا يريدون أن يعرفوا إلى من يرجعون بعد الإمام الصادق عَلَيْ كانوا يجدون صعوبة بالغة في شقّ الطّريق والوصول إلى موسى بن جعفر عَلَيْ في وكان موسى بن جعفر عَلَيْ يوصيهم بالحذر لأنّه لوعُرف أنّهم قد سمعوا منه وأخذوا من تعاليمه وارتبطوا به سيكون مصيره الذبح. ففي مثل تلك الظّروف، وصل الإمام موسى بن جعفر عَلَيْ إلى الإمامة وبدأ جهاده.

وهنا لوسألتم أنّه كيف بدأ موسى بن جعفر جهاده عندما وصل إلى الإمامة؟ وماذا فعل؟ ومن جمع؟ وأين ذهب؟ وأيّ أحداث جرت عليه طيلة هذه اله 35 سنة؟ فللأسف ليس لهذا العبد جوابٌ واضع، وليس لي سوى الغصص كمحقّق في حياة صدر الإسلام. فلا يوجد في يد أحد سيرة منظمة ومدوّنة عن هذه المرحلة الممتدّة على 35 سنة. إنّ ما أذكره هنا لم يُكتب، ولم يجر حوله أبحاثُ وتحقيقات، لأجل هذا، ينبغي القيام بمثل هذا الأمر. هناك أشياءٌ متفرّقة يُمكن أن نفهم من مجموعها أشياء كثيرة. إحداها أنّ هناك أربعة خلفاء حكموا في هذه السنوات الـ 35 من عهد إمامة موسى بن جعفر عَلَيْنَ في المناه الإمام موسى بن جعفر عَلَيْنَ . ومنهم المنصور العبّاسي، الّذي امتد حكم ابنه المهديّ، ومن بعده وحكم لعشر سنوات أيضًا. ومن بعد المهديّ، خمّ

جاء الهادي العبّاسي ليحكم سنةً واحدة، ومن بعده هارون الرّشيد الّذي حكم لمدّة 12 سنة تقريبًا، وقد كان الإمام موسى بن جعفر عَلَيَّ شَيْ مشغولًا بالتّبليغ والدّعوة إلى الإمامة. وكلّ واحد من هؤلاء الخلفاء الأربعة، ضايقوا موسى بن جعفر عَلَيْ وضغطوا عليه.

كان المنصور قد استدعى الإمام عَلَيْ بمعنى أنّه قد نفاه أو أحضره جبراً إلى بغداد. وبالطّبع، ما أعرضه هنا هو بعض تلك الحوادث التي جرت. عندما ينظر المرء إلى حياة موسى بن جعفر يرى الكثير من هذه الحوادث؛ وإحداها هو استحضاره من المدينة إلى بغداد وجعله فيها تحت الرّقابة والضّغوط. وما نستنتجه من الروايات أنّ الإمام عَلَيْ قد وُضع في الكثير من المشاكل. وكم امتدّت هذه الحالة، ليس معلومًا. وذات مرّة أحضروا الإمام في زمان المنصور إلى منطقة في العراق تُدعى أبجر، حيث نفوه لمدّة ما، يقول الراوي وصلت إلى هناك، إلى محضر موسى بن جعفر عَلَيْ في ظلّ تلك الأحداث، وكان الإمام يقول كذا ويفعل كذا.

وفي زمن المهديّ العبّاسي، أحضر الإمام عَلَيْكُلِرُ مرّة واحدة على الأقل من المدينة إلى بغداد. يقول الراوي: كُنتُ في الطّريق الذي سلكه موسى بن جعفر، في المرّة الأولى التي كانوا يحضرونه فيها إلى بغداد. فيُعلم من هذا التّعبير أنّ الإمام عَلَيْكُلِرُ كان قد أُحضر عدّة مرّات إلى بغداد، وأنا أحتمل أن يكون قد حصل ذلك مرّتين أو ثلاث في زمن المهدي - فوصلت إلى الإمام عَلَيْكُلُرُ وتأسّفت وحزنت. فقال لي الإمام: كلّا، لا تغتم، فسأرجع من هذا السفر سالمًا، ولن يتمكّن هؤلاء من إلحاق أيّ ضرر بي؛ هذا كان في زمان المهديّ.

وفى زمن الهادي العبّاسى، أرادوا إحضار الإمام لقتله، فحزن أحد

الفقهاء المحيطين بالهادي العبّاسي وتألّم قلبه عندما رأى ابن النبيّ يُفعل به هـذا، فتوسّط للهـادي العبّاسي، فانصرف عن قتلـه. وفي زمن هارون أيضًا، كانوا قـد أحضروا الإمام عَليّي إلى بغداد، لمدّة طويلة وعلى عدّة مراحل، حيث أحتمل أيضًا أنّه تـمّ إبعاد الإمام عن المدينة أكثر من مرّة، ولكـنّ القـدر المتيقّن هـو أنّه تمّ إحضاره مرّة واحدة، وحُبس في أماكن مختلفة، كانت بغداد واحدة منها، كما وُضع في سجون متعدّدة أيضاً، كان أخرها سجن السنديّ بن شاهك حيث استُشهد.

انظروا كيف أنّه تم إحضار الإمام موسى بن جعفر علي عدّة مرّات، على امتداد هذه السنوات الـ 34 أو 35، أثناء انشغاله بالدعوة إلى الإمامة والقيام بالتكليف. علاوة على ذلك، فإنّ خلفاء عصره كانوا قد تآمروا عدة مرّات على قتله. فبمجرّد أن وصل المهدي العبّاسي ابن المنصور إلى الحكومة حتّى قال لوزيره أو حاجبه الرّبيع أنّه عليك أن تعدّ العدّة لقتل موسى بن جعفر علي والقضاء عليه، حيث كان يشعر أنّ الخطر الأساس كان يأتي من جانب موسى بن جعفر علي قتل الإمام علي قتل الإمام علي أنّه أنشد ذكرت، قد عزم في بداية حكومته على قتل الإمام علي الله أنه أنشد شعرًا، قائلًا: لقد ولّى الزمان الذي نعامل فيه بني هاشم باللين ونستسهل أمرهم، وإنّني عازمٌ وحازمٌ على ألّا أُبقي منهم أحداً، وأوّل من سأقضي عليه هو موسى بن جعفر. وفيما بعد، أراد هارون الرّشيد أن يقوم بالأمر نفسه، وقد فعل وارتكب هذه الجريمة الكبرى. فانظروا أيّ حياة مليئة بالأحداث مرّت على موسى بن جعفر علي المرسى والمرتب على موسى بن جعفر علي المرسى والمرتب على موسى بن جعفر علي المرسة الكبرى. فانظروا أيّ حياة مليئة بالأحداث مرّت على موسى بن جعفر علي المرسة الكبرى. فانظروا أيّ حياة مليئة

علاوة على ما ذُكر، لا يوجد نقاطً كثيرةٌ دقيقة وواضحة في حياة موسى

بن جعفر عَلَيْ الله من حياته متخفيًا ولم يكن معلومًا أين كان يستتر. وفي ذلك الزّمان مرحلة ما من حياته متخفيًا ولم يكن معلومًا أين كان يستتر. وفي ذلك الزّمان كان الخليفة يستدعي من وقت لآخر أفرادًا ويُحقّق معهم حول إذا ما كانوا قد رأوا موسى بن جعفر عَلَيْ ويسألهم عن مكانه. وكانوا هم يُصرّحون بأنّهم لم يُشاهدوه؛ حتّى أنّ الإمام موسى بن جعفر عَلَيْ له عن على الم أيث أو الإمام موسى بن جعفر عَلَيْ الله عن مكانه أين رأيت موسى بن جعفر ، فأذكر ذلك تمامًا وقال إنّني لم أره. وهذا ما حصل بالفعل، فقد جاؤوا به وسجنوه من أجل أن يسألوه عن مكان موسى بن جعفر.

انظروا إلى حياة إنسان لم يكن يفعل سوى أنّه كان يقوم ببيان الأحكام والمعارف الإسلاميّة ولا يتدخّل في الحكومة أو يُمارس المواجهة السّياسيّة، انظروا كيف وضعوه تحت مثل هذه الضغوط. حتّى إنّني رأيت في إحدى الرّوايات بأنّ موسى بن جعفر كان يتخفّى في قرى الشّام، «دخل موسى بن جعفر عَلَي بعض قرى الشّام هاربًا متنكّراً فوقع في غال (أ). وقد رُوي في حديث أنّ موسى بن جعفر لم يكن في المدينة لمدّة من الزّمن، وكان يُلاحَق في قرى الشّام من قبَل الأجهزة الحاكمة، حيث كانت تُرسل الجواسيس في أثره وتلاحقه من هذه القرية إلى تلك القرية، ومن تلك القريد إلى غار ودخله، فوجد فيه نصرانيًّا. فراح الإمام يتباحث معه، فحتى في مثل هذا الوقت، لم يكن الإمام على النصرانيِّ عافلًا عن تكليفه الإلهيّ في بيان الحقيقة، فيتحدّث مع ذلك النصرانيِّ ويُسلم.

<sup>(1)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 48، ص 105.

### جهاد الإمام عيه ومعارضته لحكم هارون

هكذا كانت حياة موسى بن جعفر علي حياة مليئة بالأحداث، وكما ترون فقد كانت حياة جيّاشة. نحن اليوم ننظر فنظن أنّ موسى بن جعفر علي هو مجرّد شخص مظلوم، يعيش حياة هادئة ومرقهة في المدينة، فيأتي عمّال الخليفة إليه ويأخذونه إلى بغداد أو إلى الكوفة أو إلى الكوفة أو إلى البصرة، لحبسه وتسميمه فيما بعد، فيستشهد وتنتهي الأمور. لم تكن القضية هكذا. بل كانت عبارة عن جهاد طويل ومواجهة منظمة تحوي الكثير من الأفراد. وكان لموسى بن جعفر أتباع في جميع أرجاء العالم الإسلامي يُحبّونه. وفي ذلك الزّمان نجد ابن عمّه السيّئ الذكر، والنّدي كان من الأشخاص التابعين للجهاز الحاكم، يقول لهارون بشأن موسى بن جعفر علي هذه الجملة: «خليفتان يجيء إليهما الخراج» (١٠). وكأنه يريد أن يقول لهارون أنّه لا تتصوّر أنّك الخليفة الوحيد على هذه الأرض وداخل المجتمع الإسلاميّ وأنّك والوحيد الّذي تُجبى إليه الخراج. الله يوجد خليفتان أحدهما أنت والآخر هو موسى بن جعفر علي اليه الخراج. بل يوجد خليفتان أحدهما أنت والآخر هو موسى بن جعفر علي هذه بل يوجد خليفتان أحدهما أنت والآخر هو موسى بن جعفر علي فكما

<sup>(1)</sup> الاحتجاج، ج2، ص 389.

أنّ النّاس يُعطونك الخراج فإنّهم يُعطونه كذلك لموسى بن جعفر عَلَيْكُلْ . وقد أراد بهذا الخبث السعاية في الإمام، ولكنّه كان يذكر الواقع. لقد كان لموسى بن جعفر عَلَيْكُلْ روابط وعلاقات ممتدّة عبر جميع مناطق العالم الإسلامي، غاية الأمر أنّ هذه العلاقات لم تصل إلى حيث يتمكّن موسى بن جعفر عَلَيْكُ من القيام بحركة عسكرية علنيّة.

لقد بقى حال موسى بن جعفر عَلِيَّكُمْ هكذا إلى أن وصل الأمر إلى هارون الرشيد. كان هذا في الوقت الّذي لم يعد في المجتمع الإسلاميّ أيّ معارضة للجهاز الحاكم، وكان هارون الرّشيد يحكم فارغ البال تقريبًا، لكنّ وضع حياة موسى بن جعفر عَلِيّ النّ وانتشار دعوته لم يجعل مواجهة أمره من قبلهم سهلا. وقد كان هارون سياسيًّا محنَّكًا. ومن أعماله أنَّه توجّه وذهب إلى مكة حيث يحتمل الطبري ـ المـؤرّخ المعروف، أو يذكر ذلك على نحو اليقين - أنّ هارون الرّشيد قد عزم على الحجّ وكان هدفه أن يذهب إلى المدينة خفاءً، ويطلع على أوضاع موسى بن جعفر عَلَيْتُللاً عن قرب. فأراد أن يرى هذه الشّخصيّة الّتي يجرى كلّ هذا الحديث عنها، ولها كلِّ هؤلاء الأتباع حتى في بغداد، وهل أنَّه ينبغي أن يُخاف منه، فجاء والتقى بموسى بن جعفر علي وكان هذا اللقاء مهمًّا جدًّا وحسّاسًا للغاية. أولى هذه اللقاءات كانت في المسجد الحرام عندما التقي كلُّ من موسى بن جعفر عَلِيَّ ﴿ وهارون خفاءً وجرت بينهما محادثات شديدة وحادّة، وحطم موسى بن جعفر عَلِيَّ لِهِ هيبة هذا الخليفة في محضر الموجودين، وهناك لم يكن هارون ملتفتًا إلى أنّ هذا هو موسى بن جعفر غَالِسَبُالِمِرُ .

وبعد أن يأتي إلى المدينة، يعقد عدّة جلسات مع موسى بن جعفر عَلَيْ الله وكانت هذه اللقاءات مهمّة. وإنّني أُشير بهذا المقدار عسى أن يُتابع أهل الدّراسات والتّحقيق والمهتمّين بهذه القضايا، فهذه بعض الرّشحات وليتابعوا هم هذه القضيّة. منها هنا، أنّ هارون الرشيد وفي هذه اللقاءات قد استعمل كلّ ما أمكنه من تهديد ورشوة وحيلة من أجل السيطرة على هذا الإنسان المعارض والمجاهد الحقيقي.

(1985/04/12)

إنّ هارون كان يُعامل الإمام الكاظم عَلَيْ معاملة جيّدة وحسنة وذلك خلال المرحلة الأولى من تصدّيه للحكم. والقصّة الّتي ينقلها المأمون حول الإمام الكاظم عَلَيْ معروفة وملخّصها أنّ الإمام عَلَيْ كان يجلس فيه هارون وأراد يمتطي دابّة وجاء ودخل إلى المكان الّدي كان يجلس فيه هارون وأراد الإمام عَلَيْ أن يترجّل عنها، ولكن هارون لم يرضَ بذلك وأقسم عليه أن يبقى راكبًا ويأتي بدابّته إلى بساطه، وعندما جاء الإمام عَلَيْ راكبًا على بساط الخليفة احترمه هارون وبقيا مدّة يتبادلان الحديث. وعندما على بساط الخليفة احترمه هارون وبقيا مدّة يتبادلان الحديث. وعندما الأمين أن نأخذ بركاب أبي العسن. إلى آخر القصّة. والشّيء الملفت في هذه القصّة هو ما نقله المأمون عن أنّ أبيه هارون: هارون، والدي، في هذه القصّة هو ما نقله المأمون عن أنّ أبيه هارون: هارون، والدي، قد أعطى جميع الحاضرين في المجلس 5 آلاف دينار و 10 آلاف دينار (أو درهم) كهدية وجائزة، ولكن أعطى لموسى بن جعفر عَلَيْ كان (أو درهم) كهدية وجائزة، ولكن أعطى لموسى بن جعفر عَلَيْ كان الخليفة يسأل عن وضع الإمام عَلَيْ كُنْ للإمام عَلَيْ للله ما المشكلات والأوضاع المعيشية السيّئة وكثرة الإمام عَلَيْ للهمام عَلَيْ الله المشكلات والأوضاع المعيشية السيّئة وكثرة الإمام عَلَيْ الله المشكلات والأوضاع المعيشية السيّئة وكثرة

العيال. فهذا الكلام من الإمام عَلَيْ يحمل في طيّاته معنًى دقيقاً، فأنا وبقيّة الذين عاشوا تجربة التقيّة في زمان مواجهة الشاه نستطيع أن نفهم ونُدرك لماذا ذكر الإمام عَلَيْ ولمثل هارون وضعه السيّئ وعدم كفاية المعيشة، فهذا الكلام ليس فيه تذلّل أُ.

الكثير منكم وفي عهد القمع والظُّلم قد فعلتم مثلما فعل الإمام عَلَيَّكُمْ اللهِ لأنّ الإنسان ومن خلال هذا الكلام يستطيع أن يُبعد نظر العدوّ عن أعماله ونشاطات. ومن الطبيعيّ أنّ هارون وبعد استماعه إلى مثل هذا الكلام كان ينبغي أن يُعطى الإمام مبالغ طائلة 50 ألف دينار (أو درهم) مثلاً. ولكنَّه رغم هذا كلّه لم يُعطه أكثر من 200 دينار! يقول المأمون سألت أبى عن سبب إعطائه القليل فأجابني إذا أعطيته المبلغ الّذي في ذمّتي لخرج، ولقام مئة ألف فارس من الشّيعة، بعد فترة وجيزة، ضدّى. كان هذا استنتاج وفهم هارون؛ وبرأيي، إنّ هارون كان صائبًا في فهمه. هنا يتصوّر البعض أنَّه قد تمَّ السَّعاية والوشاية بالإمام عَلَيَّكُم لَكُنَّ حقيقة القضيَّة عكس ذلك وهو ما قلناه. لأنّه لوكان الإمام عَلَيْ يملك من الأموال الكافية في زمان جهاده ونضاله ضدّ هارون الستطاع استقطاب الكثيرين ليُحاربوا إلى جانبه. وهذا الوضع لاحظناه في زمان أبناء الأئمّة عِلَيْكِلْمْ. بالتأكيد، لو كان الأئمّة يملكون المال الكافي لاستطاعوا جمع عدد أكبر من النَّاس حولهم. وعلى هذا نجد أنَّ عهد الإمام الكاظم عَلِيَّكِيرٌ كان عهدًا وصل فيه الجهاد والكفاح إلى أوجه حتّى انتهى باعتقال الإمام عَلَيَّكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وسجنه.

(1986/07/19)

رُوي أنّه قيل لموسى بن جعفر عَيْسَيْ : أنتم يا بني هاشم قد حُرمتم من فدك، وقد أخذوا فدك من آل علي، وأنا أريد أن أُرجعها إليكم، قولوا لي أين هي فدك وما هي حدودها حتّى أُرجعها إليكم. ومن الواضح أنّ هذا كان مجرّد خداع هدفه إظهار أنّه قد أرجع حقّ آل محمد الضائع، وأن يُعرف بين النّاس بذلك. فيقول له الإمام: حسنٌ، إذا أنت أردت أن ترجع لنا فدك، فأنا سأعيّن لك حدودها. وهكذا تقرّر أن يُحدد له فدك. وما ذكره الإمام موسى بن جعفر عَيْسَيْ في تعيين فدك كان عبارة عن كلّ العالم الإسلامي؛ وفدك هي هذه. أي إنّك إذا كنت تتصوّر أنّ نزاعنا معك هو حول بستان ما وعدّة أشجار من النخيل فهذه سذاجة.

فقضيّتنا هنا ليست قضيّة بستان فدك مع نخيله، بل القضيّة هي قضية خلافة النبيّ وخلافة الحكومة. غاية الأمر، إنّ الشيء الّذي كان يُظنّ أنّه سيحرمنا من هذا الحقّ حرمانًا كاملًا في ذاك اليوم هو مصادرة فدك. لهذا كُنّا نُصرّ ونؤكّد على هذه القضيّة. أمّا اليوم فإنّ الشيء الّذي غصبتنا إيّاه ليس فدكاً، الّتي لم يعد لها قيمة. وإنّ ما غصبته منّا هو المجتمع الإسلامي والبلاد الإسلاميّة. فيذكر موسى بن جعفر أربعة حدود ويقول هذه فدك، فأرجعها إلينا. أي إنّ الإمام موسى بن جعفر عَلَيْ يُصرّح بدعوى الحاكمية والخلافة في ذلك المجلس.

(1385/04/12)

رُوي أنّ هارون الرّشيد قال لموسى بن جعفر عَلَيْتَ فِي يومًا: «خُذ فدكًا حتّى أردّها إليك»، امتنع الإمام عَلَيْتَ فِي في البداية، وقال بعدها: «لا آخذها إلا بحدودها». فيقول له بعدها: «حسنٌ، خذها». ومن الملفت جدًّا

أنّ الإمام عَلَيْكُورُ يُعيّن له حدودها ويقول: «أمّا الحدّ الأوّل فعدن»؛ ولأنّهما كانا جالسين مثلًا في المدينة أو في بغداد يتحدّثان، أضاف: «عدن» أي نهاية جزيرة العرب. «فتغيّر وجه الرشيد، وقال: إيهاً»، قال: «والحدّ الثالث إفريقيا» (أي الحدّ الثالث إفريقيا» (أي الحدّ الثالث كان تونس) فاسود وجه هارون الرشيد؛ وقال: «هنيه هيه»، عجيب أيّ كلام هذا. قال: «والرابع سيف البحر ما يلي الخزر وإرمينية». والتي هي أرمينيا اليوم وما يليها حتّى البحر المتوسط. فقال الرشيد: «لم يبق لنا شيء، فتحوّل إلى مجلسي». فردّ عليه موسى بن جعفر علي الله على قتله الما تردّها» فعند ذلك عزم على قتله (أ).

(1986/07/19)

#### شهادة الإمام الكاظم عليتنهج

عندما يريد هارون الرّشيد أثناء الدخول إلى حرم النبيّ في المدينة في ذلك السفر أن يتظاهر بين المسلمين الّذين يزورونه، ويعلن قرابته من النبيّ في، ينزل إلى قبره ويقول: «السلام عليك يا بن العمّ»، فيأتى موسى بن جعفر علي مباشرة ويقف

<sup>(1)</sup> راجع: بحار الأنوار، ج 29، ص 201. في مناقب ابن شهر آشوب، في كتاب أخبار الخلفاء أن هارون الرشيد كان يقول لموسى بن جعفر علي «خند فدكاً حتى أردها اللك، فيأبى حتى ألح عليه فقال للشيد كان يقول لموسى بن جعفر علي «خند فدكاً حتى أردها اللك، فيأبى حتى ألح عليه فقال فقال علي المحتودها، فقال علي المحتودها، فقال علي المحتودها، فقال بحق جدّك إلا فعلت؟ قال علي «أما الحدّ الأوّل فعدن»، فنعير وجه الرشيد وقال: إيها، قال علي المحتودة وجهه قال: «والحد الثالث إفريقية»، فاسود وجهه وقال: هيه، قال علي المحتود في المحتود في المحتود على المحتود على معتلى المحتود ال

قبال الضّريح ويقول: «السلام عليك يا أبتاه»(1)، أي إذا كنت أنت ابن عمّه، فهو أبى. فيفضح هذا الأسلوب التزويريّ لهارون في هذا المجلس نفسه.

شعر من كان من حواشي هارون الرشيد أنّ أكبر خطر على جهاز الخلافة هو وجود موسى بن جعفر على هناك وقف رجلٌ من أتباع جهاز الحكومة والسّلطة ورأى أنّ شخصًا راكبًا يأتي من دون أي نوع من الاعتبارات، ومن دون أن يمتطي حصانًا فاخرًا، ومجرد أن جاء فتح له الطّريق وعلى الظّاهر في نفس سفر المدينة ذاك، على ما أظن، ويدخل ويسأل ذاك الرجل: من هوذا الّذي إذا دخل، خضع الجميع أمامه وفتح له حواشي الخليفة الطّريق ليدخل. قيل له: هذا موسى بن جعفر. وبمجرد أن قال واله ذلك، قال: ويل لحماقة هؤلاء، أي بني العبّاس، يجلّون شخصًا يريد زوالهم والقضاء على حكومتهم. فقد كانوا يعلمون أنّ خطر موسى بن جعفر والتقوى والصلاح، ويعرفه الجميع وله أتباع ومحبّون في جميع أرجاء والتقوى والصلام، ويعرفه الجميع وله أتباع ومحبّون في جميع أرجاء والعالم الإسلامي؛ ويتمتّع بشجاعة لا تخيفه أيّ قوّة مهما بلغت، ولهذا يقف في وجه الأبّهة الظّاهرية لسلطنة هارون ويتحدّث من دون أيّ محاباة أو مجاملة.

مثل هكذا شخصية مجاهدة ومناضلة ومتصلة بالله ومتوكّلة على الله لها أنصار في جميع أرجاء العالم الإسلامي ولديها خطّة لأجل إقامة الحكومة والنّظام الإسلاميين. كان هذا يمثّل أكبر خطر على حكومة

بحار الأنوار، ج48، ص 103.

هارون. لهذا، قرّر هارون أن يزيل هذا الخطر من أمامه. بالطبع، لقد كان هـارون رجلًا سياسيًّا لهذا لم يقم بهذا العمل دفعةً واحدة. ففي البداية، كان يرغب أن يتم هذا الأمر بطريقة غير مباشرة. بعدها وَجد أنّه من الأفضل أن يسجن موسى بن جعفر عَلِيَكُلا ، لعلّه يستطيع في السجن من التفاوض معه أو إعطائه امتيازات وأن يضعه تحت الضّغوط من أجل حمله على القبول والإذعان والتسليم. لهذا أمر باعتقال موسى بن جعفر عَلِيكُلا وإحضاره من المدينة؛ ولكن بطريقة لا تخدش مشاعر أهل المدينة ولا يعرف ون ما حلّ بموسى بن جعفر عَلَيك . لهذا، صنعوا مركبين ومحملين ووجّهوا واحدًا منهما إلى العراق وآخر إلى الشام من أجل أن لا يعرف النّاس إلى أين يأخذون موسى بن جعفر. فجاؤوا بموسى بن جعفر إلى مركز الخلافة في بغداد وسجنوه هناك، وامتدّ هذا السّجن لوقت طويل. بالطّبع، ليس من المسلّم أنّ الإمام عَلَيكُلا قد أُخرج من السّجن دفعة واحدة واعتقل مجدّدًا، ولكن من المسلّم أنّه اعتقل مرّة أخرى من أجل أن يُقتل في السجن وهذا ما فعلوه.

بالتأكيد، كانت شخصية موسى بن جعفر عَلَيْ داخل السّجن هي تلك الشّخصية النّي تُشبه المنارة الهادية لكلّ من كان يُحيط بها. فانظروا، الضّخصية النّي يقوم على أساس الحق هو هذا، إنّ حركة الفكر الإسلاميّ والجهاد الّذي يقوم على أساس القرآن هما مثل هذه الحركة، فلا يُمكن أن تتوقّف لحظة واحدة حتى في أصعب الظّروف وهذا هو العمل الّذي قام به موسى بن جعفر عَلَيْ حيث يوجد في هذا المجال قصص كثيرة وروايات عديدة؛ وواحدة من أكثرها جمالًا ولفتًا للنظر، أن السنديّ بن شاهك المعروف والّذي تعلمون عنه

أنّـه كان سجّانًا عنيفًا جـدًّا وشديدًا ومن عبيـد العبّاسييـن والأكثر وفاءً لهـذه السلطنـة والخلافة في تلك الأيـام؛ وقد كان هذا سجّـان موسى بن جعفر عَيْنَ في زنزانة مزرية تحت الأرض، في منزله. وكانت عائلة السنديّ بن شاهك في بعض الأوقات تنظر مـن طاقة إلى داخـل السجن وقد أثّر وضع حيـاة موسى بن جعفر عَيْنَ في في في من شاهك، فيهـم وغرس فيهم بذر محبـة أهل البيت. فأحد أبناء السنديّ بن شاهك، ويُدعـى كشاجم، هو من كبـراء التشيّع وأعلامهم. ولعـلّ كشاجم كان من أولاد السنديّ لجيل أو جيلين، وكان من عظمـاء الأدباء والشعراء وأعلام التشيّع في زمانه، وقد ذكر الجميع هذا الأمر؛ اسمه كشاجم السندي وهو من أولاد السندى بن شاهك.

هـذا كان حال حياة موسـى بن جعفر في السّجـن. بالتأكيد لقد جاؤوا مرّات إلـى الإمام في السجـن وهـدّدوه وطمّعـوه وأرادوا أن يُرغّبوه لكنّ هـذا الإنسان العظيم الّـذي اتّصف بتلك الصلابة الإلهيّة، وبالتوكّل على الرّب المتعال واللطف الإلهيّ ونفس هذا الصّمود هـو الّذي حفظ القرآن والإسلام إلى اليوم. اعلموا هذا، إنّ استقامة أئمّتنا في وجه تيّارات الفساد هـي الّتي أدّت بنا اليوم لإدراك الإسلام الحقيقيّ. يُمكن للأجيال المسلمة وأبناء البشر اليـوم أن يُدركوا شيئًا باسم الإسلام والقـرآن وسنّة النبيّ في الكتب، أعمّ مـن كتب الشّيعة وحتّى كتب أهل السنة. لـولم تكن هذه الحركـة المجاهدة الشديدة للأئمّة عَيْنَيْ طيلة هذه الـ 250 سنة فاعلموا أنّ الكتّاب والخطباء المأجورين لعصر الأمويين والعبّاسيين كانوا ليُبدّلوا الإسلام بالتدريج، وكانوا يفعلون ذلك، وبعد مرور قرنين، لما كان بقي من

الإسلام، أو لما كان بقي القرآن، أو لكان القرآن محرّفًا. إنّ هذه الرايات الخفّاقة وتلك المشاعر المتقدة وهذه المنارات الرفيعة هي الّتي وقفت في تاريخ الإسلام وأطلقت شعاع الإسلام بحيث إنّ كلّ المحرّفين والّذين أرادوا أن يقلبوا الحقائق في تلك البيئة المظلمة لم يتمكّنوا من أن يُحقّقوا ما أرادوا. كان تلامذة الأئمّة على المنه المنه ولم يكونوا من الشّيعة فقط؛ وأولئك الّذين كانوا من تلامذة الأئمّة والّذين لم يكونوا يعتقدون بأهداف التشيّع، أي الإمامة الشيعيّة، كانوا كثر. وقد تعلّموا التفسير والقرآن والحديث وسنّة النّبيّ من الأئمّة، إنّ هذه المقاومة هي التي حفظت الإسلام إلى يومنا هذا.

في النهاية قُتل موسى بن جعفر عَلَيْ في السجن مسمومًا. ومن أشد مرارات سيرة الأئمّة هي شهادة موسى بن جعفر عَلَيْ في وبالطّبع، لقد كانوا يريدون في ذلك الوقت أن يتظاهروا بالحسنى. ففي الأيام الأخيرة، جاء السنديّ بن شاهك بمجموعة من الوجوه والمشاهير الكبار الّذين كانوا في بغداد ليجتمعوا حول الإمام عَلَيْتُ وقال لهم انظروا إنّ وضع حياته جيّد ولا يوجد أيّ مشكلة. فقال الإمام عَلَيْتُ : نعم، ولكن اعلموا أنّهم سيقتلونني مسمومًا. وقد قُتل الإمام مسمومًا ببضعة حبوب من التّمر، وتحت تلك الأغلال والقيود الّتي قيّدوا بها عنقه وقدميه، وهكذا ارتفعت روح الإمام العظيم والمظلوم والعزيز في السجن، إلى الملكوت الأعلى ووصل إلى الشهادة.

بالطبع، كان هؤلاء يخافون من جنازة الإمام موسى بن جعفر عَلَيْكُلِرُ اللهذا عندما أخرجوا أيضًا وكذلك من قبر موسى بن جعفر عَلَيْكُلِرُ اللهذا عندما أخرجوا

جنازة الإمام موسى بن جعفر علي من السّجن وكانوا يُطلقون الشعارات السّي تدلّ على أنّ هذا الشخص كان خارجيًّا ويثور على الحكومة؛ كانوا يقولون هذه الكلمات لكي يجعلوا شخصية موسى بن جعفر على يقولون هي مورد النّهمة. وقد كانت أجواء بغداد بالنسبة للجهاز الحاكم أجواءً غير مستقرة إلى درجة أنّ أحد عناصر جهاز الحكم نفسه وهو سليمان بن جعفر وسليمان بن بعفر سليمان بن بعفر بن المنصور العبّاسي أي ابن عم هارون الّذي يعدد من أشراف العبّاسيين قد وجد أنّ هذا الوضع من الممكن أن يخلق لهم مشكلة، فقام بدور آخر وأحضر جنازة موسى بن جعفر علي ووضع كفنًا قيمًا على الجنازة، وجاء بكلّ احترام إلى الإمام في مقابر قريش، التي تُعرف اليوم به «الكاظميين»، ودفنوا الإمام غين المرقد المطهّر القريب من بغداد، وهكذا ختم موسى بن جعفر حياةً مليئةً بالجهاد.

(1985/04/12)



# الإمام الرضا عييج

- الإمام الرضا عَلَيْتُلِيرٌ وولاية العهد.
- خطة الإمام الرضا علي المواجهة المأمون.
  - شهادة الإمام الرضا عُلِيَّالِرٌ.

### الإمام الرضا عيه وولاية العهد

عندما استشهد موسى بن جعفر عَلَيْكُ مسمومًا بعد سنين من الحبس في سجون هارون، سيطر جوُّ عام من القمع على البلاد الخاضعة للسلطة العبّاسية. وفي ذلك الجوّ الخانق الدي وصفه أحد أتباع علي بن موسى عَلَيْكُ ، قال محمد بن سنان: «وسيف هارون يُقطِّر الدّم»(۱) كان أكبر إنجاز لإمامنا المعصوم الجليل هو أنّه استطاع أن يحافظ على شجرة التشيّع وسط أعاصير الحوادث، ويمنع من تشتّت وفتور عزم أتباع أبيه الجليل. وبأسلوب التقيّة المدهش استطاع أن يحفظ حياته الّتي هي محور وروح الشّيعة، ليستمرّ في جهاد الإمامة العميق في عهد أكثر خلفاء بني العبّاس قدرة، وفي زمن الاستقرار والثبّات الكامل لذلك النظام. لم يتمكّن التاريخ من رسم صورة واضحة عن مرحلة السنوات العشر لحياة الإمام الثامن في زمن هارون، وفيما بعده في مرحلة الحروب الداخليّة التي امتدّت لخمس سنوات بين خراسان وبغداد، لكن بالتدبّر يُمكن إدراك أنّ الإمام الثامن في هذه المرحلة أكمل تلك المواجهة الممتدّة لأهل

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 8، ص 257.

البيت عَنْ الله والله والله عنه استمرّت في كلّ العصور بعد عاشوراء بنفس تلك التوجّهات والأهداف.

وبمجرّد أن حسم المأمون تلك الحرب لمصلحته عام 198 وتحوّل إلى خليفة بلا منازع، كان من أوّل تدابيره التفرّغ لحلّ مشكلة العلويين وجهاد التشيّع. ولأجل هذا الهدف، وضع أمام عينيه تجربة سلفه من الخلفاء.

تجربة أظهرت القدرة والشّموليّة والعمق المتزايد لهذه النّهضة وعجز أجهزة السّلطة عن اقتلاعها أو إيقافها ومحاصرتها. لقد كان يرى أنّ سطوة وهيبة هارون حتّى مع السّجن الطّويل وتسميم الإمام السّابع في السّجن لم تتمكّن من منع الانتفاضات والمواجهات السّياسيّة والعسكريّة والإعلاميّة والفكريّة للشيعة. ولأنّه لم يكن بمستوى القدرة الّتي كانت لأبيه وسلفه، بالإضافة إلى تأثير الحروب الداخليّة بين العبّاسيين، فقد كان يرى بأن السّلطة العبّاسية مهدّدة بمشكلات كبيرة، ولهذا وجد من الضروريّ أن يظر بجدّية تامّة إلى خطر نهضة العلويين.

لعل المأمون في تقييمه لخطر الشّيعة على جهازه، كان يُفكّر بطريقة واقعيّة. وأغلب الظّن أنّ مدّة الخمس عشرة سنة بعد شهادة الإمام السابع وإلى اليوم الّذي سنحت فيه بالخصوص فرصة السنوات الخمس للحروب الداخليّة، فإنّ تيّار التشيّع تمتّع بالمزيد من الاستعداد على طريق رفع راية الحكومة العلويّة.

وقد كان المأمون يشعر بهذا الخطر بحدسه الذكيّ ويُفكّر بمواجهته، ولهذا بتبع هذا التقييم والتشخيص كانت قصّة دعوة الإمام الثامن من المدينة إلى خراسان واقتراح ولاية العهد الإلزاميّة عليه، وهذه الحادثة التي جرت لم يحدث ما يُشبهها، ولم يكن لها في نوعيّتها شبيه ولا نظير في جميع عهود الإمامة الطويلة.

وهنا من الجدير أن نُطالع واقعة ولاية العهد هذه. ففيها واجه الإمام الثامن علي بن موسى الرضا علي تجربة تاريخية عظيمة في معرض حرب سياسية خفية تحدد نتيجتها انتصار أو هزيمة مصير التشيع. ففي هذه المعركة، نزل الخصم وهو المأمون إلى الميدان بعدته وعديده. وقد نزل المأمون إلى الميدان بعدته وعديده وقد والدراية غير المسبوقة، بحيث لو انتصر واستطاع أن يُطبق خطّته التي أعدها لوصل يقينًا إلى الهدف الذي لم يتمكّن أيّ واحد من الخلفاء الأمويين أو العبّاسيّين من تحقيقه منذ السنة الأربعين للهجرة (أي بعد شهادة عليّ بن أبي طالب)، ورغم كلّ جهودهم، وهو عبارة عن اقتلاع شجرة التشيّع وتيّار المعارضة الّذي كان دومًا كشوكة في أعين زعماء الخلافات الطاغوتية.

لكنّ الإمام النّامن عَلَيْ وبالتّدبير الإلهيّ، تغلّب على المأمون وهزمه في ذلك الميدان السياسيّ الّذي أوجده بنفسه. فلم تكن النتيجة أنّ التشيّع لم يضعف فحسب، بل كانت سنة الـ 201 هجري هي سنة ولاية العهد للإمام عَلَيْ ، من أكثر سنوات تاريخ التشيّع بركة وثمرة، وقد بثّت نفسًا جديدًا في جهاد العلويين. كلّ ذلك ببركة التّدبير الإلهيّ للإمام الثامن عَلَيْ وأسلوبه الحكيم الّذي أظهره هذا الإمام المعصوم في هذا الامتحان الكبير.

ولأجل أن نُضيء على وجه هذه الحادثة المدهشة نقوم بعرض شرح

مختصر لخطّة المأمون وتدبير الإمام في هذه الواقعة.

لقد كان المأمون بدعوته للإمام الثامن عَلَيْتَ اللهِ إلى خراسان يسعى وراء عدة مقاصد أساس:

أوّلها؛ وأهمّها تبديل ساحة المواجهات الثوريّة الحادّة للشّيعة إلى ساحة للنشاط السياسيّ الهادئ البعيد عن الخطر. وكما ذكرت فإنّ الشّيعة كانواً يُمارسون في ظلّ التقيّة مواجهات ونضال لا يعرف التّعب والتوقّف. وهذه المواجهات النضالية، الّتي كانت متلازمة مع خاصّيتين، كان لها تأثيرٌ لا يوصف في القضاء على بساط الخلافة، أحدهما المظلوميّة والأخرى القداسة.

كان الشّيعة وبالاعتماد على هذين العاملين النّافذين يوصلون الفكر الشيعي الّذي هو عبارة عن تفسير الإسلام وتبيينه بحسب رؤية أئمّة أهل البيت إلى زوايا قلوب وأذهان مخاطبيهم، وكانوا يجعلون أيّ شخص يمتلك أقلّ استعداد يميل إلى هذا النّوع من الفكر أو مؤمنًا به، وهكذا كانت دائرة التشيّع تتسع يومًا بعد يوم في العالم الإسلاميّ. وكانت تلك المظلوميّة والقداسة الّتي تنطلق من ركيزة الفكر الشّيعيّ تُنظّم هنا وهناك وفي جميع العصور تلك النّهضات المسلّحة والحركات الثّوريّة ضدّ أجهزة الخلافة.

كان المأمون يريد أن يسلب هذا الجمع المناضل ذاك الخفاء والاستتار دفعة واحدة، ويجر الإمام علي من ميدان المواجهة الثورية إلى ميدان السياسة، ويوصل بهذه الطّريقة فعاليّة نهضة التشيّع الّتي كانت تتزايد يومًا بعد يوم، على أثر ذلك الاستتار والاختفاء إلى درجة الصفر. وبهذه الطّريقة كان المأمون يسلب جماعة العلويّين هاتين الخاصيّتين المؤثّرتين

والنافذتين. لأنّ الجماعة الّتي يكون قائدها شخصية مميّزة في جهاز الخلافة ووليّ عهد الملك المطلق العنان في زمانه، والمتصرّف في أمور البلاد ليس مظلومًا وليس مقدّسًا كما يُدّعى. وكان لهذا التدبير القدرة على أمرين:

الأوّل: أن يجعل الفكر الشيعيّ مرادفًا لسائر العقائد والأفكار التي لها أتباعٌ في المجتمع ويخرجه من حيثيّة الفكر المخالف لجهاز السّلطة، الّدي وإن كان بنظر الأجهزة ممنوعًا ومبغوضًا، لكنّه كان بنظر النّاس، وخصوصًا الضّعفاء، يمتلك جاذبيّة كبيرة ويُثير التّساؤلات.

والثاني: تخطئة ادّعاء التشيّع حول خلافة الأمويين والعبّاسيين، وإضفاء الشرعيّة على هذه الخلافات. وكان المأمون بهذا العمل يُثبت لجميع الشّيعة بالتزوير، أنّ ادّعاء غصب الخلافة المتسلّطة وعدم شرعيّتها... لأنّه لو كانت الحكومات السّابقة فاقدة للشرعيّة فينبغي أن تكون خلافة المأمون وحكومته التي هي وريثة تلك الحكومات غير شرعيّة وغاصبة، ولأنّ عليّ بن موسى الرضا عَلَيْ لله بدخوله في هذا الجهاز وقبوله لولاية عهد المأمون قد اعتبره قانونيًّا ومشروعًا، فيجب أن يكون باقي الخلفاء شرعيّين، وهذا بذاته نقضُ لجميع ادّعاءات الشّيعة. ولم يكن المأمون بهذا الفعل ينتزع من عليّ بن موسى الرضا عَلَيْ شرعيّة شرعيّة حكومته و(حكومة) من سبقه فحسب، بل كان يُدمّر أحد أركان الاعتقاد الشيعيّ بظلم أركان الحكومات السّابقة من أساسها.

إضافة إلى نقض الفكرة السّائدة والمعروفة عن زهد وعدم اهتمام الأئمّة بزخارف الدنيا ومقاماتها، ويُظهر بأنّ الأئمّة يلجؤون إلى الزّهد

فقط في الظّروف الّتي لا تصل فيها أيديهم إلى الدّنيا، أي عندما يُمنعون عنها. بينما عندما تفتح أمامهم أبواب جنّة الدّنيا يسرعون نحوها. وحالهم في هذا حال الآخرين. فهم يتنعّمون بالدّنيا إن أقبلت عليهم.

والهدف الثالث للمأمون؛ هو أن يجعل الإمام المعصوم، الذي كان ركيزة المعارضة والمواجهة في جهازه الحاكم دومًا، وكذلك بقية القادة العلويين ومن معهم ممّن اجتمع حول الإمام عَلَيْتُكُمُ من أهل الصلاح، يدخلون تحت سيطرة المأمون. وهذا نجاح لم يتمكّن أحد على الإطلاق أن يُحقّقه لا من العبّاسيين ولا من الأمويين.

والهدف الرابع؛ هو أن يجعل الإمام عَلَيْكُلُّ ، الذي يمتلك العنصر الشعبي، ويُعدّ قبلة الآمال ومرجع النّاس في كلّ أسئلتها وشكاواها، تحت محاصرة أجهزة الحكومة. وبذلك يفقد شيئًا فشيئًا الطّابع الشّعبيّ ويبني حاجزًا بينه وبين النّاس حتّى يضعف بالتّالي الرابط العاطفي بينه وبين الطّبقة الشعبيّة.

الهدف الخامس للمأمون؛ كان أن يكسب سمعة معنوية ووجاهة. فمن الطّبيعيّ عندها أن يمدح الجميع ذلك الحاكم الّذي اختار لولاية عهده ابن بنت النبيّ في ، وصاحب الشّخصية المقدّسة والمعنويّة ، وفي المقابل يحرم إخوته وأبناء من هذا المنصب. والمعروف دائماً أنّ التقرّب من الصّالحين والمتديّنين من قبَل طلّاب الدنيا يُذهب ماء وجه الصّالحين ويزيد من ماء وجه أهل الدنيا.

الهدف السادس؛ كان باعتقاد المأمون أنّ الإمام عَلَيْكُم بتسلّمه لولاية العهد سيتحوّل إلى عامل تبريريّ لجهاز الحكم. فمن البديهيّ أنّ شخصًا

كالإمام بما لديه من تقوى وعلم ومقام لا نظير له، وهو في أعين الجميع من أبناء النبي في إذا قام بشرح وتبرير ما يقوم به جهاز الحكومة، سوف يأمن النظام من أي صوت مخالف ولن يطعن به أحد. وبذلك أيضًا لا يستطيع أحد أن يُنكر شرعية تصرفات هذا النظام. فهذا الأمر كان عند المأمون قلعة منيعة يمكنه من خلالها أن يُخفي عن الأعين أخطاء الخلافة وقبائحها.

بالإضافة إلى هذه كان للمأمون أهدافٌ أخرى بحسب تصوّره.

وكما يُشاهد فإنّ هذا التدبير كان من العمق والتعقيد لدرجة أنّه لم يكن لأحد غير المأمون القدرة على القيام به، ولهذا السبب، كان أنصار المأمون والمقرّبون غافلين عن أبعاده وجوانبه. ويُستنتج من بعض الوثائق التاريخيّة، أنّ الفضل بن سهل، الوزير والقائد الأعلى، وأكثر الأفراد قربًا من جهاز الخلافة، كان غير مطّلع على حقيقة هذه السّياسة ومحتواها. وذلك حتّى لا تتعرّض أهدافه في هذه الحركة الالتفافيّة إلى أيّة نكسة.

ولأجل ذلك كان المأمون يخترع القصص من أجل توجيه هذا الفعل ودوافعه ويتوسّل بهذا القول وذاك. يجب القول حقًّا أنّ سياسة المأمون كانت تتمتّع بتجربة وعمق لا نظير له، لكنّ الطّرف الآخر الّذي كان في ساحة الصّراع مع المأمون هو الإمام علي بن موسى الرضا عَلَيْ . وهو نفسه الّذي كان يُحوّل أعمال وخطط المأمون المتصّفة بالدّهاء والمكر والممزوجة بالشيطنة والمعدّة بدقة وشمولية، إلى أعمال لا فائدة لها ولا تأثير وإلى حركات صبيانيّة. بينما المأمون الدّي بذل هذه الجهود وأنفق من رأسماله الكبير في هذا السبيل، لا أنّه فقط لم يُحقّق أي شيء من

الأهداف الّتي كان يسعى إليها، بل إنّ سياسته الّتي اتبعها انقلبت عليه. فالسّهم الّذي كان يُريد أن يرمي به مقام ومكانة وطروحات الإمام عليّ بن موسى الرضا علي المأمون، بحيث إنّه وبعد مضيّ فترة قصيرة أصبح مضطرًّا لأن يعتبر كلّ تدابيره وإجراءاته الماضية هباء منثورًا كأنّها شيئاً لم يكن. وفي نهاية المطاف عاد المأمون ليختار نفس الأسلوب الّذي سلكه أسلافه من قبله وهو قتل الإمام علي الله خليفة طاهر عاقل، سقط في لتكون صورته حسنة ومقدّسة وليتّصف بأنّه خليفة طاهر عاقل، سقط في النهاية في تلك المزبلة الّتي سقط فيها كلّ الخلفاء السابقين له. أي انجرّ إلى الفساد والفحشاء ووسمت حياته بالظّلم والكبر.

ويُمكن مشاهدة نماذج من حياة المأمون على مدى 15 عامًا بعد حادثة ولاية العهد تكشف ستار الخداع والتّظاهر عند المأمون. فكان لديه قاض للقضاة، فاسق وفاجر مثل يحيى بن الأكثم. وكان المأمون يُحضر المغنّيات أيضًا إلى قصره، وكان لديه مغنّ خاصّ يُدعى ابراهيم بن مهديّ، وقد عاش مرفّهًا مسرفًا حتّى أنّ ستائر دار خلافته في بغداد كانت من الدرّ.

## خطّة الإمام الرضا يني لمواجهة المأمون

بعد هذا العرض لسياسة المأمون، نتعرّض إلى السّياسة والإجراءات الني قام بها الإمام علي بن موسى الرّضا علي لله لمواجهة هذا الواقع:

النقطة الأولى: عندما دُعي الإمام علي المأمون لينتقل من النقطة الأولى: عندما دُعي الإمام علي النرعاجه وتضايقه من المدينة إلى خراسان، نشر جوّاً في المدينة يدلّ على انزعاجه وتضايقه من هذه الخطوة، بحيث إنّ كلّ شخص كان حول الإمام علي تيقن أنّ المأمون يُضمر سوءً للإمام علي من خلال إبعاده عن موطنه. ولقد أعرب الإمام عند توديع عن سوء ما يرمي إليه المأمون بكلّ الأساليب الممكنة، فقام بذلك عند توديع حرم النبي في وعند توديع عائلته وأثناء خروجه من المدينة وفي طوافه حول الكعبة من أجل الوداع، وبكلامه وسلوكه ودعائه وبكائه، كان واضحًا للجميع أنّ هذا السفر هو رحلته الأخيرة ونهاية حياته عين في أن هذا السفر هو رحلته الأخيرة ونهاية حياته عين في أن هذا المأمون وهو أن يُنظر إليه نظرة حسنة، بينما وخلافًا لما كان يتصوّره المأمون وهو أن يُنظر إليه نظرة حسنة، نبن أن قلوب الجميع، ونتيجةً لردّ الفعل الّذي قبل بطلب المأمون، نظرة سيّئة، نرى أنّ قلوب الجميع، ونتيجةً لردّ الفعل الّذي قام به الإمام علي في المدينة، فقد والدات حقدًا على المأمون منذ اللحظة الأولى لسفر الإمام علي المأمون منذ اللحظة الأولى لسفر الإمام علي المؤلى المؤلى المؤلى المؤلى السفر الإمام علي المؤلى المؤل

أبعد المأمون إمامهم العزيز عَلَيْتَ فِي عنهم بهذا الشكل الظالم ووجّهه إلى مقتله.

النقطة الثانية: عندما طُرحت ولاية العهد على الإمام في «مُروّ» رفض الإمام على إلامام غي هذا الطّرح بشدة، ولم يقبل حتى هدده المأمون صراحة بالقتل. ولقد انتشر في كلّ مكان رفض الإمام علي بن موسى الرضا علي الولاية العهد من قبل الخلافة. كما أنّ العاملين في الحكومة، الذين لم يكونوا على علم بدقائق سياسة وتدابير المأمون، قاموا وعن غباء بنشر رفض الإمام علي على مكان. حتى أنّ الفضل بن سهل صرّح في جمع من العاملين في الحكومة، أنّه لم ير على الإطلاق خلافة بهذا القدر من المذلّة، فالمأمون الذي هو أمير المؤمنين يُقدّم الخلافة أو ولاية العهد لعليّ بن موسى الرضا وهو يردّها عليه رافضًا (١).

ولقد سعى الإمام عَلَيْ في كلّ فرصة تُتاح له أن يُبيّن أنّه مجبر على تسلّم هذا المنصب (ولاية العهد) وكان يذكر دائمًا أنّه هُدّد بالقتل حتى يقبل بولاية العهد. وكان من الطّبيعيّ جدًّا أن يُصبح هذا الحديث، الّذي هـو من أعجب الظّواهر السّياسيّة، متناقلًا على الألسن، ومن مدينة إلى مدينة. فكلّ العالم الإسلاميّ في ذلك اليوم وفيما بعد فهم أنّ شخصًا مثل المأمون حارب أخاه الأمين حتّى قتله، لأجل أن يُبعده عن ولاية العهد ووصل به الأمر من شدّة غضبه على أخيه أن قام برفع رأسه وآلاف

<sup>(1)</sup> الشيخ المفيد، الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، ج 2، ص 260، «فما رأيت خلافة قطّ كانت أضيع منها، إنّ أمير المؤمنين يتفصّى منها ويعرضها على عليّ بن موسى الرضا، وعلي بن موسى يرفضها ويأبى،.

آخرين على الرّماح وطاف بهم من مدينة إلى مدينة. وشخصٌ مثل علي بن موسى الرضا عَلِي أَن يظهر وينظر بلا مبالاة إلى ولاية العهد، ولا يقبلها إلّا مكرهًا وتحت التّهديد. وعند المقارنة بين الإمام علي بن موسى الرّضا عَلِي في والمأمون العبّاسي، نرى أن كلّ ما جهد المأمون لتحقيقه ووفّر في سبيله كلّ ما لديه كانت نتيجته عكسيّة بالكامل. هذه هي الخطوة الثانية للإمام عَلَيْ في .

أمَّا النقطة الثَّالثة: في سياسته عَلا مَن والَّتي واجه بها سياسة المأمون، هي أنَّه مع كلِّ الضَّغوطات والتَّهديدات الَّتي مورست عليه، لم يقبل بولاية العهد إلا بشرط الموافقة على عدم تدخّله في أيّ شأن من شؤون الحكومة من حرب وصلح وعزل ونصب وتدبير وإشراف على الأمور. والمأمون، الّذي كان يعتقد أنّ هذا الشّرط ممكن تحمله في بداية الأمر، لأنّه يُمكنه بعدها أن يجرّ الإمام عَلِيَّ إلى ساحة أعمال ونشاطات الحكومة تدريجيًّا، وافق على قبول شرط الإمام عَلِيَّلُارٌ الَّذي ينصُّ على عدم التدخُّل بأيُّ شيء مهما كان. ومن الواضح أنّ قبول المأمون بهذا الشرط جعل خطّته كمن يكتب على وجه الماء. فأكثر أهدافه التي كان يرمى إليها لم تتحقّق. والإمام عَلَيْ الَّذي كان يُطلق عليه لقب وليّ العهد وكان قهرًا يستفيد من إمكانات جهاز الحكم، كان دائماً يُقدّم نفسه كأنّه مخالف ومعترض عليه؛ فهو لم يكن يأمر ولا ينهى، ولا يتصدّى لأيّ مسؤولية ولا يقوم بأيّ عمل للسلطة، ولا يدافع عن الحكومة، ولا يقدّم أيّ تبرير لأعمال النّظام. لذا كان من الواضح أنَّ هذا الشخص الَّذي يُعتبر عضوًا في النَّظام الحاكم والدي أدخل إليه بقوّة وكان يتنحّى عن كلّ المسؤوليات، لا يُمكن أن يكون شخصًا محبًّا ومدافعًا عن هـذا النّظام. ولقد أدرك المأمون جيّدًا هذا الخلل والنّقص، فحاول عدّة مـرّات وباستخدام لطائف الحيل أن يحمل الإمام على العمل خلافًا لما تعهّد به سابقًا؛ فيجرّ الإمام على العمل خلافًا لما تعهّد به سابقًا؛ فيجرّ الإمام على المواجهة التدخّل في أعمال الحكومة ويقضي على سياسة الإمام على المواجهة والرافضة. لكن الإمام كان في كلّ مرّة يُحبط خطّته بفطنته وبراعته.

وكنم وذج على هذا الأمر يذكر معمر بن خلاد نقلًا عن الإمام علي بن موسى الرضا علي النهام ون كان يقول للإمام: إذا أمكن أن تكتب شيئًا لأولئك الّذين يسمعون كلامك ويطيعونك حتى يُخفّفوا من حدّة التوتر والأوضاع المضطربة في مناطق وجودهم؛ لكنّ الإمام عَلَيْ كان يرفض، وكان يُذكّره بشرطه السّابق القاضي بعدم تدخّله مطلقًا في أيّ من الأمور نموذجٌ آخر مهم جدًّا وملفتُ هو حادثة صلاة العيد حيث إنّ المأمون وبحجّة أنّ النّاس يعرفون قدر الإمام عَلَيْ فوقلوبهم تهفو حبًّا له، طلب من الإمام عَلَيْ أن يؤمّ النّاس في صلاة العيد، رفض الإمام عَلَيْ في المناس المناس وبعد إصرار المأمون على طلبه، وافق بشرط أن يخرج إلى الصّلاة ويُصلي بنفس طريقة النبيّ في وعلي بن أبي طالب عَليْ . فلمّا السّفاد ويُصلي بنفس طريقة النبيّ في وعلي بن أبي طالب عَليْ . فلمّا استفاد الإمام عَليْ من هذه المناسبة وانتهزها كفرصة جيدة لصالح مشروعه، ندم المأمون الّذي كان قد أصرّ على ذلك وأرجع الإمام عَليْ من من منتصف الطّريق قبل أن يُصلًى عم معرضًا بفعله هذا سياسة نظامه من منتصف الطّريق قبل أن يُصلًى عي صراعه مع الإمام عَليَ الله المخادعة والمتملّقة لضربة أخرى في صراعه مع الإمام عَليَ الله المخادعة والمتملّقة لضربة أخرى في صراعه مع الإمام عَليَ الله المخادعة والمتملّقة لضربة أخرى في صراعه مع الإمام عَليَ الله المخادعة والمتملّقة لضربة أخرى في صراعه مع الإمام عَليَ الله المخادعة والمتملّقة لضربة أخرى في صراعه مع الإمام على المأم

<sup>(1)</sup> الشيخ المفيد، الإرشاد، ج 2، ص 257-258.

النقطة الرابعة: في سياسة الإمام عَلَيْ هي أنّ استفادته الأساس من مسألة ولاية العهد كانت أهم من كلّ ما ذُكر، فبقبوله بولاية العهد استطاع أن ينهض بحركة لا نظير لها في تاريخ حياة الأئمّة (بعد انتهاء خلافة أهل البيت في سنة 40 هجرية حتّى آخر عهود الخلافة الإسلاميّة)، ولقد تمثّل ذلك بظهور دعوة الإمامة الشيعيّة على مستوًى كبير في العالم الإسلاميّ وخرق ستار التقيّة الغليظ في ذاك الزّمان، حيث تمّ إيصال نداء التشيّع إلى أسماع جميع المسلمين، فمنبر الخلافة القويّ جُعل تحت تصرّف الإمام عَلَيْ هُم وقد قام الإمام عَلَيْ من خلاله برفع ندائه وإعلان ما كان يُقال طيلة 150 سنة في الخفاء والتقية للخواص والأصحاب المقرّبين، وبالاستفادة من الإمكانات الرائجة في ذلك الزمان الّتي لم تكن إلا تحت سيطرة الخلفاء والمقرّبين منهم في الرّتب العالية، أوصل ذلك النداء إلى أسماع الجميع.

وكذلك أيضاً مناظرات الإمام عَلَيْ الّتي جرت بينه وبين جمع من العلماء في محضر المأمون حيث بيّن أمتن الأدلّة على مسألة الإمامة، وهناك أيضًا رسالة جوامع الشّريعة الّتي كتبها الإمام للفضل بن سهل حيث ذكر فيها أمّهات المطالب العقائدية والفقهية للتشيّع، وأيضًا حديث الإمامة المعروف الّذي قد ذكره الإمام عَلَيْ في مَرو لعبد العزيز بن مسلم، إضافة إلى تلك القصائد الكثيرة الّتي نُظّمت في مدح الإمام بمناسبة تسلّمه ولاية العهد، ومنها قصيدتا دعبل وأبو نوّاس اللتان تُعدّان من أهم القصائد المخلّدة في الشّعر العربيّ. إن كلّ ما ذكرناه من استفادة الإمام عَلَيْ من مسألة قبوله بولاية العهد، يدلّ على مدى النّجاح العظيم الإمام عَلَيْ من مسألة قبوله بولاية العهد، يدلّ على مدى النّجاح العظيم

الَّذي حقَّقه الإمام عَلَيْتَكُلِر في صراعه ضدّ سياسة المأمون.

وفي تلك السنة نجد الخطب حافلة بذكر فضائل أهل البيت في المدينة، ولعلّه في الكثير من الأقطار الإسلاميّة، وذلك عندما وصل خبر ولاية علي بن موسى الرضا عَلَيْ في في أنّه لم يكن هناك شخصٌ يجرؤ على ذكر فضائل أهل بيت النبيّ عَلَيْ في وكانوا يُشتم ون علنًا على المنابر لسبعين سنة، وما تلاها من سنوات،، فقد رجع في زمان الإمام الرّضا عَلَيْ في ذكر عظمة وفضائل أهل البيت في كلّ مكان؛ كما أنّ أصحابهم ازدادوا جرأة وإقدامًا بعد هذه الحادثة، وتعرف الأشخاص، الدين كانوا يجهلون مقام أهل البيت عَلَيْ إلى مكان؛ عما أنّ أعداء الذين مقام أخذوا على عاتقهم محاربة أهل البيت بالضّعف والهزيمة. فالمحدّثون أخذوا على عاتقهم محاربة أهل البيت بالضّعف والهزيمة. فالمحدّثون والمفكّرون الشّيعة أصبحوا ينشرون معارفهم - الّتي لم يكونوا ليجرؤوا في المجامع قبلًا على ذكرها إلا في الخلوات في حلقات دراسيّة كبيرة وفي المجامع العامّة علنًا.

في حين رأى المأمون أنّه من المفيد فصل الإمام عَلَيْ عن النّاس. فهذا الفصل والإبعاد هو في النّهاية وسيلة لقطع العلاقة المعنويّة والعاطفيّة بين الإمام والنّاس. وهذا ما يريده المأمون، ولمواجهة هذه الخطوة لم يكن الإمام عَلَيْ يترك أيّ فرصة تُمكّنه من الاتّصال بالنّاس إلّا ويستفيد منها خلال تحرّكه ومسيره. فمع أنّ المأمون كان قد حدّد الطّريق الّتي سيسلكها الإمام من المدينة وصولًا إلى مرّو، بحيث لا يمرّ على المدن المعروفة بحبّها وولائها لأهل البيت مثل قم والكوفة، لكنّ الإمام عَلَيْ استفاد من كلّ فرصة في مسيره لإقامة علاقات جديدة بينه وبين النّاس، استفاد من كلّ فرصة في مسيره لإقامة علاقات جديدة بينه وبين النّاس،

فأظهر في منطقة الأهواز آيات الإمامة، وفي البصرة الّتي لم يكن أهلها من محبّي الإمام سابقًا، جعلهم من محبّيه ومريديه، وفي نيشابور ذكر حديث السّلسلة الذهبية ليبقى ذكرى خالدة، إضافة إلى ذلك الآيات والمعجزات الّتي أظهرها. وقد اغتنم الفرصة لهداية وإرشاد النّاس في سفره الطّويل هذا. وعندما وصل إلى مرو الّتي هي مركز إقامة الخلافة كان عَلَيْ كلّما سنحت له الفرصة وأفلت من رقابة الجهاز الحاكم يُسارع للحضور في جمع النّاس.

والإمام على الهدوء أو الصلح مع جهاز الحكومة، بل إنّ القرائن الموجودة تدلّ على أنّ الوضع المحديد للإمام المعصوم كان عاملًا محفّزًا ومشجّعًا لأولئك الّذين المبحوا، بفعل حماية الإمام ومؤازرته لهم، محلّ احترام وتقدير ليس أصبحوا، بفعل حماية الإمام ومؤازرته لهم، محلّ احترام وتقدير ليس فقط عند عامّة النّاس بل حتّى عند العاملين وولاة الحكومة في مختلف المدن؛ بعد أن كانوا ولفترات طويلة من عمرهم يعيشون في الجبال الوعرة والمناطق النّائية البعيدة. فشخصٌ مثل دعبل الخزاعيّ صاحب البيان الجريء، الذي لم يكن على الإطلاق يمدح أي خليفة أو وزير أو أمير، والـذي لم يكن في خدمة الجهاز الحاكم، لا بل لم يسلم من هجائه ونقده أيّ شخص من حاشية الخلافة، وكان لأجل ذلك ملاحقًا دومًا من قبل الأجهزة الحكوميّة، وظلّ لسنوات طوال مهاجرًا ليس له موطن، يحمل داره على كتفه، ويسير من بلد إلى بلد ومن مدينة إلى مدينة؛ أصبح بإمكانه الأن مع وجود الإمام على بن موسى الرضا علي الرضا علي كلّ أقطار العالم ومحبوبه بحريّة، وأن يُوصل في فترة قصيرة شعره إلى كلّ أقطار العالم ومحبوبه بحريّة، وأن يُوصل في فترة قصيرة شعره إلى كلّ أقطار العالم

الإسلاميّ، ومن أشهر وأبهى قصائده تلك الّتي تلاها للإمام عَلَيْ حيث اشته ربها، والّتي تبيّن وثيقة الثّورة العلويّة ضدّ الأنظمة الأمويّة الحاكمة. حتى أنّه وفي طريق عودته من عند الإمام، كان يسمع قطّاع الطّرق يُردّدون تلك القصيدة نفسها. وهذا يدلّ على الانتشار السّريع لشعره.

والآن نعود لنلقي نظرة عامّة على ساحة الصّراع الخفيّ الّذي بدأ المأمون بالإعداد له، ودخل فيه الإمام علي بن موسى الرّضا للأسباب الّتي قد أشرنا إليها. فلنر كيف كان الوضع بعد مضيّ سنة على تسلّم الإمام ولاية العهد.

#### شهادة الإمام الرضا عيتيج

لقد جعل المأمون عليّ بن موسى متمتّعًا بالإمكانات والمكانة المرموقة، لكن الجميع كانوا يعلمون أنّ هذا الوليّ للعهد، وصاحب المقام الرفيع، لا يتدخّل في أيٌ من أعمال الحكومة ويمتنع برغبته عن كلّ ما يرتبط بجهاز الحكم، وكانوا يعلمون أيضًا أنّه وليّ العهد بذلك الشّرط أي عدم تدخّله بأيّ عمل من الأعمال. كان المأمون، سواء في رسالة أمر تسليم ولاية العهد أو في كلماته وتصريحاته الأخرى، قد مدح الإمام عَلَيْ بالفضل والتّقوى وأشار إلى نسبه الرّفيع ومقامه العلميّ المنيع؛ وبعد أن كان قسمُ من النّاس كانت لا يعرف عن الإمام عَلَيْ شوى اسمه (حتى أنّ مجموعة من النّاس كانت قد ترعرعت على بغضه)، فقد أصبح في غضون سنة معروفًا عندهم بأنّه شخصيّة تستحقّ التّعظيم والإجلال واللياقة لاستلام الخلافة، فهو أكبر من الخليفة المأمون سننًا وأغزر علمًا وتقوى وأقرب إلى النّبيّ في وأعظم من الخليفة المأمون سنة، ليس أنّ المأمون لم يستطع كسب ودّ ورضا الشّيعة المعارضين بجلب الإمام عَلَيْ إلى قربه فحسب، بل إنّ الإمام عَلَيْ المعارضية المعارضية المنام وعزيمة وروحيّة أولئك الشّيعة الثّائرين.

وبخلاف ما كان ينتظره المأمون، فإنّ نجم الإمام في المدينة ومكة وفي أهم الأقطار الإسلاميّة لم يخبُ، ولم يُقذف بتهمة الحرص على الدنيا وحبّ الجاه والمنصب، بل على العكس من ذلك تمامًا فقد ازداد احترام وتقدير مرتبة الإمام المعنويّة لدرجة فتح الباب أمام المدّاحين والشعراء بعد عشرات السنين ليذكروا فضل ومقام آبائه المعصومين المظلومين. وخلاصة ما نريد قوله إنّ المأمون في هذه المقامرة الكبرى فضلًا عن أنّه لم يحصل على شيء، فإنّه فقد مكاسب كثيرة، وكان على طريق خسارة ما تبقّى له. وبعد مضي سنة على تسلّم الإمام على الهذيمة والخسارة؛ ولكي يُعوّض عن هذه الهزيمة والخسارة؛ ولكي يُعوّض عن هذه الهزيمة ويَجبُر خطأه الفاحش وجد نفسه مضطرًا – بعد أن أنفق كلّ ما لديه واستنفذ كلّ الوسائل في مواجهة أعداء حكومته الّذين لا يقبلون الصلح، أي أئمّة أهل البيت علي المقارة أي القتل.

لكن كان من الواضح عند المأمون أنّ قتل الإمام عَلَيْ الّذي يتمتّع بهده الموقعيّة العالية والمرتبة الرّفيعة ليس بالأمر السّهل. والقرائن التاريخيّة تدلّ على أنّ المأمون قام بعدّة إجراءات وأعمال قبل أن يُصمّم على قتل الإمام عَلَيْ للله عليه من خلالها يُسهّل أمر قتل الإمام عَلَيْ ويحدّ من خطورته وحساسيّته. ولأجل ذلك لجأ إلى نشر الأقوال والأحاديث الكاذبة عن لسان الإمام كواحدة من هذه التحضيرات. وهناك ظنُّ كبيرً بأنّ نشر الشائعة الّتي تقول إنّ عليّاً بن موسى الرضا عَلَيْ يعتبر كلّ النّاس عبيدًا له بهذا الشكل المفاجئ في مرّو، لم يكن ممكنًا، لولا قيام النّاس عبيدًا له بهذا الشكل المفاجئ في مرّو، لم يكن ممكنًا، لولا قيام

عمّال المأمون بنشر هذه الافتراءات.

وحينما نقل أبو الصّلت هذا الخبر للإمام، قال الإمام عَلَيْتُلا : «اللَّهُمَّ فَاطَرَ السَّماوات وَالْأَرْض عالمَ الْغَيْبِ وَالشَّهادَة أَنْتَ شَاهِدٌ بِأَنِّي لَمْ أَقُلْ وَاطْرَ السَّماوات وَالْأَرْض عالمَ الْغَيْبِ وَالشَّهادَة أَنْتَ شَاهِدٌ بِأَنِّي لَمْ أَقُلْ ذَلكَ قَطُّ وَأَنْتَ الْعَالِمُ بِمَا لَنَا مَنْ الْمَظَالِم عِنْدَ هَذِهِ الْأُمَّة وَأَنَّ هَذِه مِنْهَا...»(١).

إضافة إلى هذا الإجراء، كان تشكيل مجالس المناظرات مع أي شخص لديه أدنى أمل في أن يتفوق على الإمام، واحدة من الإجراءات التي مارسها المأمون. ولمّا كان الإمام عَلَيْ يتفوق ويغلب مناظريه من مختلف الأديان والمذاهب في كافّة البحوث كان يذيع صيته بالعلم والحجّة القاطعة في كلّ مكان، وفي مقابل ذلك كان المأمون يأتي بكلّ متكلم من أهل المجادلة إلى مجلس المناظرة مع الإمام لعلّ أحدًا منهم يستطيع أن يغلب الإمام عَلَيْ \* وكما تعلمون فإنّه كلّما كانت تكثر المناظرات وتطول كانت القدرة العلمية للإمام عَلَيْ تزداد وضوحًا وجلاءً. وفي النّهاية يئس المأمون من تأثير هذه الوسيلة. وحاول أن يتآمر لقتل الإمام عَلَيْ \* ما تذكر الروايات، من خلال حاشيته وخدم الخليفة؛ وفي إحدى المرّات وضع الإمام في سجن سرخس (منطقة شمال شرق إيران) لكن هذا لم يكن نتيجته إلا إيمان الجلاوزة والسجّانين أنفسهم بالمقام المعنوي للإمام عَلَيْ \* . وهنا لم يجد المأمون العاجز والغاضب أمامه في النّهاية للإمام غيب الأمام بنفسه من دون أن يُكلّف أيّ أحد بذلك وهذا

<sup>(1)</sup> الشيخ الصدوق، محمد بن علي بن بابويه، عيون أخبار الرضا، تحقيق وتصحيح مهدي اللاجوردي، نشر جهان ـ طهران، الطبعة الأولى، 1420م، ج2، ص 184.

ما قام به فعلًا. ففي شهر صفر من سنة 203 هـ أي بعد سنتين تقريبًا من خروج الإمام علي من المدينة إلى خراسان وبعد سنة ونيف من صدور قرار ولاية العهد قام المأمون بجريمته النكراء الّتي لا تُنسى وهي قتل الإمام علي .



الإمام الجواد سيد الإمام الهادي سيد الإمام العسكريّ سيد

- الإمام الجواد عليه وبنيان الحرية.
- مواجهة الإمامين الهادي والعسكري عَلِينَ السلطة.
  - انتشار التشكيلات الشيعية في العالم.

### الإمام الجواد ييه وبنيان الحرية

إنّ الإمام الجواد عَلَيْ ، وكغيره من المعصومين، هو قدوة وأسوة ونموذ لله النالم المعلى ونموذ لله التصيرة لهذا العبد الصالح لله انقضت بالجهاد ضد الكفر والطّغيان. وقد أضحى في موقع قيادة الأمّة الإسلاميّة في حداثة عمره، وقد جاهد مجاهدة مركّزة ضدّ العدوّ في هذه السّنوات القصيرة، حيث إنّه كان ما زال في مقتبل عمره، في عمر الله والسّه عندما لم يعد أعداء الله يتحمّلون وجوده، فقتلوه بالسم واستُهشد. ومثل الأثمّة الأطهار عليه الدي أضاف كلّ واحد منهم العظيم قد أضاف بعمله إلى الإسلام المليء بالمفاخر، فإنّ هذا الإمام وقد م العظيم قد أضاف بعمله إلى الإسلام المليء بالمفاخر، فإنّ هذا الإمام وقد منا درسًا عظيمًا. وذاك الدّرس العظيم هو أنّه عندما نكون في مواجهة القوى المنافقة والمراثية يجب أن نسعى جهدنا من أجل أن نستنهض وعي النّاس لمواجهة هذه القوى. فلو أنّ العدوّ يظهر عداءه بنحو صريح وعلنيّ ولا يرائي، فإنّ التّعامل معه أسهل. ولكن عندما يكون العدوّ كالمأمون العبّاسي الذي يتظاهر بالقداسة والدّفاع عن الإسلام العدوّ كالمأمون العبّاسي الذي يتظاهر بالقداسة والدّفاع عن الإسلام العدوّ كالمأمون العبّاسي الذي يتظاهر بالقداسة والدّفاع عن الإسلام العدوّ كالمأمون العبّاسي الذي يتظاهر بالقداسة والدّفاع عن الإسلام

فإنّ التعرّف عليه سيكون صعبًا بالنّسبة للنّاس. كان المتسلّطون، في عصرنا هذا، وفي جميع عصور التاريخ، يسعون دائمًا للتوسّل بالحيلة والرّياء والنّفاق عندما يعجزون عن مواجهة النّاس وجهاً لوجه... وقد بذل الإمام علي بن موسى الرضا عَلَيْ والإمام الجواد عَلَيْ ، الهمّة من أجل كشف قتاع التزوير والرّياء هذا، عن وجه المأمون ونجحوا في ذلك.

(1980/10/10)

إنّ هـذا العظيم هو مظهر المقاومة وعلامتها. إنسانٌ عظيمٌ أمضى كلّ عمره القصير بمواجهة ومعارضة السلطة المروّرة والمرائية للخليفة العبّاسي – المأمون – ولم يتراجع خطوة واحدة وتحمّل جميع الظروف الصّعبة وجاهد بكلّ الأساليب الجهاديّة الممكنة. وكان أوّل من أشاد بنيان بحث الحرّية بصورة علنيّة. وكان يُباحث العلماء والدعاة والمدّعين ومختلقي الأعذار في محضر المأمون العبّاسي بشأن أدق القضايا ويستدلّ ويثبت أفضليّته وحقّانية كلامه. إنّ بحث الحرّية هو من تراثنا الإسلاميّ، وقد راج هذا البحث في زمان أئمّة الهدى، وقد تطرّق الإمام الجواد عَلَيْ هذا الإمام الجليل، إليه في زمانه وتعرّض له بصورة صافية ونقيّة.

(1981/05/15)

# مواجهة الإمامين الهادي والعسكري ريي للسلطة

في المواجهة الّتي جرت بين الإمام الهادي عَلَيْ وحكّام زمانه فإنّ الذي انتصر في الظّاهر والباطن هو هذا الإمام عَلَيْ في ففي زمن إمامته حكم ستّة من الخلفاء واحدًا تلو الآخر، وهلكوا جميعًا واحدًا تلو الآخر. وكان آخرهم المعتزّ الّذي قتل الإمام عَلَيْ في ولم يلبث من بعده إلّا قليلًا. وهـ ولاء الخلفاء ماتوا أذلّاء في الغالب، أحدهم قتله ابنه، والآخر على يد ابن أخيه، وبهذه الطّريقة تشتّت العبّاسيّون وانقرضوا، بعكس الشّيعة. فالشّيعة في زمن الإمام الهادي والإمام العسكريّ عَلِيْ ، ورغم ما فيه من عنف وقمع كانوا يزدادون انتشاراً وقوّة يومًا بعد يوم.

لقد عاش الإمام الهادي على المعتصر 20 سنة منها في سامرّاء، حيث كان يعمل ويعيش ويمتلك مزرعة وكانت سامرّاء في الواقع بمثابة معسكر بناه المعتصم لغلمانه الترك المقرّبين له وهؤلاء الترك هم غير الأتراك الدين يعيشون في إيران أو في آذربايجان أو سائر النقاط، والّذين أحضرهم من تركستان وسمرقند، ومن منطقة مانغوليا وآسيا

الشرقية واحتفظ بهم في سامرًاء. وهؤلاء الأتراك، ولحداثة إسلامهم، لم يكونوا يعرفون الأئمّة ولا المؤمنين ولا يفهمون عن الإسلام شيئا. لهـذا صاروا يُضايقون النَّاس وأوجدوا بينهم وبيـن العرب ـ أهالي بغداد ـ النَّزاعات والمشاجرات. وفي مدينة سامـرّاء نفسها، اجتمع عددٌ ملحوظٌ من كبراء الشّيعة في زمن الإمام الهادي عَلَيِّكُم وتمكّن الإمام عَلَيَّكُم من إدارتهم، وإيصال رسالة الإمامة من خلالهم إلى مختلف مناطق العالم الإسلامي. فالرّسائل وهذه الشّبكات الشيعيّة، في قم وخراسان والريّ والمدينة واليمن، وفي المناطق البعيدة، وفي جميع أقطار العالم، هي الّتي استطاعت أن تروّج وتنشر وتزيد من المؤمنين بهذا المذهب، يوما بعد يوم. وقد استطاع الإمام الهادي عَلَيْكُمْ أَن يقوم بكلُّ هذه الأعمال، تحت ظلَّ بريق السِّيوف الحادّة والدمويَّة لأولئك الخلفاء الستَّة ورغمًا عن أنوفهم. ويوجد حديثٌ معروفٌ حول وفاة الإمام الهادي عَلَيَّا إِنَّ ، يُعلم من عباراته تواجد جمع ملحوظ من الشّيعة في سامرّاء، لم يكن الجهاز الحاكم يعرف عنهم شيئًا؛ لأنَّه لـ وكان يعلم بهم لـ كان قضى عليهم عن بكرة أبيهم. لكنّ هذه الجماعة، ولأنّها استطاعت أن توجد شبكة قويّة، فإنّ الجهاز الحاكم لم يتمكّن من الوصول إليها.

إنّ يومًا من جهاد هؤلاء العظماء - الأئمّة عَلَيْ عَلَيْ ب يؤثّر بمقدار سنوات. ويـومُ واحدُ من حياتهم المباركة يساوي سنوات من حياة جماعة تعمل ليل نهـار علـى مستوى التّأثير فـي المجتمع. هؤلاء العظماء قـد حفظوا الدّين بهذه الطّريقـة، وإلّا فإنّ دينًا يقع على رأسه المعتـزّ والمتوكّل والمعتصم، والمأمـون، ويكون علماؤه رجالٌ كيحيى بن أكثـم ـ الذي رغم أنّه كان عالم

السلاط، فقد كان من الفسّاق والفحّار المتجاهرين من الدّرجة الأولى ـ لا ينبغي أساسًا أن يبقى؛ ولكان ينبغي والحال هذا، أن يُجتثّ من جذوره وينتهي كلِّ شيء. فجهاد الأئمّة عِينَا وسعيهم لم يحفظ التشيّع فحسب، بل القرآن والإسلام والمعارف الدينيّة؛ وهذه هي خاصّية العباد الخالصين والمخلصين وأولياء الله. فلولم يكن للإسلام أمثال هؤلاء من أولى العزم، لما استطاع أن يعود غضًا طريًّا ويوجد هذه الصّحوة الإسلاميّة بعد 1230 سنة؛ بل كان ينبغي أن يزول شيئًا فشيئًا. فلو لم يكن للإسلام، هؤلاء الَّذين جـذّروا هذه المعارف العظيمة بعد النبيّ علي في الأذهان على مرّ التاريخ الإنسانيّ والإسلامي، لكان ينبغي أن يزول من الوجود وينتهي كلّ شيء، ولا يبقى منه أيّ شيء. ولو بقى، فلم يكن ليبقى من معارفه شيءٌ، كالمسيحية واليهودية، اللتين لم يبق من معارفهم الأساس أيّ شيء تقريبًا. فأن يبقى القرآن سالمًا والحديث النبويّ وكلّ هذه الأحكام والمعارف الإسلاميّة، وذلك بعد أكثر من 1000 سنة، وأن تتمكّن من أن تبرز في قمّة المعارف الإنسانيّة، فهذا ليس بالأمر الطبيعيّ، بل كان هناك عملَ غير طبيعيّ يؤدَّى من خلال الجهاد. وبالتأكيد، كان على طريق هذا العمل الكبير الضرب والسجن والقتل وكلُّ هذه لم تكن بالنسبة لهؤلاء العظماء شيئًا.

يوجد حديث حول طفولة الإمام الهادي عَلَيْ ، عندما أحضر المعتصم الإمام الجواد عَلَيْ من المدينة إلى بغداد، في العام 218 هجريّة، أي قبل شهادت بسنتين؛ وبقي الإمام الهادي عَلَيْ حينها مع أهله في المدينة، حيث كان له من العمر وقتها ست سنوات. وبعد أن أُحضر الإمام الجواد عَلَيْ إلى بغداد سأل المعتصم عن أسرته وأهله، وعندما

سمع أنّ ابنه البكر عليّ بن محمّد ابن ست سنوات، قال إنّه خطرٌ ويجب أن نَفكُ ربحلُ له. وقد أمر المعتصم رجلًا من أقاربه أن يذهب من بغداد إلى المدينة، وأن يجد فيها من هو عدو لأهل البيت، فيودع عنده هذا الطفل ليكون معلَّمًا له ويربّيه ليصبح عدوًّا لأسرته ومنسجمًا مع الجهاز الحاكم. فجاء هـذا الشَّخص من بغداد إلى المدينة، واختـار أحد علمائها المدعوِّ الجنيدي الَّذي كان من أشدُّ المخالفين والمعاندين لأهل البيت - وكان في المدينة عددٌ من أمثال هؤلاء العلماء لينهض بهذا العمل، وقال له: إنّن مأمورٌ أن أجعلك مربّيًا ومؤدِّبًا لهذا الطفل، ولا ينبغي أن تسمح لأيّ شخص بالتواصل معه أو الارتباط به، وأريدك أن تُربّيه بهذه الطّريقة وبهذا الشكل. وقد سجّل التاريخ اسم هذا الشّخص الجنيدي. وكان الإمام الهادي عَلَيْ - كما ذكرت - بعمر ست سنوات في ذلك الوقت، وكان الأمر أمر الحكومة، فمن الَّذي يستطيع أن يعترض على مثل هذا الأمر؟! وبعد مدّة جاء أحد المقرّبين من الجهاز الحاكم ليطلع على الجنيدي، ويسأل عن أحوال ذلك الطفل الَّذي أودعه إيَّاه. فقال الجنيدي: أيّ طفل هـذا، أهذا هو الطفل؟، إنّني أبيّن لـه مسألةً في الأدب، فيُبيّن لي أبوابًا من الأدب، حيث أتعلّم منه! فأين درس هذا الطفل وتعلُّم؟! وأطلب منه أحيانًا عندما يدخل إلى الحجرة أن يقرأ سورةً من القرآن، وعندما يدخل (وهو يريد أذيّته) يسأل أيّ سورة أقرأ، فأقول له: اقرأ سورة كبيرة، كسورة آل عمران مشلاً ، فيقرأها عليّ ويبيّن لي مواضع الإشكال في قراءتها. إنَّهـم علماءٌ وحفَّاظً للقرآن، وعلماء بالتأويل والتفسير، أيّ طفل هذا؟!. وقد استمرّ ارتباط هذا الطّفل - الّذي كان في الظّاهر طفلًا، ولكنّه وليّ الله، ﴿وَءَانَيْنُهُ ٱلْحُكُمُ صَبِيتًا ﴾(١)-بهذا الأستاذ لمدّة، إلى أن أصبح هذا الأستاذ من الشّيعة المخلصين لأهل البيت(٤).

لقد كان النّصر حليفهم في جميع الميادين، وهزموهم جميعًا في كلّ المواضع. فدعبل الّذي كان معارضًا لكلّ الخلفاء العبّاسيين، وذمّ أباءهم في أشعاره، وترك لكلّ واحد منهم سجلاً في التاريخ، كان له عدّة أبيات حول المعتصم، يقول فيها إنّناً قرأنا في الكتب أنّ بني العبّاس هم سبعة خلفاء، والآن يقولون لنا ثمانية؛ فمن هو الثّامن؟ وأراد أن يُشبّههم بأصحاب الكهف الّذي كان كلبهم ثامنهم، ثمّ يقول بعدها: فأين أنت من ذاك الكلب؟ فذاك الكلب لم يرتكب أيّ معصية أو ذنب بين يديّ الله، وأنت مليءٌ بالذنوب والمعاصي: ملوك بني العباسُ في الكتبِ سبعةٌ ولم تأتنا عن ثامن لهم كُتبُ، كذلك أهل الكهف في الكهف سبعة خيارٌ إذا عُدُّوا وثامنهم كلبّ، وإني لأُعلي كلبَهم عنك رفعةً لأنّك دو ذنب وليس له ذنبُ.

وقد أحضروا الإمام من المدينة إلى سامرّاء ليكون تحت مراقبتهم، ولكنّهم وجدوا أنّه ما من فائدة. فلو اطّلعتم على حالات هؤلاء الأئمّة الثّلاثة في المناقب (3) وغيرها لالتفتّم إلى أنّ شبكة العلاقات الشيعيّة في زمان هؤلاء الثلاثة كانت أكثر منها في زمن الإمام الباقر والإمام الصادق عُرِينَ هذا من أقصى نقاط الصادق عُرِينَ هذا من أقصى نقاط الصادق عُرِينَ هذا من أقصى نقاط الصادق المناقب والرّسائل من أقصى نقاط

<sup>(1)</sup> سورة مريم، الآية 12.

<sup>(2)</sup> كلستان سعدي.

<sup>(3)</sup> مناقب آل ابي طالب، ج 4، ص 447 - 337.

العالم وكذلك الأموال والمسائل، في حين أنّهم كانوا يعيشون ضمن نطاق ضيّق. وقد أضحى الإمام الهادي عَلَيَّ لِإِنْ في سامرّاء محبوبًا من قبَل النّاس وكان الجميع يحترمونه، ولم يكن يتعرّض لأيّ إهانة. ثمّ فيما بعد وعند وفاته انقلب حال المدينة كلّها، وهذا الأمر تكرّر مع الإمام العسكريّ عُلِيَّتُكِيرٌ ؛ وهناك أدرك الحكّام وجود سرٍّ ما، وكان عليهم أن يشخّصوه ويتعاملوا معه. فالتفتوا إلى قضيّة القدسيّة. وهنا نجد المتوكّل يحضر الإمام عَلَيِّكِر إلى مجلسه، الَّذي هو مجلس خمر وسكر، لكي ينتشر الخبر في كلِّ مكان، أنَّ عليًّا بن محمد كان نديمًا للمتوكِّل وقد جالسه في مجلس الخمر واللهو! فانظروا أنتم أيّ تأثير تركه هذا الخبر. لقد نظر الإمام عَلَيْ إلى القضيّة من زاوية الإنسان المجاهد ووقف مقابل هذه المؤامرة. فذهب الإمام عَلَيِّكُمْ إلى بلاط المتوكَّل، واستطاع أن يُبدُّل مجلس سكره إلى مجلس عابق بالمعنويّات. فبذكر الحقائق وإنشاد تلك الأشعار الشامتة هزم المتوكّل، بحيث أنّ هذا المتوكّل وبمجرّد أن انتهى الإمام من كلماته، نهض من مكانه وأحضر للإمام الغالية (عطر مركب من المسك والعنبر) وشيّعه بكلّ أدب واحترام. فقال له الإمام: هل تتصوّر أنّك إذا جلست هنا، فإنَّك ستهرب من قبضة الموت؟! وهكذا بيِّن للمتوكَّل كلُّ ما يجرى عند الموت وما بعده، حتّى أكل الديدان له. فاستطاع الإمام أن يُبدّل المجلس تبديلًا تامًّا، ويقلبه رأسًا على عقب، وأن يخرج من البلاط(1).

<sup>(1)</sup> راجع: بحار الأنوار، ج50، ص211.

غُلْب الرجال فما أغنتهم القُللُ وأودعوا حضراً يابئس ما نزلوا أين الأسرة والتيجان والحلل من دونها تُضرِبُ الأستارُ والكللُ تلك الوجوه عليها الدود يقتتلُ فأصبحوا بعد طول الأكل قد أكلوا ففارقوا الدور والأهلين وارتحلوا فخلفوها على الأعداء وانتقلوا وساكنوها إلى الأجداث قد رحلوا أين الحماة وأين الخيل والخول لمًا أتتك سهامُ الموت تنتقلُ أين الجيوش التي تُحمى بها الدولُ عنك المنية إن وافي بها الأجل من روحه بحبال الموت تتصل

باتوا على قللِ الأجبال تحرسُهم واستنزلوا بعد عزّ من معاقلهم ناداهم صارخٌ من بعد ما قُبروا أين الوجوه الّتي كانتْ منعّمة فأفصحَ القبر حين ساءلهم قد طالما أكلوا دهراً وما شربوا وطالما عمّروا دوراً لتُحصنهم وطالما كنزوا الأموال وادخروا أضحت منازلُهم قضراً معطّلة سل الخليضة إذ وافت منيته أين الرماة أما تُحمى بأسهمهم أين الكماة أما حاموا أما اغتضبوا هيهات ما نفعوا شيئاً وما دفعوا فكيف يرجو دوام العيش متصلاً

هـنه المواجهة الّتي ابتدأها الخليفة المتسلّط والمتعجرف، في قبال شابً لا دفاع له ويبدو في الظاهر هو الأضعف، قـد تحوّلت إلى حرب نفسيّة لم يكن فيها الحربة والسيف. فلو كنّا نحن هناك لما استطعنا أن نفعل ما فعله الإمام عَلَيْتُلا أن الإمام عَلَيْتُلا هو الّدي استطاع أن يُشخّص هذه الوضعيّة ويتحدّث بطريقة لا تُغضب الخليفة. كان مـن الممكن مثلًا أن ينتفض الإمام عَلَيْتَلا فجأةً ويرمي بكلّ كؤوس الشّراب أرضًا، ولكن لم

يكن هذا ليكون ردّة فعل جيّدة وما كان ليؤتي ثماره، لكنّ الإمام عَلَيْتُللاً تصرّف بطريقة أخرى. وهذا البعد في القضيّة مهمٌّ جداً.

يجب عليكم أن تلتفتوا إلى هذه النقطة في حياة الأئمّة وهي أنّ هؤلاء العظماء كانوا دومًا في حالة جهاد، جهادٌ روحه سياسيّة؛ وذلك لأنّ من يجلس على مسند الحكم، كان يدّعي الدّين، وكان يراعي ظواهر الدّين، حتّى أنّه كان يتقبّل في بعض الأوقات، رأى الإمام الدينيّ. كتلك المسائل التي كنتم قد سمعتموها عن حياة المأمون حيث كان يقبل رأى الإمام عَلَيْ الله علنًا، فلم يكن يأبي أبدًا أن يقبل الرأى الفقهيّ أحيانًا. فالشيء الّذي كان يؤدّي إلى وجود مثل هذه المواجهة والمعارضة ضدّ أهل البيت هو أنّ أهل البيت كانوا يعدّون أنفسهم الأئمّـة، وكانوا يقولون نحن أئمَّـةُ، وفي الأساس إنّ هذا كان يُعدّ أكبر مواجهة للحكّام. لأنّ الّذي صار حاكمًا، وكان يُعدّ نفسه إمامًا للنّاس، كان يرى الشّواهد والقرائن المطلوبة في الإمام موجودة فيهم عَلَي الله ، وليست موجودة فيه ، وكان يعتبر هذا الإمام خطراً على حكومته لأنّه ليس إلّا مدّع. وقد كان الحكّام يُحاربون بمثل هذه الرّوحيّة العدائيّة، وكان الأئمّة عِلَيْكِير يقفون كالطّود الشامخ. من البديهيّ في مثل هذه المواجهة أن يكون للمعارف والأحكام الفقهيّة والأخلاق، الَّتى كان الأئمَّة يروَّجون لها مكانها الطبيعيّ. وكانت تربية المزيد من التلامذة والأتباع وتوسعة الروابط الشيعية تزداد يوماً بعد يوم. وهدا ما حفظ الشّيعة. فانظروا أنتم إلى مرام تعمل ضدّه الحكومات لمدّة 250 سنة، فهل ينبغي أن يبقى منه شيء؟! بل يجب أن يزول بالكامل، ولكن أنتم ترون الآن حال الدنيا، وإلى أين وصل الشَّيعة. ينبغي أن نُلاحظ هذه النقطة جيّدًا في الأشعار الّتي أنشدت في الإمام الصادق والإمام الهادي والإمام العسكري عليه . لقد جاهدوا وقدّموا أنفسهم في هذا الجهاد. هذا الطّريق الّذي استمرّ نحوهدف محدّد. فأحيانًا يرجع أحدهم، وأحيانًا يذهب أحدهم من هذه الجهة، (اختلفت فأحيانًا يرجع أحدهم، وأحيانًا يذهب أحدهم من هذه الجهة، (اختلفت أساليبهم في التحرّك) إلا أنّ الهدف واحد. إنّ هؤلاء العظماء حقّقوا نجاحاً أكبر من الإمام الحسين عليه ، الّذي وضع هذا الأساس؛ لأنّه بعد شهادة الإمام الحسين عليه ، «ارتد النّاس بعد الحسين عليه إلا ثلاثة» (أ). لكن في زمن الإمام الهادي عليه عندما تنظرون، فإنّ كلّ العالم الإسلامي كان قد صار في قبضة الأئمة عليه . حتّى أنّ العبّاسيين وقفوا عاجزين ولم يعرفوا ماذا يفعلون، فلذلك أقبلوا على الشّيعة.

كان أحد الخلفاء العبّاسيين قد كتب رسالةً أمر فيها بذكر أهل البيت في الخُطب والقول بأنّ الحقّ مع أهل البيت. وقد وُتّقت هذه الرّسالة في التاريخ. كُتب أنّ وزير البلاط أسرع يعدو إلى الخليفة وقال: «ماذا تفعل؟!» فلم يجرؤ أن يقول أنّ الحقّ ليس مع أهل البيت! لكنّه قال: «اليوم هناك من ثار في جبال طبرستان وأماكن أخرى تحت شعار أهل البيت، فلو أنّ كلامك هذا يُنشر في كلّ الأماكن، فإنّهم سيجيّشون الجيوش ويأتون إليك للتخلّص منك». فرأى الخليفة أنّ ذلك الوزير يقول حقّاً، فقال: «لا تذيعوا الرّسالة»، أي إنّهم كانوا يخافون على حكومتهم. هذا وإن كان لديهم الاعتقاد، ولكنّ حبّ الحكومة والدنيا والملك منعهم من أن يؤمنوا.

(2001/09/21)

بحار الأنوار، ج46، ص 144.

#### انتشار التشكيلات الشيعية في العالم

إنّ ما يُقال من أنّ هؤلاء العظماء كانوا في غربة تامة هو هكذا في الواقع؛ فقد كانوا بعيدين عن المدينة، وبعيدين عن أهلهم، وبعيدين عن بيئتهم الّتي ألفوها. ولكن إلى جانب ذلك، يوجد بشأن هؤلاء الأئمّة الثلاثة - من الإمام الجواد وحتى الإمام العسكرى - نقطة أخرى وهي أنّه كلّما اتَّجهنا إلى نهاية إمامة الإمام العسكري عَلِيَّكُم ، فإنَّ هذه الغربة تزداد. إنّ دائرة نفوذ الأئمّة وسعة دائرة الشّيعة في زمان هؤلاء الأئمّة الثلاثة إذا ما قورنت بزمان الإمام الصادق والإمام الباقر عُلِيَّكُلارٌ ، نجد أنَّها ازدادت عشرة أضعاف عمّا كانت عليه، وهذا شيءٌ عجيب. ولعلّ السّبب في أنّهم قد وُضعوا تحت هذه الضّغوط والتّضييق، هو هذا الموضوع. فبعد توجّه الإمام الرّضا عُلِيَّتُكُمْ إلى طرف إيران، ومجيئه إلى خراسان فإنّ من الأمور التي حدثت هو هذا الأمر. ولعلُّ هذا الأمر كان في أصل حسابات الإمام الثامن عَلاِيَّة وقبله كان الشّيعة منتشرين في كلّ الأماكن، لكنّهم لم يكونوا على اتصال ببعضهم البعض، وكانوا آيسين، وليس لديهم أيّ تطلّع نحو المستقبل، أو رجاء أو تفاؤل. وكانت سلطة حكومة الخلفاء في كلّ الأماكن؛ وكان قبل المأمون، هارون مع قدرته الفرعونية. وعندما جاء الإمام عَلَيْتُ لِرُوْ إلى طرف خراسان وعبر هدا المسير ظهرت شخصيّة أمام النّاس هي تجل للعلم والعظمة والصدق والنورانية؛ وما كان النّاس قد شاهدوا مثل هـذه الشّخصيّـة من قبل. فكم كان عدد الشّيعة الّذيـن كان بإمكانهم قبل هذا أن يمرّوا من خراسان إلى المدينة ليروا الإمام الصادق عَلَيَّ للرُّ ؟ لكن الجميع شاهدوا الإمام عن قرب في هذا المسير الطويل، ولقد كان شيئًا

عجيبًا مدهشًا، وكأنّ المرء ينظر إلى النّبيّ في فتلك الهيبة والعظمة المعنوية والعزّة والأخلاق والتّقوى والنّورانيّة والعلم الوسيع أحدثت هزّة، فمهما سُئل وأيّ شيء طُلب منه كان الأمر بيده، وهو الشيء الّذي ما كان النّاس ليروه من قبل.

وصل الإمام الرّضا عَلَيْكُو إلى خراسان ومرو، وكانت مروهي مركز تركمانستان الحالية. وبعد سنة أو سنتين، استشهد الإمام عَلَيْكُو وفُجع النّاس. فقد جعل مجيء الإمام عَلَيْكُو – وهو المُظهر لتجلّيات أشياء النّاس وقد جعل مجيء الإمام عَلَيْكُو – وهو المُظهر لتجلّيات أشياء لم يسمع بها النّاس ولم يروها من قبل – وكذلك شهادته – الّتي أدّت إلى فاجعة كبيرة – فقد جعل أجواء هذه المناطق أجواء شيعيّة؛ وهذا لا يعني أنّ الجميع أصبحوا شيعة، لكنّهم أصبحوا محبّين لأهل البيت. ففي هذا الجوّ انكبّ الشّيعة على العمل. فأنتم ترون كيف أنّ إقامة الأشعريين في قم تظهر فجأة، فلماذا جاؤوا؟ فالأشعريون عربُ، وقد نهضوا وجاؤوا إلى قم وبسط وا فسطاط الحديث والمعارف الإسلاميّة في هذه المدينة وأسّسوا مركزاً فيها. وكذلك نجد في الريّ من هم أمثال الكليني(1). فشخصٌ مثل الكليني، لا يترعرع إلّا في بيئة شيعيّة وبيئة اعتقادية، حتّى يصبح هذا الشاب الكلينيّ بتلك الخصوصيّات. وفيما بعد أيضًا، عندما استمرّت هذه

<sup>(1)</sup> أبو جعف محمد بن يعقوب الكليني الرازي، المعروف بدالكليني، صاحب الكتاب جليل القدر «الكافي»، عاش في النصف الثاني من القرن الثالث والنصف الأول من القرن الرابع الهجري، وتوفي في شهر شعبان من سنة 329.

الحركة، أنتم ترون الشيخ الصدوق(1) كيف أنّه يسافر إلى هرات وخراسان وأماكن أخرى ويبدأ بجمع أحاديث الشّيعة، فهذا أمرٌ مهـمٌّ جدًّا. فماذا يفعل محدّثو الشّيعة في خراسان؟ وماذا يفعلون في سمرقند؟ من يوجد في سمرقند؟ إنّه الشيخ العيّاشي السمرقندي<sup>(2)</sup>، هو الّذي قيل بشأنه: «في داره الَّتِي كانت مرتعا للشيعة وأهل العلم»، كما ورد في كلمات الشيخ الكشِّي<sup>(3)</sup>. والكشِّي نفسه سمرقنديّ. لهذا فإنّ حركة الإمام الرضا عُلابَيّ إلا وفيما بعد شهادته مظلومًا، هي التي جعلت مثل هذه الأجواء لصالح الأئمّة عَلَيْتَكِيرُ ؛ وقد نهض الأئمّة للاستفادة من هذا الأمر. فالرّسائل والزيارات المتبادلة التي كانت تجرى لم تكن تحدث بطريقة عاديّة، بل كانت كلّها تجرى في الخفاء، وإلَّا فلو كانت علنيَّةً لكانوا قبضوا على أصحابها وقطَّعوا أيديهم وأرجلهم. فهل على سبيل المثال، كان ممكنًا في ظلَّ ذاك العنف والقمع الَّـذي مارسه المتوكّل، ومنع فيه زيارة كربـلاء، أن تصل أسئلة النّاس إلى الإمام عَلِيتَ ﴿ بسهولة، ثم ترجع إليهم الإجابات؟ أو أن تُرسل الحقوق الشّرعيّـة إلى الإمام عَلَيَّ إِنْ ، ثمّ يصلهم منه الإيصالات؟ فكلُّ هذا دليلً على وجود شبكة إعلاميّة وتعليميّة عظيمة لهؤلاء الأئمّة العظماء الثلاثة.

<sup>(1)</sup> أبو جعف ر محمد بن علي بن بابويه القمي المعروف ب «الشيخ الصدوق»، من جملة فقهاء وعلماء الشّيعة في القرن الرابع للهجرة. وُلد في السنة 306 للهجرة في مدينة قم. من جملة آثاره الكتاب النفيس «مـن لا يحضره الفقيه» الذي هو الكتاب الثاني من الكتب الشيعية الأربعة. غادر هذا الفقيه الرفيع الشأن الدنيا في العام 381 للهجرة في مدينة الري.

<sup>(2)</sup> محمـ د بـن مسعود العياشي السمرقندي، يُعتبر من جملة علمـاء ومفسّري الشّيعة المشهورين لأواخر القرن الثالث وأوائل القرن الرابع للهجرة.

<sup>(3)</sup> محمد بن عمرو بن عبد العزيز المشهور ب «الشيخ الكشي»، وكنتيه «أبو عمرو»، من الوجوه الّتي سطعت في أواسط النصف الأول من القرن الرابع للهجرة وهو من العلماء المعروفين وأستاذ في علم الرجال والأخبار ومن محدّثي الشّيعة.

لقد حدث مثل هذا الأمر ما بعد الإمام الرضا عَلَيْتُلار وإلى زمن شهادة الإمام العسكري عَلَيتُلل فقد استطاع الإمام الهادي والإمام العسكري عَلَيْ في مدينة سامرًاء تلك، التي كانت في الواقع بمثابة معسكر كبير ـ لم تكن في ذلك الكبر، بل عاصمةً حديثة البناء سرورٌ لكلُّ من رأى (سُرٌ من رأى) حيث يجتمع فيها الرؤساء والأعيان ورجال الحكومـة وبعض النَّاس العادييـن الَّذين يؤمِّنون الحوائـج اليوميَّة ـ لقد استطاعًا أن يُنظِّما كلُّ هذه الروابط بين جميع أقطار العالم الإسلاميّ. فعندما ننظر إلى أبعاد حياة الأئمّة نفهم ماذا كانوا يفعلون. لهذا، لم تنحصر القضيّة في تلك الفتاوي الّتي كانوا يُجيبون بها على أسئلة النَّاس حول الصّلاة والصّوم والطّهارة والنَّجاسة. بل كانوا ينطلقون من موقعيّة الإمام بذلك المعنى الإسلاميّ الخاصّ ويتحدّثون وفقه مع النَّاس. وبرأيي يمكن الالتفات إلى هذا البعد إلى جانب غيره من الأبعاد. أنتم ترون أنّهم عندما أحضروا الإمام الهادي عَلَيَّ إلى من المدينة إلى سامرّاء، وقتلوه في سنّ الشباب عن عمر يناهز 42 سنة، أو عندما يقتلون الإمام العسكريّ في سنّ الـ 28 سنة، فكلّ ذلك دليل على هذه الحركة العظيمة للأئمّة والشّيعة وأصحابهم الكبار، عبر التاريخ. ومع أنّ جهاز الحكم كان نظامًا بوليسيًّا ويعمل بشدّة، فقد استطاع الأئمّة في مثل هذا الوضع أن يُحقّقوا مثل هذه النجاحات. مقصودنا أنّه ينبغي مشاهدة هذه العزّة والعظمة إلى جانب تلك الغربة.

(2003/05/10)

لا يوجد أيّ زمان شهدت فيه روابط الشّيعة وانتشار تشكيلاتهم في كلّ أرجاء العالم الإسلاميّ ما شهدته في زمن حضرة الإمام الجواد والإمام الهاديّ والإمام العسكريّ عَلَيْ في والإمام الهادي عَلَيْ في والإمام العسكريّ عَلَيْ في التصص التي تُنقل عن الإمام الهادي عَلَيْ في والإمام العسكريّ عَلَيْ في الله عندما كان يُحضر له المال والإمام يُحدّد ماذا ينبغي أن يُفعل به ـ دليلٌ على هذا الأمر. أي إنّه بالرغم من الإقامة الجبريّة لهذين الإمامين الجليلين في سامرّاء، وقبلهما الإمام الجواد عَليَ في بنحو ما، والإمام الرضا عَليَ في بنحو آخر، فإنّ الارتباط والتواصل مع النّاس كان يتسع على هذه الشاكلة. وهده الروابط والتواصل كانت موجودة قبل زمن الإمام الرضا عَليَ في لكن غاية الأمر أنّ مجيء الإمام إلى خراسان كان له تأثيرٌ كبيرٌ جدًّا في هذه القضيّة.

#### (2005/08/09)

إنّ أئمّتنا وطيلة الـ 250 سنة للإمامة ـ أي منذ رحيل نبيّ الإسلام المكرّم في وإلى زمن وفاة الإمام العسكري ـ قد لاقوا الكثير من التعذيب والقتل والظّلم، وحريُّ بنا أن نبكيهم، إنّ مظلوميّتهم تستحضر القلوب والعواطف، لكنّ هؤلاء المظلومين قد انتصروا سواءً في مقطع من الزمّان أو في كلّ هذا الزّمان وطوله.

(2004/08/20)



# الإمام المهدي

- عاية حركة إنسان بعمر 250 سنة.
  - خصائص المجتمع المهدوي.

#### غاية حركة إنسان بعمر 250 سنة

## الشّيعة وعقيدة المهدويّة

إنّ أصل المهدوية هو محلّ اتفاق جميع المسلمين. وفي عقائد الأديان الأخرى، يوجد أيضًا انتظار المنجي في نهاية الزّمان. فقد فهموا هذا المطلب أيضًا بنحو صحيح في بُعد من أبعاد القضيّة، ولكن في البُعد الأساس المتعلّق بتحديد ومعرفة الشّغص المنجي، ابتُلوا بنقص المعرفة. والشّيعة يعرفون المنجي بالاسم والعلامة والخصائص وتاريخ الولادة، من خلال الأخبار المسلّمة والقطعيّة عندهم.

(2005/09/20)

إنّ خصوصية اعتقادنا نحن الشّيعة هي أنّنا قد بدّلنا هذه الحقيقة في مذهب التّشيّع من حالة الأُمنية والأمر الذهنيّ المحض، إلى حالة واقعيّة موجودة. الحقيقة هي أنّ الشّيعة عندما ينتظرون المهديّ الموعود فإنّه م ينتظرون اليد المنجية تلك، ولا يغرقون في عالم العقليّات بل يبحثون عن الواقعيّة وهي موجودة. وحجّة الله حيُّ بين النّاس وموجودٌ ويعيش فيما بينهم ويرى النّاس وهو معهم، ويشعر

بآلامهم وأسقامهم. وأصحاب السّعادة والاستعداد يزورونه في بعض الأحيان بصورة خفيّة. إنّه موجودٌ، هو إنسانٌ واقعيّ مشخّص باسم معيّن، له أبُ وأمّ محدّدان وهو بين النّاس ويعيش معهم. هذه هي خصوصيّة عقيدتنا نحن الشّيعة.

أولتك الذين لا يقبلون هذه العقيدة من المذاهب الأخرى، لم يتمكّنوا في أيّ وقت من إقامة أيّ دليل يقبل به العقل لردّ هذه الفكرة وهذه الحقيقة. فجميع الأدلّة الواضحة والراسخة، الّتي يُصدقها الكثير من أهل السنة أيضًا، تحكي بصورة قاطعة ويقينيّة عن وجود هذا الإنسان العظيم، فهو حجّة الله، وهو الحقيقة الواضحة والسّاطعة – بتلك الخصائص الّتي نعرفها، أنا وأنتم – وأنتم تشاهدون هذه الأمور في العديد من المصادر غير الشيعيّة.

فتاريخ ولادة الابن المبارك والمطهّر للإمام الحسن العسكريّ عليه الصلاة والسّلام معروفٌ، وكذلك والداه وأصحابه ومعجزاته، وقد منحه الله عمرًا طويلًا، وما زال. وهو تجسيدٌ لتلك الأمنية الكبرى، لجميع أمم العالم، وقبائله وأديانه وأعراقه عبر جميع العصور. هذه هي خصوصيّة مذهب الشّيعة بشأن هذه القضيّة المهمّة.

(2008/08/17)

## هناك نكاتٌ بشأن الاعتقاد بالمهدويّة أُشير إليها بالإجمال:

الأولى هي أنّ الوجود المقدّس لحضرة بقيّة الله أرواحنا فداه، هو عبارة عن استمرار النبوّات والدّعوات الإلهيّة منذ بداية التّاريخ وإلى يومنا

هذا، أي كما تقرؤون في دعاء النّدبة من: «فبعض أسكنته جنتك»(أ) الّذي هـو آدم، وإلـى: «أن انتهيت بالأمر»، أي الوصـول إلى خاتم الأنبياء ومـن بعدها قضية الوصية وأهل بيت هذا النبيّ العظيم إلى أن يصل الأمر إلى إمـام الزمان، فالجميع عبارة عـن سلسلة متّصلـة ومرتبطة ببعضها في تاريخ البشريّة. وهذا بمعنـى أنّ تلك الحركة العظيمـة للنبوّات وتلك الدعـوات الإلهيّـة بواسطـة الرّسل، لـم تتوقّف في أيّ مقطع من الزمان. فالبشريّـة تحتاج إلـى الأنبياء والدّعوات الإلهيّة، والدُعـاة الإلهيّين، وهذا الاحتياج باق إلى يومنا هـذا، وكلّما مرّ الزمان فإنّ البشريُصبحون أقرب إلى تعاليم الأنبياء.

لقد أدرك المجتمع البشريّ اليوم من خلال التقدّم الفكريّ والمدنيّة والمعرفة، الكثير من تعاليم الأنبياء – والّتي لم تكن قابلة للإدراك من قبل البشر قبل عشرات القرون من هذا – فقضيّة العدالة هذه، وقضيّة الحريّة، وكرامة الإنسان، وهذه الألفاظ الرائجة في العالم اليوم، هي كلماتُ الأنبياء. في ذلك الزّمن، لم يُدرك عامّة النّاس والرأي العام هذه المفاهيم. وبعد مجيء الأنبياء وانتشار دعوتهم، غُرست هذه الأفكار في أذهان النّاس وفي فطرتهم وفي قلوبهم جيلًا بعد جيل. فالدّعاة الإلهيّون لم تنقطع سلالتهم اليوم، والوجود المقدّس لبقيّة الله الأعظم أرواحنا فداه، هو استمرار سلالة الدّعاة الإلهيّين حيث تقرؤون في زيارة آل ياسين: «السّلام عليك يا داعي الله وربّانيّ

<sup>(1)</sup> بحار الأنوار، ج99، ص105.

آياته (1). أي إنّكم اليوم ترون تجسيدًا، لدعوة إبراهيم ودعوة موسى، ودعوة عيسى، ودعوة جميع الأنبياء والمصلحين الإلهيين ودعوة النبيّ الخاتم في وجود حضرة بقيّة الله. فهذا الإنسان العظيم هو وارثهم جميعًا، وبيده دعوتهم ورايتهم جميعًا، وهو يدعو البشريّة ويعرض عليها تلك المعارف الّتي جاء بها الأنبياء عبر الزمان الممتدّ. هذه هي نقطة مهمّة.

#### المعنى الحقيقي لانتظار الفرج

النقطة الثانية في باب المهدويّة: هي انتظار الفرج. فانتظار الفرج مفهومٌ واسعٌ جدًّا. وأحد أنواعه هو انتظار الفرج النهائيّ؛ أي إنّ النّاس عندما يرون طواغيت العالم مشغولين بالنّهب والسّلب والإفساد والاعتداء على حقوق النّاس، لا ينبغي أن يتخيّلوا أنّ مصير العالم هو هذا. لا ينبغي أن يُتصوّر أنّه في نهاية المطاف لا بدّ ولا مناص من القبول بهذا الوضع والإذعان له، بل ينبغي أن يُعلم أنّ هذا الوضع هو وضعٌ عابر - «للباطل جولة» (2) وأمّا ما هو مرتبطٌ بهذا العالم وطبيعته فهو عبارة عن استقرار حكومة العدل وهو سوف يأتي. إنّ انتظار الفرج والفتح في نهاية العصر الندي نحن فيه، حيث تُعاني البشريّة من الظلم والعذابات هو مصداقً لانتظار الفرج، ولكن لانتظار الفرج مصاديق أخرى أيضًا.

<sup>(1)</sup> الاحتجاج، ج2، ص493.

<sup>(2)</sup> الآمدي، تصنيف غرر الحكم ودرر الكلم، ص 71.

فعندما يُقال لنا انتظار الفرج، فلا يعني انتظار الفرج النهائيّ، بل يعني أنّ كلّ طريق مسدود قابلُ للفتح. الفرج يعني هذا، الفرج يعني الشقّ والفتح. فالمسلم يتعلّم من خلال درس انتظار الفرج أنّه لا يوجد طريق مسدود في حياة البشر ممّا لا يمكن أن يُفتح، وأنّه لا يجب عليه أن ييأس ويُحبط ويجلس ساكنًا ويقول لا يمكن أن نفعل شيئًا؛ كلا، فعندما يظهر في نهاية مطاف حياة البشر ومقابل كلّ هذه الحركات الظّالمة والجائرة، عندما تظهر شمس الفرح، فهذا يعني أنّه في كلّ هذه العقبات والسدود الموجودة في الحياة الآن، هناك فرجُ متوقع ومحلّ انتظار. هذا هو درس الأمل لكلّ البشريّة. وهذا هو درس الانتظار الواقعيّ لجميع النّاس.

لهذا، عُدّ انتظار الفرج من أفضل الأعمال، ويُعلم من ذلك أنّ الانتظار هـو عملٌ لا بطالةً. فلا ينبغي الاشتباه والتصوّر أنّ الانتظار يعني أن نضع يداً فوق يد ونبقى منتظرين حتّى يحدث أمرٌ ما. الانتظار عملٌ وتهيّوٌ وباعثُ على الاندفاع والحماس في القلب والباطن، وهو نشاطً وتحرّك وتجدّدُ في كلّ المجالات. وهذا هو في الواقع تفسير هذه الآيات القرآنية الكريمة ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَ عَلَى اللَّذِينَ اللَّه تُضْعِفُواْ فِ الأَرْضِ وَنَجُعَلَهُمُ أَيْمَةُ مِنْ وَلَيْ اللَّه عَلَى اللَّه وَاللَّه عَلَى اللَّه اللَّه عَلَى الللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللّه عَلَى الللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى الللّه عَلَى اللّه ع

<sup>(1)</sup> سورة القصص، الآية 5.

<sup>(2)</sup> سورة الأعراف، الآية 128.

لهذا ينبغي انتظار الفرج النهائيّ، مثلما ينبغي انتظار الفرج في جميع مراحل الحياة الفرديّة والاجتماعيّة. لا تسمحوا لليأس أن يُسيطر على قلوبكم، فانتظروا الفرج واعلموا أنّ هذا الفرج سيتحقّق؛ وهو مشروطُ في أن يكون انتظاركم انتظارًا واقعيًّا، وأن يكون فيه العمل والسّعي والاندفاع والتحرّك.

(2005/09/20)

يجب أن نعد أنفسنا كجنود مستعدين لتلك الظروف والشّرائط، ونجاهد في هذا المجال. إنّ انتظّار الفرج لا يعني أن يجلس الإنسان ولا يفعل أيّ شيء، ولا ينهض لأيّ إصلاح بل يُمنّي نفسه بأنّه منتظرٌ لإمام الزّمان عليه الصّلاة والسلام، فهذا ليس انتظارًا.

ما هو الانتظار؟ الانتظار يعني أنّه لا بدّ من مجيء يد قادرة مقتدرة ملكوتيّة إلهيّة وتستعين بهؤلاء النّاس من أجل القضاء على سيطرة الظّلم، ومن أجل غلّبة الحقّ وحاكمية العدل في حياة البشريّة ورفع راية التّوحيد؛ تجعل البشر عبادًا حقيقيّين لله. يجب الإعداد لهذا الأمر. فكلّ إقدام على طريق استقرار العدالة يُمثّل خطوة نحو ذلك الهدف الأسمى. الانتظار يعني هذه الأمور. الانتظار حركة وليس سكونًا. ليس الانتظار إهمالاً وقعوداً إلى أن تصلح الأمور بنفسها. الانتظار حركة واستعدادٌ. هذا هو انتظار الفرج.

(2008/08/17)

### خصائص المجتمع المهدوي

إنّ المجتمع المهدويّ هو ذلك العالم الّدى يأتى فيه إمام الزّمان ليصلحه، وهو المجتمع نفسه الَّذي ظهر من أجله جميع الأنبياء. أي أنَّ كلَّ الأنبياء كانوا مقدّمة لذلك المجتمع الإنسانيّ المثاليّ، والّذي سيتحقّق في نهاية الأمر بواسطة وليّ العصر والمهديّ الموعود. مثل بناء شامخ، يأتي شخصٌ فيُسطِّح الأرض ويُزيل منها الأشواك والعوائق، ثمّ يأتي شخصٌ آخر من بعده ويصنع فيها الأسس، ثمّ يأتي شخصٌ آخر ليضع فيها الأعمدة والأركان، وهكذا شخصُّ بعد آخر، يأتون لعمارة الجدران حتّى يصل هذا القصر المرتفع، وهذا البنيان الرفيع إلى شكله النهائيّ. لقد جاء الأنبياء الإلهيّـون، ومنذ بداية تاريخ البشريّة، واحدًا بعد آخر، من أجل أن يُقرّبوا المجتمع والبشريّة خطوةً خطوة نحو ذاك المجتمع المثاليّ وذاك الهدف النهائيّ. لقد نجح جميع الأنبياء ولم يفشل أيّ واحد من رسل الله على هذا الطريق، وفي هذا المسير، لقد كان حملًا على عاتق هؤلاء المأمورين الشَّامخين، وكلُّ واحد منهم تقدّم به خطوةً نحو المقصد والهدف النهائيِّ وسعوا بكلُّ جهدهم من أجل القيام بهذا العمل. وعندما كانوا يصلون إلى آخر حياتهم كان هناك من يأتي من بعدهم ليضع هذا الحمل على عاتقه

ويتقدّم به مسافة أخرى، مقتربًا بذلك من ذلك الهدف. ووليّ العصر صلوات الله عليه، هو وارث جميع الأنبياء الإلهيّين، فعندما يأتي ستكون الخطوة الأخيرة على طريق إيجاد ذلك المجتمع الإلهيّ.

أتحدّث قلي للا حول صفات ذلك المجتمع. بالطّبع، لو أنّكم دقّقتم في الكتب الإسلاميّة وفي المصادر الإسلاميّة الأساس للاحظتم جميع خصائص ذلك المجتمع. فدعاء النّدبة هذا الّذي تُوفّقون بإذن الله لقراءته أيّام الجمعة، يذكر خصائص ذلك المجتمع. فعندما يقول: «أين معزّ الأولياء ومذلّ الأعداء» مثلًا، فذلك المجتمع هو مجتمع يكون فيه أولياء الله أعزّاء وأعداء الله أذلّاء، أي أنّ القيم والمعايير الحاكمة في ذلك المجتمع تكون هكذا. «أين المُعدّ لإقامة الحدود»(١)، ففي هذا المجتمع تُطبّق الحدود الإلهيّة وتُراعى كلّ الحدود التي عيّنها الله تعالى والإسلام في مجتمع إمام الزمان. فعندما يظهر إمام الزمان يصنع مجتمعًا له باختصار مثل هذه الخصوصيّة، دقّقوا حولها في الآيات وفي الأدعية عندما تقرؤونها، فتتفتّح أذهانكم في هذا المجال، وتتسع، فمجرّد قراءة دعاء النّدبة ليس كافيًا، فالمطلوب هو الفهم وأخذ الدّروس.

إنّ إمام الزمان ، يبني مجتمعه على هذه الأسس:

أُولًا: على إزالة وقمع وقلع جـ ذور الظّلم والطّغيان. فلا ينبغي أن يكون في هذا المجتمع الّذي يكون في زمان وليّ العصر صلوات الله عليه، أيّ ظلم وجور؛ لا أنّ الأمر يكون في إيران على هذه الشّاكلة فحسب، ولا حتّى

<sup>(1)</sup> بحار الأنوار، ج99، ص 107.

في المجتمعات الّتي يقطنها المسلمون، بل في كلّ العالم. فلن يكون أيّ ظلم اقتصاديّ أو سياسيّ أو ثقافيّ أو أيّ نوع آخر في ذلك المجتمع. فيجب اقتلاع كلّ الاختلافات الطبقيّة وكلّ أنواع التمييز وعدم المساواة والتسلّط والهيمنة. هذه هي الخصوصيّة الأولى.

ثانيًا: إنّ من خصائص المجتمع المثاليّ الّـذي يصنعه إمام الزمان صلوات الله عليه، هو الارتقاء بمستوى الفكر البشريّ، سواء على المستوى العلميّ الإنسانيّ أو المعارف الإسلاميّة. ففي زمن وليّ العصر، لن تجدوا في كلِّ العالم، أيّ أثر للجهل والأميّة والفقر الفكريّ والثقافيّ. هناك يتمكّن النَّاس من معرفة الدِّين معرفة صحيحة، وقد كان هذا، كما تعلمون جميعًا، من الأهداف الكبرى للأنبياء الَّذي أشار إليه أمير المؤمنين صلوات الله وسلامه عليه، في خطبة نهج البلاغة الشريفة، «...ويثيروا لهم دفائن العقول...»(1). لقد جاء في رواياتنا أنه عندما يظهر وليّ العصر، فإنّ المرأة تجلس في بيتها وتفتح القرآن وتستخرج منه حقائق الدّين وتفهمها. فماذا يعنى ذلك؟ يعنى ذلك أنّ مستوى الثّقافة الإسلاميّة والدّينيّة يرتقى إلى درجة أنّ جميع الأفراد، وكلّ أبناء المجتمع، والنّساء اللواتي لا يشاركن في ميدان الاجتماع على سبيل الفرض ويبقين في بيوتهنّ، فإنَّهنَّ يتمكُّنَّ من أن يصبحن فقيهات وعارفات في الدّين؛ فيتمكّن من فتح القرآن وفهم حقائق الدّين بأنفسهنّ. انظروا إلى مجتمع يكون فيه الجميع ـ نساءً ورجالًا - وعلى كافَّة المستويات قادرين على فهم الدّين والاستنباط من الكتاب

<sup>(1)</sup> نهج البلاغة، ص43.

الإله يّ، فكم سيكون هذا المجتمع نورانيًّا، ولن يبقى فيه أيّ نقطة ظلام وظلمانيَّة. فكلّ هذه الاختلافات في وجهات النّظر والتحليل، لن يبقى لها أيّ أثر في ذلك المجتمع.

الخاصية الثالثة: لمجتمع إمام الزمان - المجتمع المهدوي - هو أنّه في ذلك العصر ستكون جميع القوى الطّبيعية وكلّ الطّاقات البشرية في حالة انبعاث فلا يبقى أيّ شيء في باطن الأرض ولا يستفيد منه البشر. فكلّ هذه الأمكانات الطّبيعية المعطّلة، وكلّ هذه الأراضي الّتي يمكن أن تُغذّي الإنسان، وكلّ هذه الطّاقات والقوى الّتي لم تُكشف بعد، كتلك الطّاقات اللّي بقيت عبر قرون التّاريخ. مثلًا، القدرة النووية والطّاقة الكهربائية كانت وعبر قرون عمر هذا العالم، في باطن الطّبيعة ولم يكن البشر يعرفونها، ثمّ بعد ذلك قاموا باستخراجها بالتّدريج. فكلّ الطّاقات والإمكانات اللامتناهية الموجودة في باطن الطّبيعة هي من هذا القبيل، وسوف تُستخرج في عصر إمام الزمان.

جملة أخرى وخصوصية أخرى، هي أنّ المحور في عصر إمام الزمان هـ و محور الفضيلة والأخلاق. فكلّ من كان صاحب فضيلة أخلاقيّة أكثر سيكون مقدّمًا وسبّاقًا.

(1980/06/27)

ورد في الرواية: «القائم منّا منصورٌ بالرّعب مؤيّدٌ بالنّصر، تُطوى له الأرض وتظهر له الكنوز، يبلغ سلطانه المشرق والمغرب»(١)، ممّا

<sup>(1)</sup> الشيخ الصدوق، كمال الدين وتمام النعمة، تحقيق وتصحيح على أكبر غفاري، نشر الإسلامية، طهران، الطبعة الثانية، 1395هـ، ج 1، ص 331.

يعني أنّ كلّ الحكومات الظّالمة والأجهزة الجائرة ستكون مرعوبة منه. في ذلك الزّمن، سيكون هناك حالة في زمان وليّ العصر أرواحنا فداه، من الشموليّة والعموميّة بحيث يمكن أن تحقّق الحكومة العالميّة. «مؤيّدُ بالنصر»، فنصر الله يؤيّده. و«تُطوى له الأرض»، أي إنّها ستكون بيده وفي قبضة قدرته. وتظهر تلك الكنوز وتبلغ سلطته مشرق العالم ومغربه.

وبعد عدّة جمل يقول، «فلا يبقى خرابٌ إلّا قد عمر» (1)، أي إنّ هذه السّلطة سوف تُنفق في عمارة الأرض، لا في السّيطرة على ثروات البشر وفي استضعافهم. وفي كلّ نقاط العالم لن يبقى أيّ نقطة من الخراب إلّا وستُعمّر؛ سواءً كانت خرابات حصلت على أيدي البشر أو بسبب جهلهم. هناك رواية أخرى عن الإمام الباقر عليه الصّلاة والسلام يقول فيها: «حتى إذا قام القائم جاءت المزايلة وأتى الرجل إلى كيس أخيه فيأخذ حاجته فيلا يمنعه هناك، وهي إشارة إلى أخلاق المساواة بين البشر وإلى حاجته فيلا يمنعه هذه الرّواية بنجاة البشر من تسلّط البخل والحرص الّذي كان أكبر سبب لشقاء البشريّة. وهذا في الحقيقة علامة على ذلك النّظام الإسلاميّ السالم أخلاقيًّا واقتصاديًّا واجتماعيًّا في ذلك الزّمان. فلا يوجد أيّ قهر وإجبار في البين، بل إنّ البشر أنفسهم ينجون من البخل الإنسانيّة. يوجد في رواية أخرى أيضًا: «إذا قام قائمنا اضمحلّت القطائع، فلا قطائع» (3)

<sup>(1)</sup> م. ن.

<sup>(2)</sup> الحر العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشّيعة، تحقيق ونشر مؤسسة أهل البيت عَلَيْتَ ﴿ ، قم، الطبعة الأُولى، 1409هـ، ج 5، ص 121.

<sup>(3)</sup> م.س، ج 17، ص 222.

فتلك القطائع الّتي تمنحها الحكومات المستكبرة في العالم لأتباعها وحلفائها، وذلك الكرم الحاتميّ الّذي يحصل من جيوب الشّعوب سوف يتوقّ ف تمامًا في العالم. وقد كانت القطائع في الماضي بشكل وهي اليوم بشكل آخر. كانت في الماضي بحيث أنّ الخليفة أو السّلطان يمنح أرضًا أو صحراء أو قرية أو مدينة أو حتّى ولاية لشخص ما، فيقول له اذهب هناك وافعل ما يحلولك فيها، خذ من أهلها الجبايات والخراج واستعمل مزارعها واستفد منها وكلّ فائدة مادّية هي لك؛ وكان عليه طبعًا أن يعطي السّلطان حظّه. واليوم، هي بصورة الاحتكارات النّفطيّة والتجاريّة والصّناعيّة والفنيّة المختلفة، وكلّ هذه الصّناعات الكبرى وهذه الاحتكارات التّي علي الشعوب مسكينة هي في الواقع في حكم القطائع، التي أشير إليها، وفيها كانت تُمارس كلّ أنواع الرّشاوة والمحاباة. إنّ هذا البساط الّذي يقتل البشر ويقضي على الفضيلة سوف يُطوى وسوف توضع أسباب الاستفادة والنّفع بيد جميع النّاس.

وفي رواية أخرى ناظرة إلى الوضع الاقتصادي يقول: «ويسوّي بين النّاس حتّى لا ترى محتاجاً إلى الزكاة»(أ)، ما يعني أنّه لن يبقى هناك أيّ فقير يحتاج إلى زكاة أموالكم، وبالطّبع سيكون لهذه الزّكاة مصرفها في الأمور العامّة لا للفقراء، لأنّه لن يبقى هناك أيّ فقير؛ ومثل هذه الرّوايات ترسم الجنّة الإسلاميّة والعالم الواقعيّ. وليس هذا الأمر مشابهًا لتلك المدن الفاضلة الّتي صنعها البعض في خيالاتهم وأوهامهم، كلّا.

<sup>(1)</sup> العلَّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، ج 52، ص 390.

إنّ كلّ تلك الشّعارات الإسلاميّة الّتي هي جميعًا قابلة للتّطبيق، ونحن في الجمهورية الإسلاميّة نشعر أنّ هناك قدرة وقلباً وفكراً متّصلاً بالوحي والتأييد الإلهيّ ومعصوماً يُمكنه يقينًا أن يُحقّق مثل هذا الوضع، وسوف تقبل البشريّة على ذلك حتمًا. هذه هي حالة ذلك العالم.

(1987/04/10)

## مسؤوليّتنا في عصر غيبة الإمام 🎡

هنا إذا رجعتم إلى الآيات والرّوايات وبالتّأكيد إنّ المحقّقين والمتتبّعين قد فعلوا ذلك فسوف تجدون خصوصيّات أخرى. المجتمع الّذي لا يوجد فيه أيّة علامة للظّلم والطّغيان والعدوان؛ المجتمع الّذي تصل فيه المعرفة الدّينيّة والمعرفة العلميّة للبشر إلى حدّها الأعلى؛ المجتمع الّذي تبرز فيه كلّ هذه البركات والنّعم والفضائل والجماليّات وتكون في يد الإنسان؛ وفي النّهاية المجتمع الّذي تكون فيه التّقوى والفضيلة والإيثار والأخوّة والعطف والانسجام أصلًا ومحورًا. فانظروا إلى مثل هذا المجتمع، فهو ذاك المجتمع الّذي سيحقّقه مهديّنا الموعود وإمام زماننا، ومحبوبنا التاريخيّ القديم، والّذي يعيش الأن تحت هذه السّماء وعلى هذه الأرض وبين النّاس. هذا هو اعتقادنا بإمام الزّمان.

حسنٌ، ماذا نفعل بعد هذا؟ فبعد هذا تكليفنا واضح.

أوّلًا، يجب أن نعلم أنّ ظهور وليّ العصر صلوات الله عليه، مثلما أنّه بثورتنا هذه أصبح أقرب خطوة، فبهذه الثّورة أيضًا يمكن أن يقترب أكثر. أي إنّ نفس هذا الشّعب الّذي قام بهذه الثّورة، وقرّب نفسه خطوةً إضافية

إلى إمام زمانه، يمكنه أيضًا أن يتقدّم خطوةً ثمّ خطوةً ثمّ خطوة نحو إمام زمانه. فكيف (ذلك)؟ أوّلاً، كلّما استطعتم أن توسّعوا من دائرة هذا المقدار من الإسلام الّذي لدينا نحن وأنتم في إيران لا نبالغ، الإسلام الكامل ليس متحقّقًا، ولكن قسمٌ من الإسلام قد طبّقه هذا الشّعب في إيران فهذا المقدار من الإسلام كلّما استطعتم أن تنشروه في الآفاق الأخرى للعالم، وفي البلاد الأخرى، وفي المناطق المظلمة، فإنّه بنفس المقدار سيساعد ويقرّب من ظهور وليّ الأمر وحجّة العصر.

ثانيًا، إنّ الاقتراب من إمام الزمان ليس بمعنى الاقتراب المكانيّ ولا بمعنى الاقتراب الزّمانيّ. فأنتم الّذين تريدون أن تقتربوا من ظهور إمام الزّمان، فإنّ الاقتراب من إمام الزّمان ليس له تاريخٌ محدّد كأن يُقال مثلًا، بعد مئة سنة أو خمسين سنة، حتّى نقول أنّنا عبرنا سنة أو سنتين أو ثلاث سنوات، من هذه الخمسين أو المئة سنة، فيبقى عندئذ هذا المقدار من السّنوات، كلّا، وليس أيضًا بلحاظ المكان حتّى نقول إنّنًا تحرّكنا من هنا باتّجاه الشّرق أو غرب العالم مثلًا، أو نحو الشّمال أو الجنوب، لنرَى أين هو وليّ العصر لنصل إليه. كلّا، إنّ اقترابنا من إمام الزّمان هو اقترابٌ معنويّ، أي إنّكم في كلّ زمان إذا استطعت م أن تزيدوا من حجم المجتمع الإسلاميّ كمًّا ونوعًا إلى خمس سنوات أو عشر سنوات أخرى، أو حتّى مئة المنرى، فإنّ إمام الزمان صلوات الله عليه سيظهر.

لو استطعت م أن تُحقّقوا في أنفسكم وفي غيركم، في داخل مجتمعكم – هدا المجتمع الشّوريّ – التّقوى والفضيلة والأخلاق والتّديّن والزّهد والقرب المعنويّ من الله، وجعلتم قاعدة ظهور وليّ العصر صلوات الله

وسلامه عليه أكثر رسوخًا وإحكامًا، وكلّما استطعت م أن تزيدوا باللحاظ الكمّي والمقدار، عدد المسلمين المؤمنين والمخلصين فإنّكم تكونون هنا أيضًا أقرب إلى إمام الزّمان وإلى زمن ظهور وليّ العصر. فنحن نستطيع أن نُقرب مجتمعنا وزماننا وتاريخنا خطوة بخطوة نحو تاريخ ظهور وليّ العصر صلوات الله وسلامه عليه؛ هذا واحدً.

النّقطة الثّانية هي أنّه لدينا في ثورتنا اليوم طرق ومناهج، فإلى أيّ جهة ينبغي أن تتحرّك هذه المناهج؟ فهذه النقطة جديرة جدًّا بالتأمّل. فافر صوا أنّ لدينا طالبًا مجدًّا يريد أن يصبح أستاذًا مثلًا في علم الرّياضيّات.

فكيف ينبغي أن نؤمّن مقدّمات هذا الأمر. فينبغي أن نوجّه دراساته باتّجاه الرّياضيات. فلا معنى أن نُعطيه دروسًا في الفقه مشلًا، إذا كُنّا نُريده أن يُصبح عالمًا رياضيًّا. أو أنّ من يريد أن يُصبح فقيهًا نُعطيه دروس الأحياء مشلًا، فينبغي أن تكون المقدّمات متناسبة مع النتيجة والغاية. الغاية هي المجتمع المثاليّ المهدويّ بتلك الخصائص الّتي ذكرتها. فيجب علينا إذًا أن نؤمّن المقدّمات بما يتناسب. يجب علينا أن نُبعد أنفسنا عن الظّلم ونتحرّك بحزم ضدّه، أيّ ظلم كان ومن أيّ شخص. يجب علينا أن نجعل توجّهاتنا نحو إقامة الحدود الإسلامية. وفي مجتمعنا، لا نُعطي أيّ مجال لنشر الأفكار المخالفة للإسلام. نحن لا نقول إنّه علينا بالقهر والغلبة لأنّنا نعلم أنّه لا يُمكن مواجهة الفكر إلّا عن طريق الفكر، لكنّنا نقول إنّه علينا بالطّرق الصّحيحة والمنطقيّة والمعقولة أن ننشر الفكر الإسلاميّ.

يجب أن تُصبح كلّ قوانيننا ومقرّرات بلدنا وإداراتنا ومؤسّساتنا التنفيذيّة والكلّ إسلاميًّا بلحاظ الظّاهر والمحتوى، وأن نقترب نحو أسلمتها يومًا بعد يوم. هذه هي الجّهة الّتي تمنحنا وتمنح حركتنا معنى انتظار وليّ العصر. أنتم تقرؤون في دعاء النّدبة أنّ إمام الزمان يقاتل الفسوق والعدوان والطّغيان والنّفاق ويزيل كلّ ذلك ويقضي عليه. وعلينا اليوم أن نتحرّك في مجتمعنا بهذا الاتّجاه ونتقدّم. هذا هو الشّيء الّذي يُقرّبنا إلى إمام الزمان أن من النّاحية المعنويّة، ويُقرّب مجتمعنا نحو مجتمع وليّ العصر أن المحتمع المهدويّ العلويّ التّوحيديّ ويزيده قربًا.

(1980/06/27)

وهناك أثرٌ آخر ونتيجة مختلفة لمستقبل هذا العالم، حيث يزول اليأس والإحباط من قلوب الشّعوب، ونعلم حينها أنّ جهادنا مؤثّرٌ ومنتج. أحيانًا، هناك أفرادٌ ممّن ليس لديهم اطّلاع على هذا البعد من الفكر الإسلامي، يُصابون بالحيرة واليأس أمام هذه الحسابات والمعادلات المادّية الكبرى في العالم، ويتساءلون فيما بينهم كيف يُمكن لشعب يريد أن يثور أن يقاوم مثل هذه القوى العظمى والتكنولوجيا المتطوّرة والأسلحة المدمّرة، ومثل هذه القنابل النووية الموجودة في العالم؟ يشعرون أنّ الصمود مقابل ضغط قوى الظلم والاستكبار أمرٌ غير ممكن. لكنّ الاعتقاد بالمهديّ والإيمان بتحقّق عصر الحكومة الإسلاميّة والإلهيّة على يد ابن النبيّ وإمام الزّمان يُحقّق هذا الأمل في الإنسان ويقول له، كلّا، سنُجاهد لأنّ العاقبة لنا، ولأنّ عاقبة أمرنا هي أنّ هذا العالم يجب أن يخضع ويُسلّم وسوف يحصل هذا

الأمر. وذلك لأنّ مسير التّاريخ يتّجه نحو ما قمنا اليوم بوضع أسسه وقد حقّقنا أنموذجًا عنه ولو كان ناقصًا<sup>(1)</sup>. ومثل هنه الأمل لو وُجد في قلوب الشّعوب المناضلة – وخاصّة الشّعوب الإسلاميّة فسوف يمنحها حالة من النّشاط المستمرّ بحيث لا يُمكن لأيّ عامل أن يخرجها من ميدان الجهاد والنّضال، أو أن يُصيبها بالهزيمة الداخليّة.

ويوجد نقطة أخرى وهي أنّ الإعلام والأفكار المغلوطة قد انغرست في ذهن النّاس، وعبر كلّ هذه السّنين المتمادية، إلى تلك الدّرجة حيث اعتقدوا أنّ أيّ تحرّك إصلاحيّ لن يكون مفيدًا ومثمرًا قبل قيام المهديّ ، ويستدلّون بأنّ الدنيا يجب أن تُملاً ظلمًا وجورًا حتّى يأتي الإمام المهديّ ، وما لم تمتلئ بالظلم والجور فإنّه لن يظهر. كانوا يقولون إنّ الإمام يظهر بعد أن تصبح هذه الدنيا مليئة بالظّلم والجور وانتقطة الموجودة هنا هي أنّ في جميع الرّوايات الّتي وردت بشأن الإمام المهديّ، فإنّ الجملة هي هكذا: «يملأ الله به الأرض قسطًا وعدلًا، كما المهديّ، فإنّ الجملة هي هكذا: «يملأ الله به الأرض قسطًا وعدلًا، كما يوجد «بعدما مُلئت ظلمًا وجورًا». فبالالتفات إلى هذه النّقطة، رجعت إلى الرّوايات العديدة في الأبواب المختلفة ولم أجد في أيّ مكان جملة، «بعدما مُلئت ظلمًا وجورا»، ففي كلّ الأماكن يوجد «كما مُلئت ظلمًا وجورا»، أي أنّ امتلاء الدنيا بالعدل والقسط بواسطة الإمام المهدي الله يكون مباشرة بعد أن تُملأ بالظّلم والجور، كلّا، بل إنّه كما حصل طوال التّاريخ، وليس في بعد أن تُملأ بالظّلم والجور، كلّا، بل إنّه كما حصل طوال التّاريخ، وليس في

<sup>(1)</sup> يقصد الجمهورية الإسلاميّة في ايران (المترجم).

<sup>(2)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 1، ص 341.

موضع واحد أو زمان واحد، بل في أزمنة مختلفة، كانت الدنيا تُملاً بالظّلم والجور، سواءً في عهد الفراعنة، أو في عصور الحكومات الطاغوتية أو في أيّام السّلطات الظّالمة الّتي جعلت كلّ هذه الدّنيا ترزح تحت وطأة ظلمها وفي ظلّ السّحب السّوداء للجور والعدوان بحيث إنّه لم نر فيها أيّ علامة على العدالة والحرّية، فكما أنّ الدنيا عاشت مثل هذا اليوم، فإنّها سترى يومًا يمتلئ العالم كلّه في جميع آفاقه بنور العدل، ولا يكون فيه أيّ مكان لا يمتلئ بالقسط. وهناك لن يكون أيّ مكان يحكمه الظّلم أو يكون فيه البشر تحت وطأة الظّلم وجور الحكومات وتسلّط المقتدرين، وآلام التمييز العنصريّ. أي إنّ هذا الوضع الّدي يُهيمن على العالم اليوم وقد كان يعمّ هذه الدّنيا في يوم من الأيّام، سوف يتبدّل إلى عموميّة العدل.

(1987/04/10)

ليس إنّه بوجود الحكومة الإسلاميّة لن تتأخّر عاقبة الموعود فحسب، بل سيسرّع من ذلك، وهذا هو معنى الانتظار. انتظار الفرج يعني انتظار حاكميّة القرآن والإسلام. فأنتم لم تقنعوا بما هو موجودٌ الآن في العالم، حتّى بهذا التقدّم الّذي حقّقتموه عبر الثورة الإسلاميّة تريدون أن تقتربوا أكثر إلى حاكمية القرآن والإسلام، هذا هو انتظار الفرج. انتظار الفرج يعني انتظار فرج أمر البشريّة.

واليوم، فإنّ حال البشريّة قد وصل إلى المضائق الشديدة والعقد الصّعبة. فاليوم إنّ الثقافة المادّية تُفرض على البشر بالقوّة وهذه معضلة. إنّ من يُعذّب البشر اليوم على مستوى العالم هو التمييز، فهذه عقدة كبرى. واليوم قد أوصلوا حال ذهنية النّاس الخاطئة إلى حيث

تضيع صرخات طلب العدالة من قبّل شعب ثائر وسط عربدة المتسلطين والمهيمنين وسكرهم؛ وهذه عقدة أخرى أيضًا. واليوم يُعاني مستضعفو أفريقيا وأمريكا اللاتينيّة، وملايين النّاس الجائعين في آسيا وآسيا القصوى، وملايين من ذوي البشرة الملوّنة من ظلم التمييز العنصري، وقد تطلّعت عيونهم بأمل نحو منج ومنقذ، ولا تسمح القوى الكبرى لهذا النّداء المنجي بأن يصل إلى أسماعهم، هذه معضلة. فالفرج يعني فتح هذه المضائق وحلّ هذه المعضلات وفكّ هذه العُقد. فوسّعوا من رؤيتكم، ولا نحد أنفسنا في بيوتنا وحياتنا اليوميّة، فالعالم كلّه يطلب الفرج ولكن لا يدري ما هو الطريق.

وأنتم أيها الشعب الثوريّ المسلم يجب أن تقتربوا بحركتكم المنظّمة في مواصلة النّورة الإسلاميّة إلى الفرج العالميّ للبشريّة، وأن تُقرّبوا أنفسكم من ظهور المهديّ الموعود والثّورة الإسلاميّة النهائيّة للبشريّة النستمم من ظهور المهديّ الموعود والثّورة الإسلاميّة النهائيّة للبشريّة التي ستشمل العالم كلّه وتحلّ كلّ هذه العقد خطوة خطوة، وأن تقرّبوا البشريّة بذلك أيضًا، فهذا هو انتظار الفرج. وإنّ لطف الرّب المتعال، ودعاء وليّ العصر عجل الله تعالى فرجه الشّريف المُستجاب، سيكون دعامتنا في هذا الطّريق، ويجب علينا أن نتعرّف على هذا الإمام أكثر ونكون أكثر ذكرًا له. فلا ينبغي أن ننسى إمام الزّمان. فاحفظوا ذكر وليّ الله الأعظم في قلوبكم، واقرؤوا «اللهمّ إنّا نرغب إليك في دولة كريمة» الله المناعماق قلوبكم وبالضراعة الكاملة. فلتكن أرواحكم في انتظار المهديّ

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، دعاء الافتتاح، ج 3، ص 424.

وكذلك قواكم الجسمانيّة فلتتحرّك في هذا الطّريق. وإنّ كلّ خطوة تخطونها على طريق تثبيت هذه الثّورة الإسلاميّة ستكون خطوة إضافية نحو ظهور المهديّ.

(1981/06/19)

## تقوية العلاقة الروحية بإمام الزمان 💨

لقد تحرّك أئمّتنا جميعًا في هذا الخطّ، من أجل أن تسيطر الحاكميّة الإلهيّة وحاكميّة القانون الإلهيّ على المجتمعات. لقد بُذلت الكثير من الجهود والجهاد والآلام والمحن والسّجون والنّفي والاستشهاد المليء بالثّمار والعطاء. واليوم أنتم وجدتم هذه الفرصة مثلما أنّ بني إسرائيل وبعد قرون قد وجدوا هذه الفرصة في زمان سليمان النبيّ وداوود عِيسَالِيّل (1981/05/08)

إنّ الطريق الله يسلكتموه يا أبناء شعب إيران العزيز، استمرّوا عليه وتحرّكوا وأكملوا هذا الطّريق، وهو الطّريق الذي لحسن الحظّ نشاهد اليوم الشّعوب المسلمة في مختلف أرجاء العالم الإسلاميّ تتحرّك نحوه بالتدريج، وشيئًا فشيئًا. يقول الله تعالى: ﴿وَٱلْعَنِقِبَةُ لِللّمُتّقِينَ ﴾(١) فلو أنّنا جعلنا هذه التّقوى منهاج عملنا، فمن المسلّم أنّ عاقبة الأمر ستكون من نصيب الأمّة الإسلاميّة وإنّ هذا المستقبل لن يكون بعيدًا، إن شاء الله. (2011/02/21)

<sup>(1)</sup> سورة الأعراف، الآية 128.

أذكر جملةً واحدة في الختام، فيما يتعلُّق بضرورة الارتباط العاطفيّ والمعنويّ والرّوحيّ بإمامنا العظيم وليّ الله المعصوم، بالنسبة لكلّ واحد منًّا. القضيَّة لا ينبغي أن تجعلوها محدودة في إطار التّحليل الفكريّ والاستنارة الفكريّة. فذاك المعصوم، الّذي هو صفيّ الله، يعيش اليوم بيننا نحن البشر في مكان ما من هذا العالم ونحن لا نعلمه. إنّه موجودٌ، ويدعو، ويقرأ القرآن، ويبيّن المواقف الإلهيّة، إنّه يركع ويسجد ويعبد ويدعو ويظهر في المجامع ويساعد البشر. فله وجودٌ خارجيّ ووجودٌ عينيّ، غايــة الأمر أنّنا نحن لا نعرفه. إنّ هذا الإنسان الّذي اصطفاه الله، موجودٌ اليوم، ويجب أن نقوى علاقتنا به من الناحية الشّخصيّة والقلبيّة والروحيّة، بالإضافة إلى الجانب الاجتماعيّ والسّياسيّ والّذي بحمد الله صار نظامنا متوجّهًا نحوما يريده هذا الإنسان العظيم إن شاء الله. فليجعل كل واحد من أبناء مجتمعنا توسّله بوليّ العصر وارتباطه به، ومناجاته معه، وسلامه عليه، وتوجّهه إليه، تكليفًا وفريضةً وليدعو له كما لدينا في الروايات وهو الدعاء المعروف «اللهم كن لوليّك»(١) الّذي يُعدّ من الأدعية الكثيرة الموجودة، ويوجد زياراتٌ في الكتب هي جميعًا بالإضافة إلى وجود البعد الفكريّ والوعي والمعرفة فيها، يوجد فيها أيضًا بعدُّ روحيّ وقلبيّ وعاطفيّ وشعوريّ وهو ما نحتاج إليه أيضًا. إنّ أطفالنا وشبابنا ومجاهدينا في الجبهة يحصلون على الرّوحية والمعنويّات بالتوجّه والتوسّل بإمام الزمان ويفرحون ويتفاءلون. وببكاء الشُّوق ودموعه المنهمرة يُقرَّبون قلوبهم إليه،

<sup>(1)</sup> الشيخ الكليني، الكافي، ج 4، ص 162.

وهم بذلك يعطفون نظر الحقّ وعنايته إليهم، مثلما أنّ ذلك يتحقّق مع الإمام ويجب أن يكون موجودًا.

(1987/04/10)

يا إمام الزّمان! أيّها المهديّ الموعود المحبوب عند هذا الشّعب! يا سلالة الأنبياء الأطهار! ويا وارث كلّ الثّورات التوحيديّة والعالميّة! إنّ شعبنا هذا قد انبعث بذكرك واسمك واختبر لطفك في حياته وفي وجوده. أيّها العبد الصالح لله! إنّنا اليوم بحاجة إلى دعائك الّذي ينبعث من قلبك الإلهيّ والربّانيّ الطّاهر ومن روحك القدسيّة من أجل انتصار هذا الشّعب وهذه الثّورة، ونحتاج إلى يد القدرة الإلهيّة الّتي جُعلت فيك لتساعد هذا الشّعب وطريقه. «عزيزٌ عليّ أن أرى الخلق ولا تُرى»(1)، يا إمام الزّمان إنّه لصعبُ جدًّا علينا أن نرى أعداء الله في هذا العالم وفي هذه الطّبيعة المترامية التي هي لعباد الله الصّالحين، ونتلمّس آثار وجود أعداء الله ولكن لا نراك أنت ولا نُدرك فيض حضورك.

اللهم إلى بمحمد وآل محمد نقسم عليك أن تطرّي قلوبنا بذكر إمام الزّمان دائمًا.

اللهمِّ! نوِّر أعيننا بجمال وليِّ العصر.

الله مّ! اجعل هؤلاء الدين يجاهدون في سبيلك جنود إمام الزمان والمضحّين بين يديه.

(1980/06/27)

<sup>(1)</sup> العلّامة المجلسيّ، بحار الأنوار، من دعاء الندبة، ج 99، ص 108.

اللهم المحمّد وآل محمّد ، ارضِ القلب المقدّس لوليّك المعصوم عنّا . واجعلنا من المتوجّهين والمتوسّلين به .

اللهم! بحرمة محمّد وآل محمّد عجّل فرجه وعجّل قيام تلك الحكومة الإلهيّة.

اللهم إلى بمحمد وآل محمد اجعلنا من أتباعه وشيعته في جميع أحوالنا وأمورنا.

(1987/04/10)

كان هـذا مـرورًا سريعًا على أحد الفصول الأساس في حياة أئمة أهل البيت على أمل أن يقوم المحقّقون البيت على أمل أن يقوم المحقّقون والمفكّرون والباحثون في تاريخ القرون الأولى للإسلام بالمزيد من التنقيح والتفصيل والتحقيق.

(2004/08/08)



أوّل مرّة شعرت بأهميّة هذه المسألة كان عام (١٩٧١م). ومع أنّني قبل تلك الفترة كنت أنظر إلى الأثمّة عليه بعنوان أنّهم شخصيّات مجاهدة الإعلاء كلمة التوحيد وإقامة الحكومة الإلهية، إلاّ أنّ النقطة المهمّة الّتي وصلت إليها في تلك الفترة هي أنّه على الرغم من الاختلاف الظاهري بين سيرهم على الرغم من الاختلاف الظاهري بين سيرهم على الرغم من الاختلاف الظاهري بين سيرهم المنه، إلا أنّها عبارة عن مسيرة واحدة استمرّت من سنة، ابتداءً من سنة ١١هـق. إلى ٢٦٠هـق.







جمعية المعارن الإسلامية الثقافية

لبنان ـ بيروت ـ المعمورة ـ الشارع العام تلفون: 01/4761070 فاكس: 01/4761070 www.almaaref.org Email:info@almaaref.org